

· 805 P5-68

# PHILOLOGUS.

65364

# ZEITSCHRIFT

·FÜR

# DAS KLASSISCHE ALTERTHUM.

HERAUSGEGEBEN

VON

ERNST VON LEUTSCH.

Funfzehnter Jahrgang.

## GÖTTINGEN,

VERLAG DER DIETERICHSCHEN BUCHHANDLUNG.

MDCCCLX.

Dig und Googl

# INHALT DES FUNFZEHNTEN JAHRGANGES.

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ag.  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| Homerische excurse. Von A. Kirchhoff                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | - 1  |
| Das oel in den kleidern bei Homer. Von Ernst v. Leutsch                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 329  |
| Zu Empedokles. Von II. Stein                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 143  |
| Zu den griechischen orakeln. Von Fr. Oehler                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 328  |
| Zn den Sillographen. Von A. Meineke                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | -330 |
| Das spätere griechische epos. Jahresbericht von R. Volckmann                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 303  |
| Hedyli epigramma. Tractavit C. Volckmar                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 371  |
| Erklärungen zu Pindar's Epinikien. Von A. Friederichs                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | -30  |
| Zu Pindar. Von Ernst von Leutsch                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 302  |
| Beiträge zur kritik von Aeschylos Agamemnon. Von B. Todt                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 38   |
| Aesch. Choeph. vs. 959. Von R. Enger                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 266  |
| Zu Aeschylus Eumen. 328 flgg. Von Th. Bergk                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 546  |
| Zu Aeschylus Eumeniden. Von B. Todt                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 205  |
| Aeschylus und Herodot über den obovog der gottheit. Von W.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 224  |
| Hoffmann<br>Zur kritik und erklärung des Sophokles Von W. Furtwängler                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 698  |
| Zur kritik und erkiarung des Sopnokies von Fr. Furtwangter                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 91   |
| Soph. Aiac. 257. Von R. Enger                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |      |
| Soph. Antig. 4. Von Fr. Wieseler                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 474  |
| Die tragocdien des Sophokles. Jahresbericht von R. Enger                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 92   |
| Zu den scholien des Euripides. Von Ernst von Leutsch                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 49   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | . 91 |
| Zu Menander. Von Ernst v. Leutsch                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 625  |
| Gregorios Nazianzenos. Von M. Schmidt                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 712  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      |
| Ueber den gebrauch von bons und bonse bei Polyhius. Von Fr.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |      |
| Hultsch                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 152  |
| Hultsch. Plutarch. V. Anton. 28. Von C. Volckmar. Ueber das οἴκημα bei Pausanias. Von Chr. Schubart                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 671  |
| Ucher das οίχημα bei Pausanias. Von Chr. Schubart                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 385  |
| Zur platonischen eschatologie und astronomie. Von Fr. Susemihl                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 417  |
| Zu Plat. Apol. Socr. 37 C. Von C. E. Finckh                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 334  |
| Die ordnung der aristotelischen politik. Von P Forehhammer                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 50   |
| Zn Aristoteles Politik. Von Ernst v. Leutsch                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 434  |
| Zu Aristoteles. Von J. Bendixen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 164  |
| Zu Lysias. Von H. Saume                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 146  |
| Zu Lysias. Von H. Sauppe                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 340  |
| Zu Lykurgos. Von E. Weidner                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 127  |
| Zu Hyperides epitaphios. Von A. Schuefer                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 150  |
| Zu Hyperides epitaphios. Von A. Schaefer                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 151  |
| Zu Libanios. Von M. Schmidt                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 401  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 709  |
| Anaximenis ars rhetor, ed. Spengel. Von H. Funckhaenel                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 620  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 626  |
| Anaximenes rhetorik. Von H. Sauppe                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 158  |
| Demetr. περί έρμην. §. 213. Von C. E. Finckh                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |      |
| Aristonikos zu Hom Odyss. Von W. C. Kayser                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 544  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 344  |
| Zu Hesychius. Von G. Legerlotz                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 714  |
| Suid. s. inoviárevos, Von C. E. Finckh                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 156  |
| Zu den griechischen glossaren. Von Fr. Oehler                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 328  |
| Die griechischen nationalgrammatiker und lexicographen. Jahres-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      |
| bericht von M. Schmidt                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 508  |
| Order Code Constation Was D. 1821 L.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 100  |
| Original translation with the state of the s |      |

Da end by Googl

| Pag.                                                                                                                                                                                                |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Griechische inschriften. Von A. Kirchhoff                                                                                                                                                           |
| Catoniana. Von W. Froehner                                                                                                                                                                          |
| Zu Lucratine Von Luc Muellen                                                                                                                                                                        |
| Varronische vindicien. Von G. Roeper 266 Lectiones Virgilianae. Von Ph. Wagner 351 Zu Horaz. Von L. Boederlein 352 Zu Horaz oden. Von P. Forchhammer 717 Horat. Epist. 1, 5, 1. Von S. Obbarius 721 |
| Lectiones Virgilianae. Vou Ph. Wagner                                                                                                                                                               |
| Zu Horaz oden Von P Forchhammer 717                                                                                                                                                                 |
| Horat. Epist. 1, 5, 1. Von S. Obbarius                                                                                                                                                              |
| Homerus Latinus. von Lucian mutter 470                                                                                                                                                              |
| Der römische Lucanpalimpsest. Von D. Detlefsen 526                                                                                                                                                  |
| Die zweite Wiener Persiushandschrift. Von A. Goebel 128                                                                                                                                             |
| Die gallischen mauern bei Iulius Caesar. Von J. Lattmann 638                                                                                                                                        |
| Caes. B. Gall. III. 12. 1 et Hom. Od. XII. 105. Scr. H. I. Heller 354                                                                                                                               |
| Zur lebensgeschichte des Cicero. Von Fried. Hoffmann 622.<br>Cic. de orat. I, 29, 132. Von C. Volckmar                                                                                              |
| Die philosophischen schriften Cicero's. Jahresbericht von O. Heine 688                                                                                                                              |
| Zu Salustius. Von W. Fröhner                                                                                                                                                                        |
| Zu Salustius. Von W. Fröhner                                                                                                                                                                        |
| Ueber die fragmente des Granius Licinianus. Von J. A. Wynne. 357                                                                                                                                    |
| Za Rutillus Lupus. Von V. Muenty                                                                                                                                                                    |
| Quint. Inst. Or. XII, 11, 25 sq. Von Fr. Meister                                                                                                                                                    |
|                                                                                                                                                                                                     |
| Zu den lateinischen inschriften. Von L. Mercklin 697                                                                                                                                                |
| Uebersetzungsproben. Von Ad. Schoell                                                                                                                                                                |
| Kritische beiträge. Von A. Meineke                                                                                                                                                                  |
| Kritische beiträge. Von A. Meineke                                                                                                                                                                  |
| Vermischtes. Von M. Schmidt                                                                                                                                                                         |
| De vocabulis dormiendi graecis. Scr. Chr. Aug. Lobeck 135                                                                                                                                           |
| Exspecto. Von A. Lentz                                                                                                                                                                              |
| Demophon für Demophontis filius u. drgl. Von. R. Unger 37                                                                                                                                           |
|                                                                                                                                                                                                     |
| Das grab und die todtenfeier des Dionysos. Von Ch. Petersen . 77                                                                                                                                    |
| Eos. Von R. Schwenck                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                     |
| Die fünf ephoren in Athen. Von R. Rauchenstein                                                                                                                                                      |
| Lysander's proscriptionsliste. Von demselben                                                                                                                                                        |
| Andronicos, von Ernst v. Leutsch                                                                                                                                                                    |
| Hypatia, die tochter Theons. Von Richard Hoche 435                                                                                                                                                  |
| Die κατάστασις der attischen reiterei. Von H. Sauppe 69                                                                                                                                             |
| Zu den attischen diäteten. Von Telfy                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                     |
| Eine bisher noch nicht bekannte statuarische nachbildung der Athene                                                                                                                                 |
| Parthenos des Phidias. Von Fr. Wieseler 540. 736                                                                                                                                                    |
| Ueber das opus monotriglyphum bei Vitruvius. Von R. Bergau 198<br>Ueber eine figur im friese des Parthenou. Von demselben 202                                                                       |
|                                                                                                                                                                                                     |
| Auszüge aus zeitschriften und berichten der gelehrten gesellschaf-                                                                                                                                  |
| ten so wie aus zeitschriften 165, 366, 552, 743                                                                                                                                                     |
| Bibliographische übersicht. Von G. Schmidt                                                                                                                                                          |
| Index auctorum. Composuit G. Tell        .763         Verzeichniss der excerpirten zeitschriften u. s. w.        .769                                                                               |
| Druckfehler                                                                                                                                                                                         |

### I. ABHANDLUNGEN.

### I.

### Homerische excurse.

#### Erster excurs.

Zu Od. π, 118 entnimmt Eustathios aus einer vollständigeren 1) scholienhandschrift p. 1796 folgende bemerkung: ἰστέον δέ, ὅτι γενεαλογοῦσι Διὸς μὲν καὶ Εὐουοδίας ᾿Αρκείσιον, αὐτοῦ δὲ καὶ Χαλκομεδούσης Ααέρτην, τοῦ δὲ καὶ ᾿Αντικλείας ᾿Οδυσσέα, οῦ καὶ Πηνελόπης Τηλέμαχον, αὐτοῦ δὲ καὶ Πολυκάστης τῆς Νέστορος Περσέπτολιν, ὡς Ἡσίοδος ΄

Τηλεμάχω δ' ἄρ' ἔτικτεν ἐύζωνος Πολυκάστη,

Νέστορος όπλοτάτη κούρη Νηληιάδεω (- δαο)

Περσέπ(τ)ολιν μιχθείσα διά χρυσ[έ]ην 'Αφροδίτην.

Polykaste wird als jüngste tochter des Nestor nur noch einmal, und zwar ganz beiläufig,  $\gamma$ , 464 erwähnt und wenn es an dieser stelle von ihr heisst:

τόφοα δε Τηλέμαχον λούσεν καλή Πολυκάστη,

Nέστορος ὁπλοτάτη θυγάτης Νηληιάδαο, u. s. w. so ist augenscheinlich, dass dem dichter der hesiodischen verse die angezogene stelle der Odyssee vorgeschwebt hat. Nähere betrachtung dient nur dazu zu bestätigen, was der augenschein an die hand giebt. Jene ganze partie der Odyssee ist das erzeugniss einer freien, willkürlich den stoff gestaltenden dichtung ohne sagenhaften gehalt, und jener zug innerhalb derselben ein neben-

Dig wed to Google

Von unseren scholienhandschriften bietet nur eine (Q) zu dieser stelle das dürstige excerpt: Αρχείσιος Εύρνοδίας και Διός, Λαέρηςτ δε Χαλκομεδούσης, Τηλεμάχου και Πολυκάστης. Περσέπτολις.

sächlicher, nicht irgendwie betonter, den die naive sitte und anschauung einer älteren zeit ohne absichtlichkeit und in aller unbefangenheit wie von selbst in die dichtung einführte. überzeugt der ton, in dem die ganze stelle gehalten ist, jedes gesunde und natürliche urtheil unmittelbar. Erst eine weit spätere zeit, deren sitten decenter, aber auch weniger unbefangen waren, konnte die eigene anschauung der ursprünglichen des dichters unterschiebend beim anhören oder lesen der stelle hintergedanken hegen. Der sagenbildende trieb, noch nicht erstorben, wirkte ein und spann so unter dem einflusse einer moderneren anschauung von einem missverstandenen motive ausgehend und dessen thatsächlichen und poetischen gehalt verkennend eine neue genealogie nach üblichem schema. Von diesem pragmatismus der genealogischen dichtung zur methode der logographischen geschichtsschreibung war dann, wie man sieht, nur noch ein schritt. Der genealoge zieht auch in unserem falle die ihm nicht zweifelhafte folgerung aus der ihm die stelle geschichtlicher überlieferung vertretenden dichterstelle und belegt die neuigkeit mit einem citate, wie der historiker, nur freilich in seiner weise - mit einem poetischen. Ist aber dieses, wie nicht zu bezweifeln, das innerliche und historische verhältniss beider stellen zu einander, so ist damit auch von dieser seite die thatsache erwiesen, dass dem genealogen jene stelle und damit jene ganze partie der Odyssee genau bekannt war.

Merkwürdigerweise gehört nun diese zu denjenigen theilen des epos, welche nach meiner ansicht ursprünglich selbständigen dichtungen verschiedener zeiten und verfasser entlehnt und für zwecke der redaktion zum theil gekürzt und überarbeitet erst in späterer zeit nach einem bewussten plane der ältern epopöe, welche den nostos des Odysseus behandelte, einverleibt worden sind; ja, was noch merkwürdiger, derselbe genealoge, welchem unsere verse gehören, scheint auch andere jener zusätze gekannt zu haben. Um dies in das gehörige licht zu stellen, wird es nöthig sein die stelle zunächst auszumitteln, welche jene verse in den genealogischen gedichten einnahmen, welche das alterthum dem Hesiodos zuschrieb ²). Solcher gab es zwei, die Κατάλογοι γυναικών und die sogenann-

<sup>2)</sup> Ueber diesen gegenstand ist viel geschrieben und gestritten worden. Ich folge im obigen Markscheffel (Hesiodi, Eumeli etc. fragmenta. p. 102 ff.), dessen besonnene und klare darstellung im wesentlichen überall das richtige trifft.

ten 'Ηοίαι μεγάλαι, welche seit der alexandrinischen zeit in einer sammlung vereinigt waren, welche aus fünf büchern bestand, der art, dass die Kataloge die drei ersten, die Eöen das vierte und fünfte bilde ten. Die ganze sammlung pflegte seitdem auch wohl ungenau als die "Kataloge" in weiterem sinne bezeichnet zu werden. Die ökonomie beider gedichte war bei übrigens gleicher (genealogischer) tendenz doch eine wesentlich verschiedene. Während die Kataloge (im engeren sinne) eine formell und materiell zusammenhängende genealogie der hellenischen stämme, von Prometheus, Deukalion und Hellen anhebend, darstellten, führten die "Eöen" eine reihe einzelner genealogieen vor, welche, ohne innerliche beziehung zu einander zu haben, rein äusserlich durch den stets gleichen anfang n oin (woher der name des ganzen) unter einander verbunden und mit dem einleitenden proömium in eine zunächst nur grammatische beziehung An die spitze einer jeden genealogischen reihe waren je eine heroine und ein gott als stammeltern gestellt. diese weise zerfiel das ganze in eine mehrzahl äusserlich und innerlich scharf gesonderter theile, deren jeden man wohl auch eine "Eöe", wie das ganze die "Eöen", zu nennen pflegte. dichte schrieb man im alterthum ohne bedenken dem Hesiodos zu und wo genealogische fragmente ohne weiteren beisatz einfach unter dem namen des Hesiodos citirt werden, ist es demnach meist mit schwierigkeiten verbunden, auszumitteln, welchen von beiden gedichten sie entnommen sind. Dies gilt denn auch von unseren versen. Markscheffel, auf den ich mich hier allein beziehen kann, von der voraussetzung ausgehend, sie müssten dem zusammenhange eines verzeichnisses der nachkommen Nestors angehört haben, weist sie in das erste buch der Kataloge, in welchem allerdings das stemma der Neliden seine stelle gehabt hat, wie aus fr. XVII Marksch. zu ersehen ist. Allein jene voraussetzung muss als irrig bezeichnet werden. Jenes Τηλεμάγω δ' ἄρ' ἔτικτεν, an die spitze gestellt, bringt die person des Telemachos in einen gegensatz zu einer anderen, welche begreiflicherweise weder ein sohn noch eine tochter des Nestor gewesen sein kann, sondern höchstens, jene voraussetzung einmal angenommen, der gemahl einer anderen tochter des gerenischen greises. Dann aber bleibt die ausführliche angabe über abstammung und herkunft der Polykaste, die doch nothwendig vorher schon einmal genannt sein musste, neben der kahlen bezeichnung der person des Telemachos

durch blosse namennennung unerklärlich; der vorausgesetzte zusammenhang würde vielmehr das umgekehrte verhältniss nothwendig Alle diese ungehörigkeiten verwandeln sich sofort in eben so viele angemessenheiten, wenn wir die fraglichen verse vielmehr einer genealogie des hauses des Odysseus entnommen denken, welches die einzige möglichkeit, die uns noch übrig bleibt-Dann ist Telemachos eine bekannte persönlichkeit, welche nicht weiter kenntlich gemacht zu werden braucht, Polykaste dagegen die fremde in der familie, deren nationale der dichter nothwendig geben muss, des mannes name steht dann mit recht als hauptsache voran und steht in einem leicht erklärlichen gegensatze zu einem anderen gliede der sippschaft. Leitet nun diese betrachtung mit nothwendigkeit darauf hin, unsere verse einer genealogie der Akreisiaden angehörig zu setzen, so erwächst zugleich daraus die berechtigung alles, was sonst noch unter des Hesiodos namen diese sippschaft angehend überliefert wird (und dessen ist nicht wenig), uns um dieselben gruppirt zu denken. darf mit wahrscheinlichkeit angenommen werden, dass der stammbaum der Akreisiaden, welchen Eustathios nach anleitung seiner quellen dem citat aus Hesiodos voranschickt, auf rechnung des letzteren zu bringen ist. An der spitze desselben stehen Zeus und Euryodia, also eine heroine und ein gott, was an sich schon, gibt man die zurückführung des stammbaums auf hesiodische dichtung als quelle als berechtigt zu, nach dem oben bemerkten auf die Eöen als diejenige der beiden genealogischen dichtungen, die des Hesiodos namen tragen, hinweist, in der das ganze und auch unsere verse ihren platz gehabt haben müssen. ner nach Eratosthenes angabe (bei Strabo I, p. 23: 'Eparos d'érne δε 'Ησίοδον μεν είκάζει πεπυσμένον περί της 'Οδυσσέως πλάνης ότι κατά Σικελίαν καὶ 'Ιταλίαν γεγένηται, πιστεύσαντα τη δόξη μη μότον των ύφ' 'Ομήρου λεγομέτων μεμνησθαι, άλλά καὶ Αίττης καὶ 'Ορτυγίας, τοῦ πρὸς Συρακούσαις τησίου, καὶ Τυρρητων . "Ομηρον δε μήτε είδεναι ταυτα μήτε βούλεσθαι εν γνωρίμοις τόποις ποιείν την πλάτην) es keinem zweifel unterliegen kann, dass in hesiodischen gedichten die irrfahrten des Odysseus behandelt waren, so werden wir auch diese notiz und was sich an sie anschliesst, hierherzuziehen haben. Auf die irrfahrten des Odysseus aber beziehen sich augenscheinlich folgende notizen:

1) Schol. Odyss. ι, 198 (vgl. Eustathios p. 1623) ή δ' ἀπό-

τασις πρός 'Ησίοδον λέγοντα τον Μάρωνα είναι Οίνωπίωνος τοῦ Acorvoov - nämlich bei gelegenheit des abenteuers bei den Kikonen.

- 2) Schol. Apollon. Rhod. III, 311 ηκολούθησεν 'Απολλώνιος τοῖς κατά τὸ Τυρσηνικὸν πέλαγος ὑποτιθεμένοις τὴν 'Οδυσσέως πλάτην, ών άργηγος 'Ησίοδος κατωκηκέναι λέγων Κίρκην έν τω προεισημένο πελάγει - und gleich darauf: φησὶ δὲ 'Απολλώνιος ' Ησιόδω έπόμενος έπὶ τοῦ ἄρματος τοῦ 'Ηλίου εἰς την κατά Τυρρηνίαν κειμένην νησον την Κίρκην έλθειν.
- 3) Derselbe zu IV, 892 καλην 'Ανθεμόεσσαν: ηκολούθησεν 'Ησίοδω ούτως ονομάζοντι την νήσον των Σειρήνων.

νήσον ές 'Ανθεμόεσσαν, ίνα σφίσι δώκε Κρονίων. ονόματα δε αυτών Θελξιόπη η Θελξινόη, Μολπή, 'Αγλαόφωνος. Ferner Schol. Odyss. u. 168 έντευθεν 'Ησίοδος και τους ανέμους θέλγειν αὐτὰς (τὰς Σειρηνας) ἔφη.

- 4) Schol. Apoll. Rhod. IV, 828 'Ακουσίλαος Φόρκυνος καί Έκατης την Σκύλλαν λέγει, "Ομηρος δε ούν Εκάτην, άλλα Κράταιιν. άμφοτέροις ουν 'Απολλώνιος κατηκολούθησεν. έν δὲ ταίς μεγάλαις 'Ηοίαις Φόρβαντος και Εκάτης ή Σκύλλα.
- 5) Schol. Odyss. a, 85. 'Lyvying er zn naz' 'Artinayor ' Ωγυλίην γράφεται. διαφέρουσι δε οί τόποι, την μεν γαρ ' Ωγυγίαν έντος είναι πρός έσπέραν 'Ησίοδος φησι, την δε "Ωγυλον ήτοι ' Ωγυλίαν κατά Κοήτην φασί κείσθαι. λέγεται δε δνοματικώς ή Kalvwove vnoos 3).
- 6) Schol. Odyss. η, 54 'Ησίοδος δὲ ἀδελφὴν 'Αλκινόου τὴν ' Αρήτην υπέλαβεν.

Ist diese combination richtig, wie ich nicht zweifle, so ergiebt sich aus nr. 4 mit völliger sicherheit, dass wir es in der that mit dem inhalte einer Eöe zu thun baben 4). Ferner ist aus

3) So, glaube ich, wird die stelle zu schreiben sein. handschriften herrscht grosse verwirrung. Die venediger bietet: iv if ατά τον 'A. — προς έσπέραν, την δε Ωγυλίαν κατά Κοήτην Ησίοδός αποι κείσθαι. λέγεται – νήσος, die harleysche: εν τη – γράφει – Ώγυγίην εντός έσπέραν, την δε Κρήτην, danach von zweiter hand: 'Ησίοδός αποι εκίσθαι τον δ' ώγυλον ήδ ώγιλη νηατην την δε οι καυλούς καλούσιν, die pfälzer εν τη - εσπέραν, την δε - Κρήτην Ήσιοδός φησι κείσθαι τον δ' ώγυλιον ήδ' ώγυλη. νήσον δε ταύτην οι καλούς καλούσιν, die mailänder: εν τη έσπέφαν, την θὲ - Κρήτην mit weglassung des folgenden.
4) Vielleicht, aber auch nur vielleicht, ist auch das fr. CXXX bei

Markscheffel hierher zu ziehen, wo es vom Autolykos, dem grossvater

des Odysseus von mütterlicher seite, heisst: όττι κε χεροί λάβεσκεν, ἀείθελα πάντα τίθεσκεν.

Digweder Google

der obigen zusammenstellung ersichtlich, dass die darstellung der irrfahrten des Odysseus in dieser Eöe im wesentlichen mit derjenigen genau übereinstimmte, welche die apologe der Odyssee in ihrer jetzt vorliegenden redaktion darbieten, ein umstand, der meine ansicht von der genesis dieser redaktion als begründet vorausgesetzt, zu der weiteren annahme nöthigt, dass der dichter der Eöe diejenige recension der homerischen Odyssee benutzt habe, welcher jener ansicht nach diese erweiterte redaktion der apologe in dieser ihrer besonderen gestaltung eigenthümlich ist. Nimmt man hinzu, dass nach dem zu anfang gesagten dem dichter derselben Eöe unzweifelhaft auch andere theile unserer heutigen Odyssee bekannt waren, welche ich gleichfalls als erst durch jene recension dem verbande des epos einverleibt betrachte, so wird man zugestehen müssen, dass ich von meinem standpunkte aus vollkommen zu der behauptung berechtigt bin, dass die behandelte Eöe die kenntniss dessen nothwendig voraussetze, was ich die "jüngere bearbeitung" des epos Noch weiter führt uns ein genaueres eingehen genannt habe. auf den inhalt von nr. 6. Hiernach bezeichnete unsere Eöe Alkinoos und Arete als geschwister, während der text unserer Odyssee sie in der genealogie  $\eta$ , 54 ff. vaterbruder und brudertochter sein lässt, eine abweichung, die zu bemerken wir uns begnügen müssten, hübe nicht merkwürdigerweise jene genealogie mit den versen an:

'Αρήτη δ' ὄτομ' έστὶν έπώνυμον, ἔχ τε το χήων τῶν αὐτῶν, οἵ περ τέχον 'Αλχίνοον βασιλήα.

Der ausdruck ist so gestellt, dass jeder unbefangene leser oder hörer zunächst glauben muss, Alkinoos und Arete sollen als gesehwister bezeichnet werden; der nun folgende stammbaum belehrt ihn freilich nach einiger zeit eines anderen, dient aber nur dazu, die unangemessenheit des oben gewählten ausdruckes, die in seiner augenfälligen zweideutigkeit besteht, ihm recht fühlbar zu machen. Freilich müsste es nun ein sehr flüchtiger leser oder hörer sein, der trotz der späteren belehrung bei der anfangs allerdings sich nothwendig aufdrängenden auffassung jener beiden verse beharren wollte; allein, eben weil es sich kaum schicken will, dem dichter der Eöe eine solche flüchtigkeit zuzutrauen, ist die annahme unabweisslich, dass derselbe zwar jene verse, nicht aber den daran sich anschliessenden stammbaum gekannt hat. An einem anderen orte habe ich zunächst nur behauptungsweise das

resultat dargestellt, welches sich aus der combination dieser thatsache mit anderen in betracht kommenden momenten für die beurtheilung des verhältnisses jener homerischen stelle zum ursprünglichen texte mit wahrscheinlichkeit ergiebt, und enthalte mich hier einer näheren auseinandersetzung, da die thatsache an sich für meinen gegenwärtigen zweck von keinem belange ist <sup>5</sup>).

Darf es nun aber als gesichertes ergebniss der angestellten erörterung betrachtet werden, dass die jüngere bearbeitung der Odyssee, d. h. die jetzt uns vorliegende recension des epos, dem dichter der Eöen bekannt gewesen und so von ihm benutzt worden ist, so gewinnt die frage nach der entstehungszeit dieser dichtung für die geschichte des homerischen epos ein eigenthümliches interesse, insofern durch beantwortung derselben für letztere ein chronologisches datum gewonnen sein würde. Schon Markscheffel hat auf den punkt aufmerksam gemacht, von dem aus eine annähernde bestimmung des fraglichen zeitpunktes mit sicherheit gewonnen werden kann (p. 136). Er weist nämlich darauf hin, dass die eine der Eöen offenbar die eine der gründungssagen von Kyrene behandelte, die fabel von der thessalischen Kyrene nämlich, der geliebten des Apollo, die von diesem nach Libven entführt wurde und dort von ihm mutter des Aristäos wurde (fr. CXLIII. CXLIV M.). Er hätte hinzufügen können, dass auch die andere sage, welche auf die gründung Kyrene's bezug hat und deren held bekanntlich der Argofahrer Euphemos ist, den inhalt einer andern Eöe gebildet hat. Da dieser punkt, der immerhin von einiger wichtigkeit ist, von ihm nicht in das gehörige licht gestellt worden ist, so verweile ich bei ihm etwas länger.

In fr. CXLV bei Markscheffel ist uns der anfang einer Eöe erhalten, welche von einer heroine Mekionike anhebt, als deren vaterland das böotische Hyria, der alte sitz des minyeischen stammes,

<sup>5)</sup> Ich halte jetzt diejenige aussaung für die richtige, welche vorwort p. xvii in der anmerkung angedeutet ist. Danach rührt das einschiebsel 1, 18–83 vom bearbeiter her, der das abweichende motiderjenigen älteren dichtung, der er seine zusätze nr. 4 und 9 entnahm und der er den stoff zu nr. 7 entlehnte, mit der darstellung des alten nostos verbinden wollte. Jenes gedicht liess nämlich den Odysseus nicht durch Nausikaa, wie der alte nostos, sondern durch Athene in eigener person in die stadt zum Alkinoos geleiten. Doch müssen vss. 79–81 und auch vs. 56–68, weit jünger als die hesiodischen Eöen, als attische interpolationen betrachtet werden. Natürlich gehört dann auch v. 320–23 dem bearbeiter.

und als deren sohn vom Poseidon Euphemos bezeichnet wird, nach dem zeugniss des scholiasten, dem wir die notiz verdanken, eben der bekannte Argofahrer, derselbe dessen ruhm Pindaros im vierten pythischen siegesliede singt, obwohl er ihm eine andere mutter giebt. Nun findet sich unter den hesiodischen fragmenten eine ganze anzahl, theils nach ausdrücklichem zeugniss der gewährsmänner den Eöen entnommen, theils ohne nähere angabe ihrer zugehörigkeit, welche auf die argonautenfahrt und was damit in verbindung steht, bezug haben und die ich um so weniger bedenken trage dem verbande gerade unserer Eöe zuzuweisen, als in derselben nach dem obigen ohne zweifel diese dinge wenigstens berührt waren und der nachweis, dass an einer anderen stelle hesiodischer gedichte die abenteuer der Argonauten ausführlich erzählt worden sein, sich nicht führen lässt. Die dieser Eöe muthmasslich oder mit sicherheit zuzuweisenden bruchstücke ordnen sich dann auch ungezwungen folgendermassen:

 (fr. CXLV M.): "Η οῖη ' Υρίη πυκινόφρων Μηκιονίκη, η τέκεν Εὔφημον γαιηόχω ἐννοσιγαίω μιγθεῖσ' ἐν φιλότητι πολυγρύσου 'Αφροδίτης.

Schol. Pind. Pyth. IV, 35 ζητείται δὲ, δι' ἢν αἰτίαν ὑπεδέξατο τὴν βῶλον ὁ Εὕφημος· καὶ οἱ μέν φασιν — οἱ δὲ διὰ τὴν συγγένειαν ἀμφότεροι γὰρ Ποσειδῶνος, ὅ τε δοὺς καὶ ὁ λαβών. ὁ δὲ ᾿Ασκληπιάδης τὰ ἐν ταῖς μεγάλαις Ἡοίαις παρατίθεται 'ἢ οἴη — ᾿Αφροδίτης'.

- 2. (fr. LIX). Schol. Apoll. Rhod. I, 45 ούτε "Ομηφος ούτε Ήσιοδος ούτε Φερεκύδης λέγουσι τὸν "Ιφικλον σὺν τοῖς 'Αργοναύταις.
- 3. (fr. CLX.) Schol. Apoll. Rhod. II, 181 πεπηρῶσθαι δὲ Φιτέα φησὶν Ἡσίοδος ἐν μεγάλαις Ἡσίας, ὅτι Φρίξω τὴν ὁδὸν ἐμήνυσεν.
- 4. (fr. CLXI). Schol. Apoll. Rhod. II, 1122 είς τῶν Φρίξου παίδων ούτος. τούτους δὲ Ἡρόδωρός φησιν ἐκ Χαλκιόπης
  τῆς Αἰήτου θυγιετρός, ᾿Ακουσίλαος δὲ καὶ Ἡσίοδος ἐν ταῖς μεγάλαις Ἡσίαις φασιν ἐξ Ἰοφώσσης τῆς Αἰήτου. καὶ ούτος μέν
  φησιν αὐτοὺς τέσσαρας, Ἦρον, Φρόντιν, Μέλανα, Κυτίσωρον, Ἐπιμενίδης δὲ πέμπτον προστίθησι Πρέσβωνα.
- 5. (fr. LXVII). ἔνθ' οἶ γ' εὐχέσθην Αἰνηίφ ὑψιμέδοντι. Schol. Apoll. Rhod. II, 297 ὅτι δὲ ηὕξαντο οἱ περὶ Ζήτην τῷ Διὰ στραφέντες, λέγει καὶ Ἡσίοδος· 'ἔνθ' — ὑψιμέδοντι'. ἔστι

γὰς Alvoς ὅρος τῆς Κεφαλληνίας, ὅπου Αινησίου Διὸς ἱερόν ἐστιν.

- 6. (fr. LXVIII). Schol. Apoll. Rhod. l. l. 'Απολλώνιος μὲν οὖν τὴν ἀποστρέψασαν τοὺς περὶ Ζήτην 'Ιριν λέγει, 'Ησίοδος δὲ Έρμην.
- 7. (fr. LXIX). Schol. Apoll. Rhod. II, 296 κατὰ δὲ Ἡσίοδον καὶ ᾿Αντίμαχον καὶ ᾿Απολλώνιον οὐ κτείνονται (αἰ Ἅρπνιαι.)
- 8. (fr. LXV). Apollodoros bibliothek I, 9, 21 διωχομένων δὲ τῶν 'Αρπυιῶν ἡ μὲν κατὰ Πελοπόννησον εἰς τὸν Τίγρην ποταμὸν ἐμπίπτει. τάυτην δὲ οἱ μὲν Νικοθόην, οἱ δὲ 'Αελλόπουν καλοῦσιν. ἡ δὲ ἐτέρα καλουμένη 'Ωκυπέτη (Theog. v. 267), ὡς δὲ ἔνιοι 'Ωκυθόη, 'Ησίοδος δὲ λέγει αὐτὴν 'Ωκυπόδην, αὕτη κατὰ τὴν Προποντίδα φεύγουσα μέγρις 'Εγινάδων ἦλθε νήσων.
- 9. (fr. LXXVII). Schol. Apoll. Rhod. IV, 284 'Ησίοδος δὲ διὰ Φάσιδος αὐτοὺς (τοὺς 'Αργοναύτας) εἰσπεπλευκέναι (εἰς τὴν θάλασσαν) λέγει. 'Εκαταῖος δὲ ἐλέγχων αὐτὸν ἱστορεῖ μὴ ἐκδιδόναι εἰς τὴν θάλασσαν τὸν Φᾶσιν, οὐδὲ διὰ Ταγάιδος ἔπλευσαν (ἐκπλεῦσαι Κeil), ἀλλὰ κατὰ τὸν αὐτὸν πλοῦν καθ' ὃν καὶ πρότερον 6).
- 10. (fr. LXXVIII). Schol. Apoll. Rhod. IV, 259 'Ησίοδος δὲ καὶ Πίνδαρος ἐν Πυθιονίκαις καὶ 'Αντίμαχος ἐν Λύδη διὰ τοῦ 'Ωκεανοῦ φασιν ἐλθεῖν αὐτοὺς (τοὺς 'Αργοναύτας) εἰς Λιβύην καὶ βαστάσαντας τὴν 'Αργοὰ εἰς τὸ ἡμέτερον πέλαγος γενέσθαι.

Der hauptzug der fabel, die überreichung der scholle an Euphemos an der Tritonis, ist zwar als hesiodisch nirgends ausdrücklich überliefert, allein nr. 10 berechtigt nicht nur, sondern nöthigt geradezu, ihn als vorhanden vorauszusetzen.

Beide sagen nun sind, wie O. Müller bemerkt hat, durch die ansiedlungen der Hellenen in Kyrene hervorgerufen worden, folglich nothwendig später als diese, d. h. als ol. 37, entstanden und ein gedicht, welches jene sagen poetisch behandelte, kann nicht anders als erst geraume zeit nach jener epoche entstanden sein.

<sup>6)</sup> Hiermit stimmt übel die angabe desselben schol. zu v. 259 Ἡρόθωρος ἐν τοῖς Ἀργοναύταις τησὸ διὰ τῆς αὐτῆς ἐλθεῖν θαλάσσης, δί ῆς ῆλθον εἰς Κόλχους: Έκαταῖος δὲ ὁ Μιλήσιος ἐκ τοῦ Φάσιδος διελθεῖν εἰς τὸν Ὠκκανόν, εἰτα ἐκεῖθεν εἰς τὸν Νεῖλον, ὅθεν εἰς τὴν ἡμετέραν θάλασσαν. τοῦτο δὲ ὁ Ἐφέσιος ᾿Αρτεμίδωρος ψεῦθός ψησιν εἰναν u. s. w. Es scheint zu schreiben Ἑκαταῖος ὁ Μιλήσιος τοὺς Ἰργοναύτας τησὶ διὰ τῆς αὐτῆς — Κόλχους: Ἡρόθωρος δὲ ἐν τοῖς Ἰργοναύταις ἐχ τοῦ Φάσιδος διελθεῖν u. s. w.

Man wird die abfassung der Eöen also unbedenklich zwischen ol. 40 und 50 ansetzen dürfen.

Somit hätten wir für die geschichte des homerischen textes ein chronologisches datum von ausreichender sicherheit gewonnen, vorausgesetzt, dass die angezogenen hesiodischen stellen wirklich, wie nachzuweisen versucht wurde, den Eöen angehörten. Ich will indessen einmal annehmen, letzterer ansatz sei, was ich nicht glaube, irrig und die beregten stellen seien den drei büchern der Kataloge entnommen; dennoch hoffe ich zeigen zu können, dass unter dieser voraussetzung der punkt, welcher chronologisch zu fixiren versucht wurde, nur unbedeutend sich verschieben würde.

Wenn das alterthum beide gedichte Kataloge wie Eöen, dem Hesiodos zuschrieb, so folgt daraus freilich nicht, dass beide werke desselben dichters gewesen oder auch nur in demselben zeitalter entstanden sind; im gegentheil, die Kataloge können darum ebensowohl älter, als jünger denn die Eöen sein. Dass indessen ihre epochen auf keinen fall gar weit von einander liegen, glaube ich durch das folgende erweisen zu können.

Im dritten buche der Kataloge war von dem aus der argonautensage bekannten Phineus und den ursachen seiner blendung die rede: Schol. Apoll. Rhod. II, 181 πεπηρώσθαι δὲ Φινέα φησὶν Ἡσίοδος ἐν μεγάλαις Ἡοίαις (s. oben), ὅτι Φρίξω τὴν όδὸν έμήνυσεν, έν δε τῷ γ καταλόγω, ἐπειδή τὸν μακρὸν γρόνον τῆς όψεοις προέκρινεν. Ausser der blendung aber wird ihm zur strafe, von den harpyien in das ungastliche nordland fern von seiner heimath, der phönikischen küste, entführt zu werden: Strabo VII, p. 302 Έφορος δ' έν τη τετάρτη μέν της ίστορίας, Ευρώπη δ' έπιγραφομένη βίβλο - έπὶ τέλει φησίν είναι τῶν τε άλλων Σκυθών και των Σαυροματών τους βίους άνομοίους - είναι γάρ τινας των νομάδων Σκυθών γάλακτι τρεφομένους ίππων τη τε δικαιοσύνη πάντων διαφέρειν· μεμνησθαι δ' αὐτών τοὺς ποιητάς, Όμηρον μεν γλακτοφάγων άβίων τε, δικαιοτάτων άνθρώπων φήσαντα την γην καθοράν τὸν Δία, 'Ησίοδον δ' ἐν καταλογων τρίτω?) τον Φιτέα, υπό των Αρπυιών άγεσθαι γλακτοφά-

<sup>7)</sup> Der überlieferte text bietet freilich ἐν τῆ καλουμένη γῆς περιόσφ; allein weder weiss irgend ein anderer autor des alterthums von einer solchen dichtung irgend etwas, noch ist überhaupt wahrscheinlich, dass es ein hesiodisches gedicht dieses titels und inhaltes je gegeben habe. Der pseudonyme titel verdankt vielmehr meiner über-

γων ές γαίαν, ἀπήναις οἰκί ἐχόντων. Nach dem ganzen charakter und der tendenz der Kataloge muss angenommen werden, dass diese angaben in der genealogie des Phineus und seiner sippschaft ihren platz hatten und hierauf leiten auch sonstige spuren. Zunächst Schol. Apoll. Rhod. II, 178 ᾿Αγήνορος γὰρ παῖς ἐστιν (ὁ Φινεύς), ὡς Ἑλλάνικος · ὡς δὲ Ἡσίοδός φησιν, Φοίνικος τοῦ ᾿Αγήνορος καὶ Κασσιεπείας. ὁμοίως δὲ καὶ ᾿Ασκληπιάδης καὶ ᾿Αντίμαχος · καὶ Φερεκύδης φησίν ˙ — ἐκ δὲ Κασσιεπείας τῆς ᾿Αράβου Φοίνικι γίνεται Κίλιξ καὶ Φινεύς καὶ Δύρυκλος καὶ Ἦννος ἐπίκλησιν · γίνεται δὲ ἐκ Διὸς Ἅνυνος ˙, und gleich darauf: ὁ δὲ Ἡσίοδος τοῦ Φοίνικος αὐτόν (τὸν Φινέα) φησι τοῦ ᾿Αγήνορος. Dass diese notiz richtig hierhergezogen wird, lehrt zur evidenz Strabo I, p. 42 Ἡσίοδος δ᾽ ἐν καταλόγφ φησί ·

καὶ κούρην 'Αράβοιο, τὸν 'Ερμάων ἀκάκητα γείνατο καὶ Θρονίη, κούρη Βήλοιο ἄνακτος,

offenbar ein bruchstück gerade dieser genealogie, auf Kassiepeia bezüglich, welche nach Pherekydes (s. oben) eine tochter des Ara-Nämlich Phönix hatte vor ihr die Alphesiböa gehabt, mit der er den Adonis zeugte: Apollodoros III, 14, 4, 2 'Hoiodog δὲ αὐτὸν (τὸν "Αδωνιν) Φοίνικος καὶ 'Αλφεσιβοίας λέγει. Probus zu Virgil Ecl. X, 18 Adonis, ut Hesiodus ait, Phoenicis et Alphesiboeae. Tochter desselben Phönix war nach der angabe der hesiodischen gedichte Europa, auf deren nachkommenschaft die folgenden notizen gehen: Schol. ABD II. u, 292: Ευρώπην την Φρίνικος Ζευς θεασάμενος έν τινι λειμώνι μετά νυμφων άνθη αναλέγουσαν ήρασθη και κατελθών ήλλαξεν έαυτον είς ταύρον καὶ ἀπὸ τοῦ στόματος κρόκον ἔπνει. οὕτως τε τὴν Εὐρώπην απατήσας έβάστασε καὶ διαπορθμεύσας εἰς Κρήτην ἐμίγη αθτή: είθ' ούτως συνώκισεν αθτήν 'Αστερίωνι τῷ Κρητῶν βασιλεί. γενομένη δε έγχυος έχείνη τρείς παίδας έγέννησε, Μίνωα, Σαρπηδόνα καὶ 'Ραδάμανθυν. ἡ ἱστορία παρ' 'Ησιόδφ καὶ Βακχυλίδη, und mit bezug auf Sarpedon Schol. V. l. l. 'Ησίοδος δε Ευρώπης καὶ Διὸς αὐτόν φησιν und Schol. Eur. Rhes. 28 ὁ δὲ Ἡσίοδος Ευρώπ[ης] μέν φησιν αυτόν. Vom Minos handelt die stelle bei Ps. Plato Min. p. 350 είρηκε δε καὶ 'Ησίοδος άδελφὰ τούτων είς zeugung nach lediglich dem unverstande eines späteren abschreibers

seine entstehung, welcher das ENKAAOF Tw seines originals falsch verstand und eigenmächtig auflöste. Ihm verdanken wir auch wahrscheinlich den einschub des nun freilich nöthig gewordenen artikels.

we Hotodoc.

τον Μίνων μνησθείς γαρ αύτου του δνόματός φησιν δς βασιλεύτατος γένετο Ονητών άνθρώπων

καὶ πλείστων ήνασσε περικτιόνων ανθρώπων

Ζηνός έγων σκηπτρον - τῷ καὶ πόλεων βασίλευεν. und Plutarchos Thes. 16 καὶ γὰρ ὁ Μίτως ἀεὶ διετέλει κακῶς ακούων . . έν τοῖς 'Αττικοῖς θεάτροις, καὶ οὕτε 'Ησίοδος αὐτὸν ώνησε βασιλεύτατον ούτε Όμηρος δαριστήν Διός προσαγορεύσας, welche ohne zweifel in diesen zusammenhang gehört. Doch verfolgen wir dieses stemma nicht weiter hinab, sondern kehren zum stammhalter desselben, Agenor, zurück. Ein bruder desselben war der gemeinen sage nach Belos, der auch in dem oben angeführten fragmente der Kataloge sich wirklich erwähnt findet, seine söhne Aegyptos und Danaos. Auch von dieser sippschaft handelten die hesiodischen gedichte: Schol. Eur. Orest. 859 (bei Geel p. 263) ή πολλή δόξα κατέχει μή ἀφιχθαι τὸν Αίγυπτον είς "Αργος, καθάπερ άλλοι τε φασί καὶ Έκαταίος γράφων ούτως. ό δὲ Αίγυπτος αὐτὸς μὲν οὐκ ήλθεν εἰς "Αργος, παϊδας [δὲ ἀπέστειλ]εν, ώς μεν 'Ησίοδος εποίησε, πεντήκοντα, ώς δε [έγω] λέγω, οὐδε έγγύς 8). καὶ Διοτύσιος ὁ κυκλογράφος u. s. w. Wie verderbt auch die worte des Hekatäos und wie unsicher die vorgeschlagene verbesserung sein mag, so ergiebt sich aus ihnen doch mit sicherheit. dass die hesiodische genealogie den Aegyptos und seine funfzig söhne kannte. Auch des Danaos und seiner töchter und ihrer flucht aus Aegypten nach Argos war erwähnung gethan: Eustathios zur II. p. 461 πολυδίψιον δὲ τὸ "Αργος καλεῖ η ώς πάνυ ποθούμενον Ελλησιν ή ότι μυθεύεται ανυδρόν ποτε είναι, υστερον μέντοι ευυδρον γενέσθαι Ποσειδώνος αναρρήξαντος τας έν Λέρνη πηγάς διά τον της 'Αμυμώνης έρωτα - ή καὶ ἀπὸ τῶν

"Αργος ἄνυδρον ἐὸν Δαναὸς ποίησεν εὔυδρον (ἔνυδρον) $^9$ ).

 Die Handschriften bieten παῖδας μὲν und gegen ende ὡς λέγω δὲ οὐδὲ εἰσί.

Δαταίδων, αι παραγενόμεναι έξ Αίγύπτου φρεωρυγίαν εδίδαξαν.

<sup>9)</sup> Unsere zum theil vollständigeren scholien erwähnen zwar des Hesiodos nicht mehr, bestätigen aber doch des Eustathios lesart: BL. τωνές θε πολυθύμουν τὸ πολλοίς έτετε θειμών άνυθρον γάρ τοῦτο ὖν ἐνυθρον κποίπσεν ὁ Δαναός; ΑD. ἀνυθρον οὐσαν τὴν Πελοπόννησον ἔφυθρον ἐποίπσε Δαναός ἐξελθών ἀπὸ τῆς Αξυθπτου καὶ οἰκήσας αὐτήν. Eine andere lesart hefolgt Strabo VIII, p. 371: τὴν μὲν οὖν χώραν συγχωροῦσιν ἐνυθρείν, αὐτὴν θὲ τὴν πόλων ἐν ἀνυθρον χωριέν κεῖσθαι, φρεάτων δ' εὖπορεῖν, ἀ παὶς Δαναίσιν ἀνάπτουσιν, ὡς ἐκείνον ἐξευρουσῶν, ἀφ' οὖ καὶ ['Hσίοδον] τὸ ἔπος εἰπεῖν τοῦτο.

Hesychius I, p. 523 δίψιον "Αργος. 'Ησίοδος μεν το ανυδρον, 'Aplσταρχος δε το πολυπόθητον - ή ύπο Διος βεβλαμμέτον. ran schloss sich die nachkommenschaft des Lynkeus und der Hypermnestra, wie Prötos und seine töchter, die Prötiden und so ferner, vgl. die fr. XXXVI-XXXVIII bei Markscheffel, wie denn namentlich das letzte beachtung verdient, weil es durch ausdrückliches zeugniss den Katalogen zugewiesen wird und dadurch die voraussetzung, von der ich ausging, dass dieses ganze stemma im dritten buche der Kataloge behandelt war, eine neue, nicht verächtliche bestätigung findet. Doch es ist nöthig, noch etwas weiter hinaufzugehen. Die beiden brüder Agenor und Belos sind nach der gemeinen sage enkel des Epaphos, des sohnes der lo und des Zeus, und dass die Kataloge sich dieser genealogie anschlossen, kann mit ziemlicher sicherheit angenommen werden. Die lofabel war, wie nach vielen zeugnissen feststeht, freilich auch in dem epos Aigimios behandelt, welches man im alterthume theils dem Hesiodos, theils dem Milesier Kerkops zuschrieb und die zugehörigkeit der kurzweg nur als hesiodisch citirten, auf diese fabel bezüglichen fragmente ist demzufolge zunächt zweifelhaft; auf folgende stelle dagegen findet diese bemerkung schwerlich anwendung: Apollodoros II, 1, 3" Αργου δέ καὶ Ίσμήτης τῆς 'Ασωπου παίς Ίασος ου φασίν Ίω γένεσθαι. Κάστωρ δε ο συγγράψας τὰ γρονικά και πολλοί των τραγικών 'Ιτάγου την 'Ιώ λέγουσιν, 'Ησίοδος δέ καὶ 'Ακουσίλαος Πειρηνός αυτήν φασιν είναι 10). ταύτην ίερωσύνην της "Ηρας έγουσαν Ζεύς έφθειρε, φωραθείς δέ ύο "Ηρας της μεν κόρης άψάμετος είς βούν μετεμόρφωσε λευκήν, αὐτὴν (ταύτη ?) δὲ ἀπωμόσατο μὴ συνελθεῖν. διό φησιν Ήσίοδος ούχ έπισπασθαι την από των θεων δργήν τούς γινομένους ορχους ύπερ έρωτος 11). "Ηρα δε αίτησαμένη παρά Διος την

<sup>&</sup>quot;Αργος ἄνυθρον έὸν Δανααί θέσαν "Αργος ἔνυθρον. τg!, p. 370.

<sup>10)</sup> Vgl. Herodianos περί μον. λεξ. p. 17 ούθεν είς ην ληγον ὄνομα όξυνόμενον καθαρεύει κατά χρήσιι Έλλήνων, άλλ' άεὶ πρό τοῦ η σύμφωνον ἔχει, οἰον σωλήν, λειχήν, κηφήν, αὐχήν, Πειρήν, καθ' Ἡσίοθον πατὴρ Ἰοῦς.

<sup>11)</sup> Hierher ziehen die sammler mit recht Schol. Plat. Symp. p. 374 'Αφροδίσιος "όρχος οὐχ έμποινιμος" ἐπὶ τῶν δι' ἔρωτα δμνυόντων πολλάκις καὶ ἐπιορχούντων. μέμνηται δι ταύτης καὶ Ἡσίοδος λέγων.

έχ του δ΄ υρχον έθηχεν απήμονα ανθρώποισιν

νοσφιδίων έργων πέρι Κύπριθος — und Hesychius I, p. 339 Αφροδίσιος δυχος: παροιμία, ην και άναγράφουσιν: άφροδίσιος δυχος οὐ δάχνει. πρώτος δὲ Ἡσίοδος ἔπλασε τὰ περί

βούν φύλακα αὐτης, κατέστησεν "Αργον τον πανίπτην, ον 'Ασκληπιάδης μεν 'Αρέστορος λέγει, Φερεχύδης δε 'Ινάγου, Κέρχωψ δὲ "Αργου καὶ 'Ισμήνης τῆς 'Ασωποῦ θυγατρός. 'Ακουσίλαος δὲ νηγενη αυτόν λέγει. Denn es ist augenscheinlich, dass mit Kerkops der verfasser des Aigimios gemeint ist, in dem, wie eben bemerkt ist, die fabel von der lo vorkam, und dass folglich alles, was auf Hesiodos autorität zurückgeführt wird, nothwendig einer anderen hesiodischen dichtung fentlehnt sein muss, also eben den Katalogen, wie nach allem, was oben zusammengestellt worden, wir nicht anders annehmen können. Dagegen muss allerdings zugegeben werden, dass es von der notiz bei Schol. Il. ω, 24 άργειφόντην: οὐγ ὅτι κατὰ τοὺς Ἡσιόδου μύθους τὸν βουκόλον Ἰοῦς έφόγευσεν, άλλά u. s. w. unentschieden bleiben muss, auf welches von beiden gedichten sie zu beziehen ist. Vervollständigt und, wie mir scheint, bestätigt, wird diese combination durch die notiz, dass im dritten buche der Kataloge einer reihe fabelhafter völker der nördlichen und südlichen erdhälfte erwähnung gethan war: Harpokration p. 123 Μακροκέφαλοι - έθνος έστιν ούτω καλούμενον, ού καὶ Ἡσίοδος μέμνηται ἐν γ γυναικῶν καταλόγω. Παλαίφατος δ' έν ζ των Τρωικών έν τη Λιβύη φησίν ύπεράνω Κάλγων οίκειν τούς Μακροκεφάλους. Stephanos Byzant. p. 429 Μακροκέφαλοι πρός τοῖς Κόλγοις, οἱ γὰρ Ἡμίκυτες καὶ Μακροκέφαλοι καὶ Πυγμαΐοι . . . Id. p. 302 'Ημίκυνες έθνος οὐ πόροω Μασσαγετών και 'Υπερβορέων. Σιμμίας εν 'Απόλλωνι -καὶ 'Ησίοδος. Strabo I, p. 43 'Ησίοδου δ' οὐκ αν τις αἰτίασαιτο άγνοιαν 'Ημίχυνας λέγοντος και Μακροκεφάλους και Πυγμαίους. und VII, p. 299 και γάρ τους έτι νεωτέρους εκείνου (Όμήρου) πολλά άγνοείν και τερατολογείν, 'Ησίοδον μεν 'Ημίκυνας λέγοντας καὶ Μεγαλοκεφάλους καὶ Πυγμαίους u. s. w. Harpokration p. 179 ύπο γην οἰκούντες. λέγοι δ' αν τους ύπο Σκύλακος έν τῷ περίπλω λεγομένους Τρωγλοδύτας και τους υπο 'Ησίοδου έν γ καταλόγφ Κατουδαίους οτομαζομένους. Hierher gehören demnach aller wahrscheinlichkeit nach die notizen bei Herodotos IV, 32 all' 'Ησιόδω μέν έστι περί Υπερβορέων είρημένα, έστι δε καί Όμηρω έν Επιγόνοισιν und Schol. Aesch. Prom. 793 περί ων (των γρυπων) 'Hoiodog πρώτος έτερατεύσατο. Wie man sieht, gehören diese gestalten ebensowohl dem norden der mythischen geographie (Hy-

τὸν Δία καὶ τὴν Ἰω. ὤμοσεν· ἀλλὰ . . . . (verstümmeltes citat aus Kallimachos Epigr. XXVI, 3).

perboreer, greife, Hemikynes), als dem süden (Libyen) an (Troglodyten, Makrokephaler, Pygmacen). Es scheint mir nach allem, was bisher beigebracht worden ist, die vermuthung gerechtfertigt, die durch eine wahrscheinlichere zu ersetzen schwerlich gelingen dürfte, dass nämlich diese angaben sämmtlich in der darstellung der irren der lo ihren platz gehabt haben, welche die dichtung ohnehin nothwendig berühren musste, wenn sie den stammbaum der lo mit dem aus Aegypten nach Argos heimkehrenden Danaos in seinen zusammenhang bringen wollte, welchen die im obigen zusammengestellten zeugnisse vorauszusetzen nöthigen.

Ziehen wir das resultat dieser combination, von der ich nicht absehe, wie sie mit grund angefochten werden könnte, so erhalten wir annähernd die gewissheit, dass das dritte buch der Kataloge den stammbaum des königshauses von Argos auf Io, die geliebte des Zeus, zurückführte, welche von Hera's eifersucht verfolgt in kungestalt den erdkreis durchirrte, endlich nach Aegyuten gelangte und hier durch ihren sohn Epaphos die stammmutter eines geschlechtes wurde, welches die archegeten der berufensten völker des ostens zu seinen gliedern zählte, und endlich in Danaos einen seiner sprösslinge nach der stammheimath Argos aus Aegypten entsandte, von dessen tochter Hypermnestra und neffen Lynkeus das königsgeschlecht von Argos sich ableitete. Nun ist heutzutage allgemein anerkannt (oder sollte es wenigstens sein), dass diese besondere gestaltung und erweiterung des lomythus junger ist als die eröffnung des verkehrs mit Aegypten seit des Psammetichos zeit und überall erst in folge desselben entstanden sein kann. Folglich kann ein genealogisches gedicht, welches die fabel in dieser gestalt zu grunde legte, erst geraume zeit nach der 30. olympiade verfasst worden sein, und unsere Kataloge werden sonach schwerlich bedeutend älter als die Eöen an-Zugegeben also auch, jene stellen, genommen werden dürfen. welche eine bekanntschaft des dichters mit der heutigen gestalt der Odyssee verrathen, gehörten den Katalogen an; auch so darf ich den satz unbedenklich als erwiesen betrachten, den ich an einem andern orte aufgestellt habe und den so viel als möglich zu begründen diese untersuchung angestellt worden ist, den nämlich, dass, was ich die jüngere bearbeitung des epos genannt habe, gegen die 50. olympiade ziemlich allgemein verbreitet gewesen Das resultat ist wichtig genug, um die mühe zu lohnen; mit viel grösserer sicherheit würde die genesis der homerischen epopöen sich entwickeln lassen, wären aus dem schiffbruche der gesammten epischen literatur zwischen dem beginn der olympiadenrechnung und dem zeitalter der Pisistradiden uns mehr als unzusammenhängende fragmente oder dürftige excerpte erhalten!

#### Zweiter excurs.

Ich benutze die gelegenheit, um eine nachträgliche berichtigung von belang zu der von mir versuchten analyse der Odyssee hier mitzutheilen. Ich habe die verse  $\lambda$ ,  $4-\mu$ , 8, welche vom bearbeiter bei der redaction der apologe unzweifelhaft in den zusammenhang eines von ihm benutzten und überarbeiteten liedes eingefügt worden sind, für freie dichtung desselben erklärt, welche durch  $\psi$ , 266 ff. veranlasst worden sei und für welche er das motiv dorther entlehnt habe. Diese ansicht ist nicht haltbar. Denn

- 1) lehrt die vergleichung von  $\varkappa$ , 516—537 (verse des bearbeiters) mit  $\lambda$ , 24—50, dass letztere stelle jedenfalls das original ist, nach dem die estere gestaltet wurde, dass folglich  $\lambda$ , 24—50 früher gedichtet sind, als 516—537 und beide stellen nicht denselben verfasser haben können;
- 2) erweisen sich  $\lambda$ , 121—137 verglichen mit  $\psi$ , 268—284 (älter als der bearbeiter) als die ursprüngliche und somit ältere fassung, welche dem dichter von  $\psi$ , 268—284 vorlag und von ihm benutzt wurde:
- 3) sind die vom bearbeiter herrührenden scenen of, 15—204 nicht ein seitenstück zu λ, 387—564, das von demselben verfasser herrühren könnte, sondern ganz deutlich lediglich eine blosse und zwar schwache nachahmung der originalen dichtung im elften buche.

Hieraus ergiebt sich mit zweifelloser gewissheit, dass die Nekyia nicht freie dichtung des bearbeiters sein könne, sondern in der gestalt, in welcher sie uns vorliegt, als vom bearbeiter zurecht gemachte recension einer viel älteren grundlage betruchtet werden muss. Denn freilich liegt der benutzte ältere text nicht in seiner reinen und ursprünglichen gestalt vor, sondern jedenfalls stark interpolirt.

Als bestandtheil der älteren grundlage müssen nach dem obigen zunächst die verse λ, 25-50 betrachtet werden. Allein gleich die folgende episode, das gespräch mit dem schatten des Elpenor, 51-83, ist augenscheinlich durch x, 551 ff. veraulasster zusatz des bearbeiters. Es folgt die scene mit Teiresias, welche den kern des ganzen bildet und aus diesem grunde wie nach oben nr. 2, nothwendig der älteren grundlage zugewiesen werden muss. Dasselbe gilt von dem gespräche des Odysseus mit dem schatten seiner mutter, welches organisch mit dem vorhergehenden verknüpft erscheint. Ganz unversehrt ist freilich in 84-224 der alte bestand nicht gegeben. Denn 104-120 wenigstens sind nicht nur ein elender cento, sondern ganz deutlich vom standpunkte des bearbeiters gedacht und von diesem augenscheinlich eingeschoben, um das ganze in den zusammenhang der durch seine redactionsthätigkeit erst und zwar sehr mechanisch geschaffenen verbindung verschiedener erzählungen einrücken zu können. Diesem vom standpunkt des bearbeiters nothwendigen einschub zu liebe haben die verbindenden verse des älteren textes weichen müssen und sind uns somit verloren gegangen. -Der nun folgende katalog der heroinen, 225-329, kann, abgesehen von der attischen interpolation 321-325, der älteren grundlage ebenfalls noch angehören; wenigstens sehe ich nicht was dieses anzunehmen oder zuzugeben hindern könnte. - Die unterbrechung 330-384 dient den redactionszwecken des bearbeiters und ist natürlich auszuscheiden. Die folgenden scenen dagegen, 385-564, gehören wieder nach oben nr. 3 sicher dem alten texte, wahrscheinlich im unmittelbaren anschluss an 329; vielleicht auch noch 628-635. Denn die episode 565-627 muss als ein zusatz des bearbeiters betrachtet werden, welcher aus der auschauung der älteren dichtung herausfällt.

Anfang und schluss dessen, was hiernach als bestand der benutzten grundlage betrachtet werden muss, fehlen; diese grundlage ist ein bruchstück. Es fragt sich, was von ihm zu urtheilen oder als was es zu betrachten ist. Ich kann hier nicht auseinandersetzen, aus welchen gründen der gedanke an ein sogenanntes volkslied fern zu halten ist; ich begnüge mich daher darauf hinzuweisen, dass einmal wegen des verhältnisses von  $\psi$ , 268—284 zu  $\lambda$ , 121—137 unser bruchstück als älter, denn der jüngere theil der ursprünglichen form des epos angesetzt werden muss, folglich der zeit nach dem ältesten bestandtheile des ganzen, meinem "alten nostos", am nächsten steht; sodaun, dass

Teiresias 100—103 und in seiner prophezeihung 121 ff. einen besondern accent auf den durch die blendung des Kyklopen veranlassten zorn des Poseidon legt, den zu sühnen er eben anweisung giebt. Grade dieser zorn des Poseidon aber ist im alten nostos das hauptmotiv. Ich trage deswegen kein bedenken unser bruchstück geradezu als einen theil des letzteren zu bezeichnen. Seine ursprüngliche stelle war hinter 1, 16—564 in einem nicht mehr nachzuweisenden zusammenhange und in verbindung mit diesem stücke zwischen 1, 242 und 251.

Hiernach modificirt sich nicht nur das von mir p. 214 in der anmerkung gesagte, sondern auch das über vaterland und herkunft des alten nostos und seiner späteren fortsetzung aufgestellte. Denn wenn auch die landung bei Ismaros und die befragung des schattens des Teiresias züge sind, welche auf chiischer und kolophonischer localsage beruhen, so kann doch, da beide im alten nostos aufnahme gefunden, und der letztere nachweislich erst aus diesem in dessen spätere fortsetzung übergegangen ist, aus dem vorkommen desselben nicht mehr auf das vaterland der dichter ein (sonst wahrscheinlicher) schluss gemacht werden.

Treffen die gegebenen andeutungen das richtige, so sind wir dadurch aus gründen, welche sogleich deutlich werden sollen, aufgefordert, das verhältniss der kyklischen Nosten zur Odyssee und ihren verschiedenen bildungsstadien in erwägung zu ziehen.

Die inhaltsangabe jenes gedichtes lautet in den excerpten aus des Proklos chrestomathie folgendermassen: συνάπτει δὲ τούτοις τὰ τῶν Νόστων βιβλία ε 'Αγίου Τροιζηνίου περιέχοντα τάδε· 'Αθηνα' 'Αγαμέμνονα καὶ Μενέλαον εἰς ἔριν καθίστησι περὶ τοῦ ἔκπλου. 'Αγαμέμνων μὲν οὖν τὸν τῆς 'Αθηνας ἔξιλασόμενος χόλον ἐπιμένει, Διομήδης δὲ καὶ Νέστωρ ἀναχθέντες εἰς τὴν οἰκείαν διασώζονται. μεθ' οὖς ἐκπλεύσας ὁ Μενέλαος μετὰ πέντε νεῶν εἰς Αἴγυπτον παραγίνεται τῶν λοιπῶν διαφθαρεισῶν νεῶν ἐν τῷ πελάγει. οἱ δὲ περὶ Κάλχαντα καὶ Λεοντέα καὶ Πολυποίτην πεζῷ πορευθέντες εἰς Κολοφῶνα Τειρεσίαν ἐνταῦθα τελευτήσαντα θάπτουσι. τῶν δὲ περὶ τὸν 'Αγαμέμνονα ἀποπλεύντων 'Αχιλλέως εἴδωλον ἐπιφανὲν πειρᾶται διακωλύειν προλέγον τὰ συμβησόμενι. εἰθ' ὁ περὶ τὰς Καφηρίδας πέτρας δηλοῦται χειμών καὶ ή Αἴαντος φθορὰ τοῦ Αοκροῦ. Νεοπτόλεμος δὲ Θέτιδος ὑποθεμένης πεζῷ ποιεῖται τὴν πορείαν, καὶ παραγενόμενος εἰς Θράκην 'Οδυσ-

σέα καταλαμβάνει έν τη Μαρωνεία και το λοιπον άνύει της όδου. καὶ τελευτήσαντα Φοίνικα θάπτει, αὐτὸς δὲ εἰς τοὺς Μολοσσοὺς άφικόμενος άναγνωρίζεται Πηλεί. [έπει]τα Αγαμέμνονος ύπο Αίγίσθου καὶ Κλυταιμνήστρας ἀναιρεθέντος ὑπ' Ορέστου καὶ Πυλάδου τιμωρία και Μενελάου είς την οίκείαν ανακομιδή. Umfang, anordnung und gruppirung des sagenstoffes, wie wir sie uns hiernach zu denken haben, verrathen eine höchst auffällige übereinstimmung mit dem inhalte der erzählungen des Nestor und Menelaos im jetzigen 3. und 4. buche der Odyssee. Zwar erscheint manches, was hier nur angedeutet worden, vom dichter des nostos weiter ausgeführt, wie die heimkehr des Neoptolemos, der zu liebe (um Neoptolemos trennung vom hauptheere des Agamemnon zu motiviren) das poetische motiv der warnenden erscheinung des schatten des Achilleus hinzuerfunden ist; zwar sind spätere erweiterungen der sich ausdehnenden sage benutzt und eingeflochten, wie denn der schiffbruch der flotte Agamemnons und der tod des lokrischen Aias von den gyrischen felsen nach den kapherischen verlegt und als eine folge der verrätherischen rache des Nauplios dargestellt sind, wovon die Odyssee noch nichts zu wissen scheint 11), und wie die landreise des Kalchas, Leonteus und Polypoites sammt der bestattung des Teiresias, wie schon von andern bemerkt worden, aus der kolophonischen localsage aufgenommen und eingefügt worden ist; allein alle diese abweichungen. welche eben nur erweiterungen sind, stören in keiner weise das ergebniss des unmittelbaren eindruckes, dass in plan und anordnung beide darstellungen auffällig zusammenstimmen, so auffällig, dass diese erscheinung nur aus direkter einwirkung der einen dichtung auf die andere sich erklären lässt. Es ist unmöglich sie aus der gemeinschaftlichen quelle zu grunde liegender sagenüberlieferung herzuleiten, denn sie erstreckt sich nachweislich auf besonderheiten und details, welche sich auf die sage als quelle nicht zurückführen lassen. Wenn nach der inhaltsangabe in den Nosten

<sup>11)</sup> Dass die φουχτωρία des Nauplios ein motiv der dichtung bildete, obwohl die inhaltsangabe, wie auch sonst, darüber schweigt, hat man mit recht daraus geschlossen, dass nach anderweitigen zeugnissen des Nauplios und seines geschlechtes in den Nosten erwähnung geschah: Apollodor. bibl. II, 1, 5 πρὶν δὲ τελευῆσαι ἔγημεν (ὁ Ναύπλιος), ώς μὲν οἱ τραγικοὶ ἐέγουσι, Κλυμένην τὴν Κατρέως, ώς δὲ ὁ τοὺς Νόστους γράψας, Φιλύραν, ὡς δὲ Κέρχωψ, Ἡσιόνην· καὶ ἐγἐννησε Παλαμήδην, Οἴτακα, Ναυσιμέδοντα.

Menelaos nach vernichtung seiner flotte durch den sturm mit fünf schiffen nach Aegypten verschlagen wurde, und γ, 299. 300 Nestor, nachdem er von diesem sturme berichtet, mit bezug auf Menelaos schicksal hinzusetzt:

άτὰς τὰς πέττε τέας χυανοπρωρείους
 Αἰγύπτφ ἐπέλασσε φέρων ἄνεμός τε καὶ ὕδωρ,

'so ist das eine übereinstimmung in einer einzelheit, die nothwendig der individuellen gestaltung der sage durch die dichtung angehört. Zu demselben ergebniss führt die nähere erwägung einer anderen parallele. Der anfang von 8. führt uns nach Sparta zu Menelaos und zeigt uns ihn beschäftigt die hochzeit seines sohnes Megapenthes, der nebenbei schlechtweg als sohn einer sclavin (δούλη), deren namen nicht genannt wird, bezeichnet ist, herzurichten. Diese ganze scene steht mit der eigentlichen handlung in keinem innerlichen, organischen zusammenhange, sondern erscheint von dem dichter nur herbeigezogen, um einen bedeutenderen hintergrund für die allzu einfache handlung zu gewinnen, ist desshalb auch nur in sehr allgemeinen und wenig hervortretenden zügen gezeichnet. Dieselbe nebenfigur des Megapenthes nun führten auch die Nosten auf, wahrscheinlich bei gelegenheit der rückkehr des Menelaos, wo sie diesen wie Odysseus den Telemachos zum mann herangewachsen wiederfinden liessen; auch der leibeigenen mutter desselben war gedacht und ihr name genannt 12). Ich glaube nicht, dass die unbedeutende nebenfigur des Megapenthes sammt seiner sippschaft, wenn sie überhaupt der wirklichen sagenüberlieferung angehört, in dieser eine so hervorragende rolle gespielt hat, dass dadurch verschiedene dichter unabhängig von einander sie zu berücksichtigen genöthigt waren; ebensowenig als es mir wahrscheinlich erscheinen will, dass das zusammentreffen in diesem punkte als bloss zufällig zu betrachten sei. Ist dies richtig, so ist die benutzung der einen dichtung durch den dichter der anderen damit indicirt. Zugleich erhellt, welche dichtung von beiden das original der anderen gewesen sein muss. Jene partie der Odyssee bezeichnet die mutter des Megapenthes noch ganz

<sup>12)</sup> Schol. zur Odyss. σ, 12 ἐχ σο ἡλης αντη, ώς μὲν ᾿Αλεξίων, Τειρίς, ὡς δὲ ἔνοο Τηρίς, θυγάτης Ζευξίπτης, ὡς δὲ ὁ τῶν Νόστων ποιητής, Γεπικὶς (πικὶς δὲ τὸ) δούλης χύριόν φασι σιὰ τὸ μησέποτε οὕτω λέγειν τὸν ποιτὴν τὴν θεράπαιναν. Die eingeklammerten worte sind zwar erst von Dindorf eingesetzt und die namen augenscheinlich verdorben. Sicher

allgemein und beiläufig, der dichter der Nosten kennt schon ihren namen, d. h. er hat die andeutungen der älteren von ihm benutzten dichtung weiter ausgeführt, eine bemerkung, die zum überfluss eben nur bestätigt, was auch ohne weitere anhaltspunkte unter der voraussetzung eines directen verhältnisses beider dichtungen zu einander angenommen werden müsste.

Also dem dichter der Nosten war das jetzige dritte und vierte buch der Odyssee bekannt. Es fragt sich nur, in welcher gestalt. Kannte und benutzte er sie in ihrer jetzigen verfassung, d. h. wie sie der letzte bearbeiter der Odyssee redigirt und dem älteren epos einverleibt hatte, so muss ihm zugleich bekanntschaft mit dieser d. h. unserer redaction der Odyssee zugeschrieben werden; ist das letztere nicht der fall und kann dies anderweitig nachgewiesen werden, so muss angenommen werden, dass er das gedicht von den abenteuern des Telemachos noch in seiner vollständigen und selbstständigen gestalt neben und unabhängig von der älteren redaction der Odyssee gekannt hat. Die entscheidung dieser frage ist schwierig, aber, wie mir scheint, selbst bei unserer unzureichenden und dürftigen kenntniss nicht unmöglich.

Halten wir uns zunächst lediglich an die inhaltsangabe, so scheint diese zu der annahme zu nöthigen, dass die Nosten die rückkehr des Odysseus gar nicht behandelt haben; denn sie erwähnt des Odysseus nur ganz beiläusig bei gelegenheit des zusammentreffens des Neoptolemos mit ihm in der gegend von Maroneia. Wäre dem so, so könnte der grund davon nur in der absicht des dichters gesucht werden, die behandlung eines gegenstandes zu vermeiden, dem sein recht bereits in einer älteren dichtung, der Odyssee, geworden war, um sich entweder die mühe zu sparen oder nicht eine concurrenz von zweifelhaftem erfolge zu eröffnen, denn die dichtung war nach allem, was wir davon wissen, so angelegt, dass die schicksale des Odysseus in ihr nicht nur eine stelle allenfalls finden konnten, sondern, wenn nicht andere erwägungen äusserlicher natur zu willkürlicher ausnahme nöthigten, finden mussten. Ich bin zwar mit Welcker der ansicht, dass die von dem einen Athenaios VII, p. 281 erwähnte xó doδος των 'Ατρειδών mit unsern Nosten identisch ist; allein nie

aber ist wenigstens, dass der dichter der nosten den namen der sklaviæ zu nennen wusste. mand wird bei einiger überlegung uns zumuthen wollen, nach dieser wer weiss von wem beliebten bezeichnung des inhaltes der dichtung unsere ansicht von umfang und anlage derselben, wie sie sein konnte oder musste zu bestimmen. Dagegen steht der andere, besser bezeugte, titel und was sich sonst aus der inhaltsangabe und den fragmenten abnehmen lässt. Wenn nun auch das fehlen des Odysseus und seiner irrfahrten in der dichtung sich aus dem oben bezeichneten grunde, und aus ihm allein zur noth erklären liesse, so muss doch zugegeben werden, dass nur eine höchst mittelmässige dichterische begabung sich umfang und grenzen ihres planes durch rücksichten so äusserlicher art vorschreiben lassen kann. Sollte jemand den dichter der Nosten für einen solchen stümper zu halten geneigt sein, so lässt sich dem freilich nur durch den directen beweis entgegentreten, dass die voraussetzung, welche zu einem so ungünstigen urtheile nöthigen und berechtigen würde, irrig ist. Dieser beweis ist nicht schwer zu führen.

Zunächst muss darauf aufmerksam gemacht werden, dass das schweigen der inhaltsangabe von Odysseus schicksalen für unsere frage wenig bedeutet und im grunde gar nichts beweist. Es steht durch anderweite beispiele hinreichend fest, dass die excerpte aus Proklos chrestomathie sich zu ihrem zwecke willkürliche kürzungen und auslassungen in den argumenten der verschiedenen dichtungen erlaubt haben. Dieser zweck ging nämlich nicht auf sachgetreue darstellung des inhaltes derselben, sondern lediglich auf herstellung einer zusammenhängenden geschichtserzählung mit benutzung des in den dichtungen gebotenen stoffes und führte von selbst zur vornahme von kürzungen, so oft derselbe gegenstand in mehreren der excerpirten dichtungen behandelt war. Dem inhalte der Nosten lassen nun die excerpte den der Odyssee unmittelbar folgen. Es ist ersichtlich, dass wenn die nosten die irren und schicksale des Odysseus in den kreis des behandelten stoffes gezogen hatten, der excerptor unter diesen umständen seinem principe gemäss diese partie bei der inhaltsangabe absichtlich und mitallem bedacht übergehen musste. Fehlt also wirklich etwas und hat man nur die wahl, entweder den dichter oder den excerptor dafür verantwortlich zu machen, so ist die entscheidung durch die angezogenen thatsachen ausser zweifel gestellt und somit lässt sich die möglichkeit der behaupteten thatsache mit berufung

auf den mangel jeder andeutung im argumente nicht bestreiten. Aber auch ihre wirklichkeit steht ausser allem zweifel.

Schon das argument liefert trotz seines, wie ich annehme, absichtlich verkürzten zustandes einen deutlichen hinweis auf die vorgenommene abkürzung. Es wird uns deutlich bemerkt, dass der dichter den Neoptolemos auf seiner rückkehr zu lande durch Thrake den Odysseus bei Maroneia im gebiete der Kikonen treffen liess. Genauere erwägung zeigt, dass dieses zufällige zusammentreffen beider helden kein motiv der sage gewesen sein kann, sondern vom dichter zu einem bestimmten zwecke willkürlich veranstaltet Dieser zweck kann, da eine innere beziehung der auf einander bezogenen thatsachen nicht besteht und eine äusserliche nicht gegeben war, nicht den inhalt, sondern nur die form d. h. die verbindung an sich unabhängig von allem anderen im auge haben. Er lässt keine andere erklärung zu, als durch die voraussetzung irgend welcher nöthigung zur herstellung einer solchen verbindung und diese nöthigung wiederum konnte nur durch plan und anlage der dichtung, als beide handlungen gleichmässig umfassend, geboten sein. Nichts aber nöthigte in irgend einer weise gerade dieses und nur dieses erste abenteuer des Odysseus in das gewebe der gesammthandlung künstlich einzufügen, wenn die absicht nicht von vornherein war, die abenteuer des Odysseus in verbindung mit denen der übrigen helden vollständig zu behandeln; sollten sie aus irgend welchen gründen übergangen werden, so fiel jede veranlassung fort theile dayon ohne ersichtlichen zweck und nutzen mit aufwendung ausser des weges gelegener mittel (willkürlicher fiktion) hereinzuziehen. Waren dagegen die schicksale des Odysseus auf seiner heimkehr in den plan der dichtung eingeschlossen, so ist jene sonst zwecklose und willkürliche neuerung ein wohlberechnetes und poetisch wohlberechtigtes mittel zu angemessener verschränkung und verschmelzung in der zeit nebeneinander herlaufender handlungen, deren behandlung ohne anwendung solcher mittel sich schwer oder gar nicht zu poetischer abrundung und einheit bewältigen liess.

Unbefangene werden zugeben, dass die behauptete thatsache biernach kaum noch zweifelhaft sein kann. Wer demnach zweifeln sollte, dessen bedenken lassen sich glücklicherweise noch durch direktere, oder, wenn man will, direkte, zeugnisse beseitigen. Im unmittelbaren anschluss an die zu anfang unseres ersten excurses angeführten worte fährt Eustathios (p. 1796) das scholion weiter excerpirend fort: 'Αριστοτέλης δὲ ἐν Ίθακησίων πολιτεία καὶ Ελλάτικος δε Τηλεμαγόν φασι Ναυσικάαν γημαι την Αλκινόου και γεννησαι τὸν Περσέπτολιν. ,,τιτες δὲ καὶ τοιούτοις λόγοις ἐνευκαιροῦσιν." ex Kionne viol nad' 'Hoiodor (Theog. 1011 ff.) 'Odvocei Arouce καὶ Λατίνος, έκ δὲ Καλυψοῦς Ναυσίθους καὶ Ναυσίτους. ὁ δὲ την Τηλεγόνειαν γράψας Κυρηναίος έκ μεν Καλυψούς Τηλέγονον νίον 'Οδυσσεί άναγράφει η Τηλέδαμον, έκ δε Πηνελόπης Τηλέμαγον καὶ 'Αρκεσίλαον. κατά δὲ Αυσίμαγον νίὸς αὐτῷ, ἐξ Εὐίππης Θεσπρωτίδος Λεοντόφρων, ον άλλοι Δόρυκλόν φασι. Σοφοκλής δε έκ της αύτης Ευρύαλον ίστορεί, ον απέκτεινε Τηλέμαγος, ο δε τοις Νόστους ποιήσας Κολοφώτιος Τηλέμαγον μέν φησι την Κίρκην υστερον γημαι, Τηλέγονον δε τον έκ Κίρκης αντιγήμαι Πηνελόπην, περιττά ταυτα και κενή μογθηρία εί δ' ουν στενῶς φράζοιντο, μικρόν τὸ βλάβος. Ich habe das ganze hergesetzt und selbst die meisternden und spöttelnden bemerkungen byzantinischer superklugkeit, welche der bischof einzustreuen für gut befunden hat, nicht vorenthalten, damit ersichtlich werde, dass er in einer stimmung excerpirte, welche ihm gewissenhafte genauigkeit in der wiedergabe solcher bagatellen überflüssig erscheinen lassen konnte, und dass die in den angaben offenbar herrschende verwirrung folglich wahrscheinlich auf rechnung dieser übel angebrachten vornehmthuerei zn bringen ist. Was nämlich aus der Telegonie des Eugammon von Kyrene angeführt wird, steht in offenem widerspruche zu dem, was wir aus einer viel zuverlässigeren quelle, der inhaltsangabe dieses gedichtes in den excerpten aus Proklos Chrestomathie, wissen: ihr zufolge war Telegonos nicht der Kalvoso. sondern der Kirke sohn. Noch seltsamer ist, dass was Eustathios aus den Nosten belegen will, dieselbe zuverlässige quelle der Telegonie zuweist: Τηλέγονος δὲ ἐπιγνοὺς τὴν άμαρτίαν τό τε τοῦ πατρός σώμα και τον Τηλέμαγον και την Πηνελόπην πρός την μητέρα (Kirke) μεθίστησιν. ή δε αυτούς άθανάτους ποιεί· καί συνοικεί τη μέν Πηνελόπη Τηλέγονος, Κίρκη δε Τηλέμαγος. terer umstand aber dient zugleich das räthsel zu lösen und den ursprung der verwirrung bei Eustathios nachzuweisen. hat er bei flüchtiger und oberflächlicher ansicht seiner quelle, indem er den inhalt derselben referiren wollte, die worte o de the Τηλεγόνειαν γράψας Κυρηναίος und ὁ δὲ τοὺς Νόστους ποιήσας Kologorios durch deren parallelismus verführt irrthumlich vertauscht und so eine verwirrung veranlasst, die unter dieser voraussetzung sich in befriedigender weise auflöst 13). Dies angenommen ergiebt sich für unsere Nosten das zeugniss: o de rove Noστους ποιήσας Κολοφώιιος έχ μεν Καλυψούς Τηλέγονον νίον Όδυσσει αναγράφει η Τηλέδαμον, έκ δὲ Πηνελόπης Τηλέμαγον καὶ 'Αρκεσίλαον. Auch in diesen worten ist noch nicht alles in ordnung: man erwartet mindestens Τηλέγονον - και Τηλέδαμον. Das urtheil wird dadurch erschwert, dass wir einen abgeleiteten text vor uns haben, der fehler also schon in dem originale, welches Eustathios benutzt, als vorhanden gesetzt werden kann, während auch nichts dagegen ist, ihn nöthigen falles auf des Eustathios oder gar seiner abschreiber rechnung zu bringen. Der letzte fall ist augenscheinlich von allen denkbaren der am wenigsten wahrscheinliche. Bedenkt man, dass alle sonstige überlieferung den Telegonos mit seinem bestimmt ausgeprägten mythos an Kirke und ihr verhältniss zu Odysseus anknüpft, so hat es nicht viel wahrscheinlichkeit für sich, dass in den Nosten der oder einer der söhne der Kalypso von Odysseus Telegonos benannt gewesen sein Unter diesen umständen, glaube ich, erklärt sich die entstehung der lesart des Eustathios am einfachsten folgendermassen.

In seinem originale fand er êx μèν Καλνψοῦς Τηλέγονον νίον Ὁ Οδυσσεὶ ἀναγράφει, ἐχ δέ u. s. w., indem der schreiber desselben das anfänglich irrthümlich als den bekannteren namen gesetzte Τη-λέγονον durch ein nachträglich darüber geschriebenes δαμον oder auch Τηλέδαμον korrigirt hatte. Eustathios wusste in der eile keinen besseren rath, als seinen lesern die entscheidung zu überlassen, die er vielleicht nicht hatte finden können oder 'wollen, und tischte ihnen so ein Τηλέγονον — ἢ Τηλέδαμον auf: "ich weiss nicht ob Telegonos oder Teledamos; es kommt auch nicht viel darauf an" Ich glaube nicht, dass eine bessere erklärung gefunden werden kann und man wird es unbedenklich finden, wenn ich diesen punkt als ausgemacht betrachte; auf alle fälle kommt für die benutzung der ganzen stelle für meine zwecke grade auf ihn und seine beurtheilung wenig an.

Denn es steht, diesen punkt bei seite, durch das behandelte

<sup>13)</sup> Die stelle ist vielfach falsch beurtheilt worden, worauf ich indessen jetzt wohl nicht weiter einzugehen nöthig habe. Ob die oben aufgestellte ansicht schon sonstwo geltend gemacht worden ist, weiss ich nicht.

zeugniss fest, dass der dichter der Nosten den schicksalen des Odysseus eine grössere berücksichtigung zu theil werden liess, als das argument auf den ersten flüchtigen blick anzunehmen zu verstat-Er gedachte seines verhältnisses zur Kalypso und wusste von einem sohne beider, oder meinetwegen zweien, zu berichten; er erwähnte des Telemachos und eines zweiten sohnes des Odysseus von der Penelope, Arkesilaos, den er, wie ich wohl kaum erst zu bemerken brauche, nach der heimkehr und wiedervereinigung des helden mit seiner gattin erzeugt werden liess und dem er seinen namen (obwohl ich dies nur als eine vermuthung betrachtet wissen möchte) nach einer sehr bekannten praxis dichterischer sagenbehandlung mit rücksicht auf den freiermord erfunden zu haben scheint. Kurz er umfasste, wie man sieht, die gesammten schicksale des Odysseus bis zu seiner rückkehr nach Ithaka. Dass dies nur beiläufig (man sieht nicht recht, bei welcher gelegenheit) geschehen sein sollte, ist nicht wahrscheinlich und wird widerlegt durch eine bemerkung, die im gegentheil zu erweisen scheint, dass die behandlung ein sehr ausführliche Die Nosten enthielten nämlich nach dem bestimmten zeugnisse des Pausanias, obwohl natürlich das argument auch darüber schweigt, eine Nekyia, X, 28, 7 ή δε 'Ομήφου ποίησις ές 'Οδυσσέα καὶ ή Μιννίς τε καλουμένη καὶ οἱ Νόστοι ανήμη γαρ έν ταύταις καὶ "Αιδου καὶ τῶν ἐκεῖ δειμάτων ἐστίν. ισασιν οὐδένα Εὐρύτομον δαίμονα. Die bruchstücke eines heroinenkataloges, so wie die erwähnung des Tantalos und seiner strafe, welche als in den Nosten vorkommend von den alten angegeben werden und mit recht dieser Nekyia zugewiesen worden sind, legen zeugniss ab von der ausführlichkeit der darstellung und der nahen verwandtschaft derselben in bezug auf die anordnung der staffage mit der behandlung desselben gegenstandes in der Odys-Es sind die wunderlichsten ansichten und vermuthungen darüber geäussert worden, wo und bei welcher gelegenheit der dichter diese hadesscene angebracht habe, wen er in die unterwelt habe hinabsteigen lassen u. s. w. Ich brauche mich bei einer prüfung und widerlegung derselben nicht mehr aufzuhalten: nach allem, was bisher bemerkt worden, wird wohl niemand mehr daran zweifeln, dass die Nosten den Odysseus in den hades führten, bei bekannter gelegenheit, um den schatten des Teiresias zu befragen, ganz wie in der Odyssee. Auf das erscheinen des Teiresias in der unterwelt waren dort die leser oder hörer gleichsam vorbereitet; hatte doch der dichter nicht gar lange vorher den tod und die bestattung des greisen sehers zu Kolophon durch Kalchas, Leonteus und Polypoites vorgeführt. Ich will freilich nicht behaupten, dass dieser aus kolophonischer lokalsage stammende zug gerade nur dieser vorbereitung wegen vom dichter aufgenommen sei; aber dass sie nebenbei nicht ohne bewusstsein und absicht angestrebt worden ist, wird sich schwerlich in abrede stellen lassen.

Hiernach darf als ausgemacht betrachtet werden, dass die Nosten die irrfahrten des Odysseus bis zu seiner heimkehr, und zwar ziemlich ausführlich, behandelten. An welcher stelle und in welcher verbindung mit der übrigen handlung, darüber lässt sich manches vermuthen und mit sicherheit vielleicht nichts ausmachen; indessen ist dies für unsere zwecke von keiner bedeutung und ich gehe auf die frage daher auch nicht weiter ein. Ausgemacht ist, dass der dichter der Nosten von den abenteuern des Odysseus die landung bei den Kikonen, die fahrt zum hades, um den schatten des Teiresias zu befragen, den aufenthalt bei der Kalypso und die heimkehr, wahrscheinlich auch den freiermord, erwähnte und behandelte, d. h. lauter züge, welche die kenntniss des alten nostos und vielleicht auch seiner späteren fortsetzung voraussetzen, zur weiteren annahme aber an sich weder berechtigen noch nö-Indessen wäre es möglich, ja es könnte wahrscheinlich dünken, dass nur die mangelhafte überlieferung es verschuldete. dass weitere andeutungen nicht vorliegen, und dass wir trotz des mangels an solchen die bekanntschaft des dichters mit denjenigen theilen der apologe, welche erst durch die jüngere bearbeitung zu dem ursprünglichen bestande hinzugekommen sind, also die bekanntschaft mit dieser bearbeitung selbst immerhin vermuthen dürf-Es ist deshalb schliesslich hier ein umstand geltend zu machen, welcher diese möglichkeit auszuschliessen und die frage zu entscheiden scheint.

Die genealogien, welche sich an Odysseus verhältniss zu Kalypso und Kirke knüpfen, sind spätgeburten des verendenden sagentriebes, erzeugnisse der mit der sage spielenden willkür späterer epischer dichter, nicht irgend welcher innerer nothwendigkeit. Ganz grundsatz- und regellos ist indessen diese willkür nicht zu denken; prinzip war, die scheinbar abgerissenen fäden der alten überlieferung aufzunehmen und weiter zu spinnen und wo sie

cinmal sich daran machte, unfruchtbare genealogien zu erfinden, da verfuhr sie wohl sicher nicht einseitig oder lieferte halbe arbeit. In einer zeit, in der die überlieferung, auf der die kenntniss der alten sage beruhte, den Odysseus bereits hintereinander zur Kirke und Kalypso führte, gab sicher kein dichter dem Odysseus von der einen kinder, von der anderen nicht, wie denn z. b. der anhang zur hesiodischen theogonie bekanntlich ihn nach beiden seiten hin in freilich eigenthümlicher, weil willkürlicher weise mit einem anhange versorgt. Und wenn der späteste und schwächlichste ausläufer der Odysseussage den sohn der einen, der Kirke, Telegonos, in den vordergrund stellt, so ist es eben nur zufall, dass die dichtung in ihrer triebkraft versiegte, ehe dem sohn der anderen sein recht geworden war. Wenn demnach der dichter der Nosten nur einen sohn des Odysseus von der Kalvpso, keinen von der Kirke kannte (wäre das letztere der fall gewesen, so würde dessen in dem oben angezogenen scholion unfehlbar erwähnung gethan worden sein, da der zweck desselben offenbar ist, was irgend an söhnen des Odysseus aufzutreiben war, zusammenzustellen), so schliesse ich daraus, wie ich glaube, mit völligem recht, dass er Odysseus gar nicht zur Kirke kommen liess, und zwar weil er diese ausdichtung der sage noch gar nicht kannte. Somit benutzte er, und darauf kommt es hier zunächst an, von den bestandtheilen unserer Odyssee nur den alten nostos und wahrscheinlich dessen spätere fortsetzung, daneben auch die Telemachiade, aber dann freilich noch in ihrer unverkürzten gestalt, als selbstständige dichtung. Die jüngere bearbeitung des gedichtes und alles was durch diese hinzugekommen ist, war ihm unbekannt, woraus sich mit ziemlicher wahrscheinlichkeit folgern lässt, dass er und seine dichtung älter sind als jene bearbeitung. stimmt sehr wohl zu O. Müllers ansatz, welcher aus unverächtlichen gründen die abfassung der Nosten in die 20. olympiade gewiesen hat; um diese zeit aber gab es noch keine jüngere bearbeitung der Odyssee.

Ich kehre nunmehr zum ausgangspunkt dieser untersuchung zurück und werse noch einen blick auf das verhältniss der Nekyia der Nosten zu der unserer jetzigen Odyssee. Wir werden zu diesem ende zu scheiden haben zwischen der älteren grundlage der letzteren, welche in ihrer ursprünglichen organischen verbindung mit dem alten nostos unserem dichter vorgelegen haben wird, und den zusätzen der jüngeren bearbeitung, die ihm nicht bekannt geworden sein können. Gehörte zu jener, wie ich nicht zweifele, der katalog der heroinen, so ist der in den Nosten enthaltene als freie nachbildung desselben zu betrachten. Damit stimmt sehr gut, dass die personen, welche uns als in den Nosten aufgeführt überliefert sind, (Maira, Pausan. X, 30, 5. Klymene, Pausan. X, 29, 6. Medea, Arg. zu Eurip. Medea 14)) im katalog der Odyssee entweder nur ganz beiläufig erwähnt werden, wie Maira und Klymena, (1, 326) oder gar nicht darin vorkommen, wie Medea, wonach es in der absicht des dichters gelegen zu haben scheint, neben freier bewegung in der erfindung, doch nicht jede anlehnung an das original durch ergänzung und erweiterung der in demselben gegebenen andeutungen auszuschliessen. Wenn dagegen die Nosten des Tantalos und seiner strafe ausführlich und in von den angaben unserer Odyssee abweichender weise gedachten (Athen. VII, p. 281), so berechtigt dies allerdings vielleicht in ihrer Nekyia eine der 7, 568 ff. ähnliche scene anzusetzen; allein da dieser abschnitt in der Odyssee jedenfalls als zusatz des bearbeiters und nicht als ein bestandtheil der älteren grundlage betrachtet werden muss, ist in diesem falle das umgekehrte verhältniss anzunehmen. Die scene der Nosten würde freie erdichtung des dichters und somit wahrscheinlich das original sein, welches der bearbeiter der Odyssee und verfasser jenes zusatzes nachdichtend benutzt hätte.

Berlin.

A. Kirchhoff.

14) Die amazone Antiope, über welche Pausanias I, 2, 1 nach Hegias von Troizene berichtet, gehört meiner ansicht nach nicht in die Nosten. Pausanias citirt sonst regelmässig die Nosten, ohne ihren verfasser zu nennen, und es ist nicht zu erweisen, dass im alterthum nur die Nosten unter des Hegias namen gegangen seien.

## Aristoph. Nubb. v. 248.

ποίους θεούς όμει σύ; πρώτον γάρ θεοί ήμιν νόμισμ' ούχ έστι.

Hier passt πρῶτον nicht, denn ausser den wolken τἄλλα πάντ' ἐστὶ φλύαρος v. 364. Daher conjicire ich πρατὸν, keine uns verkäusliche münze sind uns götter, oder die münze götter hat bei uns keinen cours.

Ritterfeld.

O. Goram.

#### II.

# Erklärungen zu Pindar's Epinikien. (S. Philol. XII, p. 412. XIII, p. 443.)

01. 3, 10 sqq.: . . . ἄπο (Πίσας)

θεύμοροι νίσσοντ' ἐπ' ἀνθρώπους ἀοιδαί,

φ τινι, χραίνων ἐφετμὰς Ἡραχλέος προτέρας,

ἀτρεκής Ἑλλανοδίχας γλεφάρων Αἰτωλὸς ἀνὴρ ὑψόθεν

ἀμφὶ κόμαισι βάλη γλαυκόχροα κόσμον ἐλαίας, τάν ποτε

"Ιστρου ἀπὸ σκιαρᾶν παγᾶν ἔνεικεν ' Αμφιτρυωνιάδας,

μιᾶμα τῶν Οὐλυμπία κάλλιστον ἄθλων
δᾶμον ' Υπερβορέων πείσαις ' Απόλλωνος θεράποντα λόγφ,

πιστὰ φρονέων, Διὸς αἴτει πανδόχω

αικει σκιαρόν τε φύτευμα ξυνόν ανθρώποις στεφανόν τ αρεταν.

Setzt man hinter  $\lambda \delta \gamma \varphi$  eine grössere interpunktion, so entsteht, wie Hermann (Opusc. VI, 18) und Rauchenstein (Comment. II, 20) bemerken, ein unerträgliches asyndeton \(^1\)). Aber mit einem komma hinter  $\lambda \delta \gamma \varphi$  ist der stelle noch nicht geholfen. Man setze noch hinter  $\lambda \alpha t \alpha \varphi$  ein komma, hinter  $\lambda \delta t \varphi \varphi$  ein kolon und es entsteht sofort eine klare und schöne gliederung der sätze. Zuerst sagt der dichter allgemein: Herkules brachte von den quellen des Istros den ölbaum als denkmal der olympischen kämpfe. Dann detaillirt er, dann erzählt er, wie Herkules ihn erhalten. Also: hin-

<sup>1)</sup> Mit recht bemerkt Heimsoeth im rhein. mus. 1847, p. 6, dass es dem dichter darauf aukam, hervorzuheben, dass der lorbeer nicht durch list oder gewalt, sondern durch güte gewonnen sei, und so musste der dichter verfahren in einem liede, das ganz dem preise dieses lorbeers dient: wie man aber dieser umstand das asyndeton erklären soll, sehe ich nicht ein. Nur die häufung der verwandten begriffe πείσαις λόγω, πιστὰ φρονέων, αἴτιι, (cf. O). 1, 83) wird dadurch erklärt.

ter ἀεθλων ist ein gedankenabschnitt und demgemäss eine grössere interpunktion zu machen, worauf dann mit einem explicativen asyndeton die nähere ausführung folgt. Es versteht sich hiernach, dass ich im folgenden die lesart αἴτει beibehalte. Wollte man ἄλτει, das mir ein deutliches glossen zu Διὸς πανδύκφ ἄλσει zu sein scheint, lesen, so würde nach meiner ansicht eine nicht allein schleppende, sondern durchaus nicht deutliche periode entstehen, denn die abhängigkeit der worte σκιαφόν κτλ. von ἕνεικεν wäre nicht mehr fühlbar.

Ol. 8, 54 sqq.: εἰ δ' ἐγὼ Μελησία ἐξ ἀγετείων κῦδος ἀνέδραμον ὕμνω.

μή βαλέτω με λίθφ τραχεῖ φθόνος · καὶ Νεμέα γὰρ ὁμῶς ، ἐρέω ταύταν χάριν, τὰν δ΄ ἔπειτ', ἀνδρῶν μάχαν, ἐκ παγκρατίου.

Die ersten worte mit Boeckh und Rauchenstein (Commentat. 2, 29) auf den ruhm, den Melesias aus dem knabenunterricht gewonnen habe, zu beziehn, stehe ich sehr an. Denn erstens warum braucht der dichter sich vor dem steinwurf des neides zu verwahren, wenn er den Melesias als lehrer lobt? Nem. 4, 93 beweist nicht, dass Melesias neider hatte 2), und anderswo lobt er den Melesias und andre turnlehrer ohne solche verwahrung, die hier also durchaus unbegreiflich wäre. Wohl aber ist sie begreiflich, wenn er den Melesias als sieger lobt in einem nicht auf ihn gedichteten liede. Zweitens aber vermisst man nach der obigen erklärung - dies bemerkt Rauchenstein selbst - eine andeutung darüber, wem die in den folgenden worten erwähnten siege ange-Sind aber diese worte gesund, so scheint es nothwendig. hören. v. 54 auf einen sieg des Melesias zu beziehn. Ich halte nun mit Bergk an der überlieferten lesart fest, glaube aber anders interpungiren zu müssen. Bergk setzt hinter µáyar ein komma, "ut έχ παγαρατίου potius a γάρις quam a μάγη suspensum sit". Aber es ist mir nicht deutlich, wie die worte έκ παγκρατίου gleichsam hinüberspringen können über ται δ' έπειτ αιδρών μάχαν. Und die trennung des artikels von μάχαν bleibt ein übelstand, der

<sup>2)</sup> Denn in dieser stelle steht nur, dass Euphanes den Melesias loben würde aufs äusserste, dass er streit darum anfangen würde. Von neidern kann an dieser stelle sowenig die rede sein, wie Ol. 13, 44.

schon von andern bemerkt ist. Man interpungire aber hinter έπειτα und hinter μάγαν, so dass άνδοῶν μάγαν apposition ist und τάνδ' ἔπειτα dem ταύταν entspricht. Der dichter sagt: ich werde zugleich diesen (ἐξ ἀγενείων) sieg erwähnen und den weiteren, eine männerschlacht. J Die worte έκ παγκρατίου aber beziehen sich nicht auf einen, sondern auf beide siege, wie es ja auch natürlich ist, dass der dichter entweder bei keinem oder bei beiden siegen die kampfgattung nennt. Würden wir sie nur auf die zweite γάρις beziehn, so entstände ein falscher gegensatz: ταύταν (έξ άγενείων) γάριν und τάνδ' έπειτ' έκ παγκρατίου. Sie aber auf beide zu beziehn, dazu hilft auch der ihnen vorhergehende strophenschluss, der ihre verbindung mit dem unmittelbar vorhergehenden lockert. Dass μάγα sonst nicht vom gymnischen kampf bei Pindar gebraucht werde, bemerkt Kayser mit recht; aber da dichter, die der zeit nach nicht fern liegen, das wort so gebrauchen, wie Soph. Trach. 20, da es ferner an sich um so weniger unpassend erscheint, als es hier von dem den faustkampf einschliessenden pankration gesagt ist, so darf man, wie mir scheint, daher einen grund zur änderung nicht entnehmen. Die ganze stelle heisst demnach so: wenn mein lied dem Melesias den im knabenwettkampf errungenen ruhm heraufholt, so werfe mich nicht der neid mit spitzem steine. Denn (nicht bloss diesen) ich will zugleich diesen nemeischen sieg erwähnen und den folgenden - eine männerschlacht -, die im pankration errungen wurden. Nachdem er ihn dann als sieger gepriesen, preist er ihn im folgenden als lehrer.

01. 9, 53 sqq.: κείιων (λαῶτ) δ' ἔσσαν
 γαλκάσπιδες ὑμέτεροι πρόγονοι
 ἀρχῶθεν Ἰαπετιονίδος φύτλας
 κοῦροι κορᾶν — καὶ φερτάτων Κρονιδᾶν, ἐγχώριοι βασιλῆτες αἰεί.

πρὶν 'Ολύμπιος ἀγεμών
θύγατο' ἀπὸ γᾶς 'Επειῶν 'Οπόεντος ἀναρπάσαις ἕκαλος
μίχθη Μαιναλίαισιν ἐν δειραῖς καὶ ἕνεικεν
Δοκοῷ, μὴ καθέλοι μιν αἰών πότμον ἐφάψαις
ὀρφανὸν γενεᾶς.

Dass in dieser stelle ein alter schaden stecke, wie Schneidewin Gött. gel. anz. 1848 p. 665 meint, ist nicht einzusehen. Man darf nur nicht, wie sämmtliche erklärer thun, κορᾶν καὶ φερτάτων Κρονιδᾶν verbinden, sondern vielmehr κείνων — καὶ φερτάτων

Κρονιδάν, Der dichter sagt : von jenen (es sind die λαοί gemeint v. 46) sind eure erzbeschildeten vorfahren, welche vom ersten ursprung an (der dichter geht noch über die laof hinaus) söhne sind der mädchen vom stamme des lapetus (insofern die mutter der lani, Pyrrha, abstammte von lapetus) entsprungen und vom mächtigen Kroniden, stets einheimische könige, bis Zeus ein neues geschlecht zu dem einheimischen hinzubrachte. Mit diesen worten v. 57 sqq. wird eben das in v. 56 durch zai φερτάτων Κρονιδũr angekündigte ausgeführt. Die Lokrer stammen ab einerseits von den laof, die immer im lande blieben, andererseits von Zeus. der von auswärts ein neues geschlecht hinzubringt vermittelst der Protogenia. Denn dass unter des Opus tochter diese zu verstehen sei, scheint mir unwidersprechlich. Sonst würde uns ja Pindar über die v. 41 genannte Protogenia völlig im dunkeln lassen, obwohl doch gewiss jeder nach den worten: φέροις δὲ Πρωτογενείας ἄστει γλώσσαν etwas näheres über die Protogenia zu hören erwartet. Hermann (Leipz. progr. 1848 p. 5) bemerkt sehr richtig .. Nec tacere potuit nomen mulieris, ex qua Locro natus esset Opus. nec quam Protogeniam dixit, Deucalionis et Pyrrhae filiam esse significavit. Pindar also stellt die Protogenia als tochter des Opus hin; dass er das nicht allein that beweisen die scholien: την Πρωτογένειαν οί μεν Δευκαλίωνός φασιν, οί δε Όπουντος.

Ol. 11, 7 sqq.: ἔχαθεν γὰρ ἐπελθών ὁ μέλλων χρόνος ἐμὸν καταίσγυνε βαθὺ γρέος.

όμως δὲ λύσαι δυνατός όξεῖαν ἐπιμομφάν γε τόχος ἀνδρών. τῦν — ψάφον ἐλισσομέναν

όπα κύμα κατακλύσσει δέον!

οπα τε κοιτὸν λόγον

φίλαν τίσομεν ές χάριν!

Auch diese stelle scheint der conjectur nicht zu bedürfen. Die guten codd. lesen  $\tau \acute{o} \times o \varsigma$   $\partial \tau a \tau \~o \tau$  bis auf den Pc, der ein  $\gamma \varepsilon$  zwischen  $\acute{e}\pi \iota \mu o \mu \phi \acute{a}\tau$  und  $\tau \acute{o} \times o \varsigma$  einschiebt, und  $\gamma \varepsilon$  hat auch das lemma des alten scholiasten, wenn gleich an unrechter stelle. Es ist kein grund, dies  $\gamma \varepsilon$  zu streichen, da es, wie Kayser und Rauchenstein gesehen haben, einen vortrefflichen sinn giebt: zwar die sache selbst kann nicht ungeschehen gemacht werden, aber doch den tadel der menschen können zinsen aufheben. Wenn aber  $\gamma \varepsilon$  richtig ist, so fällt Hermann's conjectur  $\acute{o}\tau \acute{a}\tau o \varrho$ , die ohnehin einen, wie mir scheint, müssigen zusatz enthält, und es fragt sich nur, was

an die stelle des metrisch unrichtigen drazor zu setzen ist. Wird nun ein punkt hinter róxog gesetzt und aus Grazor ein regens für den folgenden satz herausgesucht, wie mehre kritiker wollen, so wird die kraft des ver zerstört. Denn ver muss am anfang des satzes stehn: jetzt, sagt der dichter, d. h. nachdem ich meine schuld bekannt, jetzt beginne das gedicht seinen lauf. Wir müssen daher den satz vor vvr schliessen. Nun lesen die interpolirten codd, o τόχος ἀνδρῶν, worin gewiss der artikel als lückenbüsser eingeschoben ist; ob aber auch ἀνδρών nur um des metrums willen hineincorrigirt wurde, ist nicht so ganz gewiss, da nach den paraphrasen der alten scholien zu vs. 13 die lesart αιδρών sehr wohl alt sein kann (vergl. besonders die worte: νῦν την των ανδρών μομφήν ως περ ψηφον δινουμένην κατακλύσει τὸ τῶν ὑμνων ῥεῦμα ὡς κῦμα). Mir scheint Boeckh's freilich später (über die kritik etc. §. 41) gegen Hermann's ἀνάτωρ aufgegebene vermuthung richtig zu sein, wonach Orazov entstanden ist durch den wegfall einer silbe aus dem vorhergehenden tribrachys (Boeckh meint 5, indem er ausgeht von der interpolirten lesart, vielmehr dürfte es ye sein), den man so durch einen iambus ersetzte. Jedenfalls ist die lesart ardowr durchaus pindarisch, denn Pindar verbindet gern mit einem derartigen abstractum einen concreten genitiv (vgl. z. b. Pyth. I, 81: καιρον εί φθέγξαιο - μείων έπεται μῶμος ἀνθρώπων), und da nicht wohl einzusehen ist, was sonst an dieser stelle gestanden haben könnte, so halte ich diese lesart für richtig. - Zu dem folgenden satze vvv - ong κατακλύσσει brauchen wir nichts zu ergänzen, höchstens ein αγε. Er enthält eine aufforderung: nun - auf, wohin die woge den stein wälzt und wohin wir unsre schuld zu dank bezahlen werden! d. h. lass der woge nun freien lauf, den stein hinwegzuwälzen and lass das gedicht sich entfalten, die schuld zu tilgen. Was die vergleichung betrifft, so ist mir nicht deutlich, wie man bei ψūgos an einen rechenstein denken konnte, der mit einer woge doch nichts zu thun hat. Aber ich kann auch nicht Rauchenstein beistimmen, welcher (Commentat. 2, 34) die stelle so erklärt: "es wird mir ebenso leicht werden, die schuld zu tilgen, als der woge, den stein wegzuwälzen." Denn von einer leichten tilgung der schuld spricht der dichter nicht und konnte er schon aus rücksicht gegen den sieger nicht sprechen, auch würde er damit seine eigenen worte v. 8: ὁ μέλλων γρόνος έμον καταίσxurs  $\beta \alpha \vartheta \dot{v}$  xeéos aufheben. Vielmehr will der dichter sagen: wie die strömende woge den hemmenden stein herumwirbelt und überfluthet, so dass er also verschwindet, so soll der strom meines liedes die schuld tilgen.

Pyth. 5, 94 ff.: μάκας μὲν ἀνδοῶν μέτα ἔναιεν (Βάττος), ἥρως δ' ἔπειτα λαοσεβής. ἄτερθε δὲ πρὸ δωμάτων ἔτεροι λαχόντες ἀΐδαν βασιλέες ἰεροὶ ἐντί, μεγαλᾶν δ' ἀρετᾶν δρόσφ μαλθακᾶ ὑανθεισᾶν κώμων ὑπὸ χεύμασιν ἀκούοντί που χθονία φρενί, σφὸν ὅλβον υίῷ τε κοιν ὰν χάριν ἔνδικόν τ' Αρκεσίλα.

An dieser stelle brauchte man nur dem scholiasten nach lesart und construction zu folgen, um einen vortrefflichen sinn zu erhalten. Er sagt: τῶν δὲ ἐπισήμων σου ἀρετών κατακούουσιν, ώ 'Αρκεσίλα, οί πρόγονοι τη έαυτών φρενί τη ύπογείω, των άρετων δέ. τῶν οὐσῶν αὐτοῖς ὅλβου. Die worte σφὸν ὅλβον κτλ. also nahm er, wie neuerdings Bergk, epexegetisch; von 78 aber, welches in den meisten codd. sich hinter κώμων findet, zeigt er keine spur. Mir scheint ze eingeschoben, weil man die verwandten begriffe δρόσφ μαλθακά und κώμων ύπὸ γεύμασιν verbinden zu müssen glaubte, was aber nicht angeht, da ja ἀρετᾶν κώμων ὑπὸ γεύμασι parderoar nicht gesagt werden kann. Der dichter sagt: Unter den güssen der lieder hören die könige grosse tugenden besprengt mit zartem thau, die für sie ein segen und eine mit dem sohn gemeinsame und rechtmässig dem Arkesilaos zukommende zierde sind. Die κώμων χεύματα also, die wie eine grabesspende auf die gräber der vorfahren ausgegossen werden, sind das incitirende, sie rufen die abgeschiedenen wach, sowie Euripides sagt Hec. 534 sqq. ω παῖ Πηλέως, πατής δ' έμός, δέξαι χοάς μου τάσδε κηλητηρίους, νεκρών άγωγούς. Noch bleibt das ποι der bücher zu besprechen, das Bergk beibehält, mir aber unerklärlich scheint. Hermann schrieb aus conjectur das, was der scholiast z. v. 136 liest: την μεγάλην τοῦ 'Αρχεσιλάου ἀρετην τοις ποιήμασιν επικοσμουμένην ακούουσι που οί πρόγονοι τῆ χθονία αὐτῶν φρενί. Dieses που ist völlig angemessen in einer vorstellung, welche bei den Griechen ganz fest war (vgl. Nägelsbach nachhom. theol. p. 415 sqq.), wenn auch der dichter ol. 8, 77 sich etwas bestimmter ausdrückt.

Nem. 5, 2 sqq.: ἐπὶ πάσας ὁλκάδος ἔν τ' ἀκάτφ, γλυκεῖ ἀοιδά,

στεῖχ' ἀπ' Αἰγίνας, διαγγέλλοισ' ὅτι Αάμπωνος νὶὸς Πυθέας εὐφυσθενής νίκη Νεμείοις παγκρατίου στέφανον, οὖπω γένυσι φαίνων τέρειναν ματέρ' οἰνάνθας ὀπώραν.

Wunderbar, dass man in alter wie neuer zeit die klaren, schönen worte des letzten verses missverstanden und darum zu ändern gesucht hat. Zwar Bergk's meinung, dass ματέρ' für ματέρι stehe, ist mit recht von Rauchenstein (Jahn's jahrb. 1858, p. 243) abgewiesen; dieser selbst aber schliesst sich Hartungs vorschlag an, wonach statt οπώραν ματέρ' οἰνάνθας zu lesen sei οἰνάνθαν ματέρ' ὁπώρας. Demnach wäre dann der keim, der erste spross die mutter der reifezeit, was ich nicht verstehe. - Bedarf es einer parallelstelle, so setzen die schon öfters verglichenen worte in Isthm. 2, 5 σστις έων καλός είγεν 'Αφροδίτας εὐθρόνου μνάστειραν άδίσταν οπώραν alles ins reine. An beiden stellen heisst οπώρα das, was es eigentlich heisst, die reife, und es ist allerdings nicht ganz genau, wenn Lübbert (de elocutione Pindari, Halle. 1853 p. 12) sagt: ἀπώρα nil nisi iuventutem significat et proprium significatum prorsus exuit. Die reife im jahr ist der herbst; wird das wort aber vom menschen gebraucht, wie es in den stellen Pindars der fall ist, so bezeichnet es die mannbarkeit, die aus der zeit der unreife, dem kindesalter, herausgetreten ist; es kann also nicht davon die rede sein, dass οπώρα an unserer stelle herbst bedeute. Die mannbarkeit nun kündigt sich an durch ihr produkt, durch ihr kind, den flaum, welchen Pindar durch oiraron - die ersten sprosse der rebe - bezeichnet. Dies wort allein steht bildlich, nicht ἀπώρα.

Isthm. 7, 45 sqq.: ὡς φάτο Κρονίδαις
ἐννέποισα θεά (Θέμις)· τοὶ δ' ἐπὶ γλεφάροις
νεῦσαν ἀθανάτοισιν· ἐπέων δὲ καρπὸς
οὐ κατέφθινε. φαντὶ γὰρ ξὺνὰ ἀλέγειν
καὶ γάμον Θέτιος ἄνακτα.

An der handschriftlichen lesart «raxzu hat man grossen anstoss genommen. Es sei selbstverständlich und somit nicht erwähnens-

werth, dass Peleus, der übrigens auch nicht deutlich bezeichnet werde, in der besorgung seiner eigenen hochzeit nicht unthätig Man will daher ararı lesen und als subject zu gewesen sei. άλέγειν sämmtliche götter verstehn, die ja bei der hochzeit von Peleus und Thetis anwesend waren. Ich sehe nicht ein, wie eine solche ergänzung möglich ist. Andre wollen araxts oder araxras, wogegen Hartung den eben so richtigen als nahe liegenden einwand macht, dass von Zeus und Poseidon ja schon gesagt sei, dass sie einwilligten. Er selbst versteht unter dem arag den Nereus, der als vater bei der verheirathung der tochter zunächst betheiligt sei. Aber wer versteht das? wer kann mit dem arak sonst gemeint sein, als ein schon im verlauf des gedichts genannter und zwar kurz vorher genannter? Das ist aber Peleus, nämlich v. 45 und kein anderer kann hier verstanden werden 5). Die worte der Themis, sagt Pindar, hatten erfolg; die götter batten ja ihre einwilligung gegeben. Aber Peleus ist auch bei der sache betheiligt, und wie er sich dazu verhielt, weiss der leser noch nicht. Dies sagen unsere worte, und mit marti spielt, wie mir scheint, deutlich der dichter an auf den berühmten liebeskampf, durch den Peleus sich die Thetis erwarb.

Berlin.

K. Friederichs.

3) So auch Dissen, welcher auch richtig καὶ zu ἄνακτα bezieht. Sein grund freilich hängt mit seiner ganzen ebenso willkürlichen als unpoetischen auffassung des gedichts, die übrigens auch T. Mommsen theilt, zusammen, worauf ich an einem anderen ort zurückkommen werde.

## Zu Philol. XI, p. 390.

In betreff der dankenswerthen "erinnerung an einen vergessenen" erlaube ich mir zu bemerken, dass kein grund vorliegt, "Demophon" nicht für "Demophontis filius" zu nehmen. Der alte gelehrte, dem ich das lob seiner entdeckung nicht verkümmern möchte, spricht wie Salmasius, der Apollonius Molo u. a. statt Molonis filius für allein römisch erklärt, ad Regill. Her. Inscr. p. 137 sq., wie Gronov. ad Sen. Med. 661, Lipsius ad Sen. de Benefic. 3, p. 307 u. a., um des Πτολεμαῖος ὁ Λάγος bei spätern Griechen nicht zu gedenken.

Friedland.

R. Unger.

#### III.

# Beiträge zur kritik des Agamemnon des Aeschylus.

 Agam. v. 128 Dind. v. 123 Herm.: πάντα δὲ πύργων κτήνη προσθετὰ δημιοπληθῆ Μοὶρα λαπάξει πρὸς τὸ βίαιον.

Das fragliche wort ist προσθετά - so steht im codex. die meisten editoren, πρόσθε τὰ δημιοπληθη festhält, müsste beweisen, dass das adverb so vor dem artikel stehn könnte. mann behauptet dies, ohne selbst so zu schreiben; die stellen aber, welche er anführt, sind sämmtlich anderer art. Soph. El. v. 1486 steht θνήσκειν ὁ μέλλων, ähnlich Soph. O. R. v. 617 σρονείν οί ταγείς, Ant. v. 710 ανδρα το μανθάνειν πόλλ' αίσγρον οὐδέν, Eur. Alc. v. 1050 gar nichts der art, Androm. v. 215 augi Ophκην γιόνι την κατάρουτον - was ist denn da nur annähernd ähnlich? Dass abhängige infinitive oder casus vor dem artikel oder nach dem nomen eben so gut wie zwischen beiden stehn können, bedurfte keines beweises; dass aber ein adverbium, welches eben durch seine stellung zwischen artikel und nomen erst jene unmittelbar appositionelle beziehung zu letzterem erhält, vor dem artikel oder nach dem nomen ohne wiederholung des artikels stehen könne, wird wohl nicht zu beweisen sein. So wenig πάλαι οἱ ανθρωποι oder οἱ α. πάλαι dasselbe bedeuten kann wie οἱ πάλαι α. oder οἱ α. οἱ πάλαι, ebensowenig kann πρόσθε τὰ δημιοπληθη denselben sinn haben wie τὰ πρόσθε δημιοπληθη. Nun bleibt, wenn man nicht ändern will, noch übrig, nach Pauw mit Hermann πρόσθετα zu schreiben, und zu erklären "vi fatum turrium diripiet opes collatas a populo". Aber πρόσθετος heisst "angefügt, hinzugebracht, zuertheilt", und kann der grundbedeutung seiner bestandtheile zu-

folge niemals "collatus" heissen. Dass Thiersch's vorschlag πρόσθετα δημιοπληθέσι, abgesehn von anderen bedenken, keinen entsprechen. den sinn giebt, hat Schneidewin bemerkt; aus demselben grunde ist auch weder H. L. Ahrens' πρός δε τά noch Wieseler's πρός τε τά haltbar. Denn wenn man auch annehmen könnte, πύργων κτήνη bedeute die reichthümer des fürstenhauses im gegensatz zum besitz des volkes - eine ausdrucksweise die nach beiden seiten ausserordentlich gezwungen wäre -, so würde es doch in der that geschmacklos sein, noch in der plünderung einer stadt, wo jeder der siegenden nimmt worauf er stösst, den unterschied zwischen dem gute des regentenhauses und jenem des volkes aufrecht erhalten zu wollen. Schneidewin wird desshalb darin wohl recht haben, dass er die stelle für stärker verdorben hält; nur wird ihr sinn wohl nicht gewesen sein, wie er nach Il. 18, v. 288 vermuthet, "die früher in aller welt gepriesenen (nun verschwundenen) schätze", denn nach dem deutlichen sinn der stelle sollen die schätze ja eben nicht verschwunden sein, sondern erbeutet werden. Vielmehr wird eine änderung zu machen sein, welche zugleich den gedanken dem von Kalchas gedeuteten volgelzeichen näher bringt, nämlich πάντα δὲ πύργων κτήνη 'ντοσθε τὰ δημιοπληθῆ.

Das erzogoe sonst meist nur bei epikern steht, kann diese emendation nicht unmöglich machen, da es doch auch in prosa vorkommt, und am allerersten bei Aeschylus unter den tragikern epische formen zulässig sind. Ueber die aphäresis und die nachstellung brauche ich nichts zu sagen. Es schliesst sich aber diese änderung an die schriftzüge des Laur. ausser des nicht seltenen überganges von N in  $\Pi$  noch durch den accent an, welcher trotz des gemachten fehlers richtig stehen geblieben ist. Sie empfiehlt sich ferner dadurch, dass man nun erst πύργων ungezwungen construiren kann. Bisher musste man πύργων κτήνη, da es kein localer genitiv sein konnte, possessiv auffassen, "die reichthümer der thürme", und das ist jedenfalls eine lästige gedankenhärte. lich aber tritt durch serogos die bedeutsame gleichheit des vogelzeichens mit der auslegung des sehers in ein weit helleres licht. Wie die adler die trächtige häsin zuletzt noch ereilten und sie sammt ihrer frucht, die im innern ihres leibes geborgen war, verzehrten, so wird, sagt Kalchas, dieser kriegszug nach langer zeit die stadt erobern und alle reichen schätze, die innerhalb ihrer mauer - denn die mauer bedeutet πύργοι; schatzkammern könnten schwerlich durch  $\pi i \varrho \gamma \sigma \iota$  angedeutet werden — geborgen waren wird das schicksal gewaltsam erbeuten. Offenbar gewinnt das bild an sinnlichem parallelismus.

2. Agam. v. 170 Dind. v. 158 Herm. hat der Laur. oùder legat πρίν ων. Die stelle ist eine der vielbesprochensten, und ihre corruptel so offenbar, dass man nur die richtigkeit, nicht erst die nothwendigkeit einer änderung darzuthun hat. Zunächst hat man wohl um des trochäischen masses willen richtig aus λέξαι gemacht λέξεται. Ebenso erfordert das versmass einerseits eine änderung des obdér. und macht andererseits, da es ganz rein sein muss, die vorschläge von Schütz und Blomfield unmöglich. Hermann und Franz schreiben ού λελέξεται πρίν ων - allerdings den schriftzügen sehr ähnlich, aber welch ein sinn! "Neque qui antea potens erat, non dicetur Also mittelst einer litotes, und zugleich fuisse im prägnanten sinne genommen wie in "fuit Ilium": "wer vorher gross gewesen, von dem wird man nicht leugnen dass er gewesen", d. h. man wird allgemein zugeben, dass er nicht mehr existire! Das wären wirklich worte û ξυμβαλείν οὐ ράδιον ήν, selbst wenn sie diesen sinn haben könnten. Aber weder kann neir we die bedeutung eines absoluten perfecti haben: "dass er gewesen und nun nicht mehr sei", sondern es kann nur heissen "dass er vor zeiten war - und vielleicht noch ist", noch kann man lelegeras ohne beleg aus den tragikern hinnehmen. Ahrens und nach ihm Schneidewin schreiben ovde leteras noir or "er wird als ein abgethaner jetzt nicht einmal mehr gezählt werden" (Schneidewin). Abgesehen aber von dem bedenken, dass noir or nicht diese prägnante perfectbedeutung haben kann, macht der gedanke, "er wird nicht einmal erwähnt werden" einen sehr trivialen und fast komischen eindruck, namentlich desswegen, weil ja der chor eben von dem betreffenden spricht. - Der stelle ist allerdings schwer mit sicherheit zu helfen; wenn man indessen annimmt - was wohl jetzt allgemein zugestanden wird - dass der schreiber des Laur. wirklich ¿ξεται schreiben wollte und ετ durch ein versehen ausliess, so wird in légeral wohl nichts leichter sich verborgen haben als aegerai (A und A), und aus ouder wird oud, was jemand, um λέξεται oder λέξαι verstehen zu können, in οὐδέν änderte. 'Aigebai steht sonst zweimal bei Aeschylus. aber nois or ebenfalls für sinnlos und verderbt, und vermithe dass dafür ein particip eines verbi, und zwar parallel mit dem

τυχών des folgenden verses, ein part. aor. II, wahrscheinlich  $\pi ε$ σών, gestauden habe. Nun heisst die stelle:

οὐδ' ὄστις πάροιθεν ἦν μέγας, παμμάχφ θράσει βρύων, οὐδ' ἀέξεται πεσών:

ος δ' έπειτ' έφυ, τριακτήρος οίγεται τυγών.

Dass der sinn: der, welcher vordem (nämlich bevor Zeus ihm die höchste gewalt entriss) gross war strotzend von muth, nimmt nicht zu (an macht) nachdem er gestürzt ist, und der welcher hernach auftrat (nachdem Zeus die götterherrschaft gewonnen) ging davon, da er auf einen unüberwindlichen stiess (ohne seinen zweck, Zeus zu stürzen, erreicht zu haben)", — dass dieser sinn einfach und passend sei, sowohl an sich als auch namentlich mit rücksicht auf den von Zeus gestürzten Kronos und die auf Zeus einstürmenden Giganten und Titanen wird niemand bestreiten. Noch lieber läse ich αὐτ' ἀέξεται πεσών; doch scheint mir das doppelte οὐδέ von Schneidewin richtig vertheidigt zu sein.

3. Agam. v. 216 Dind. v. 204 Herm.: παυσανέμου γὰς θυσίας, παρθενίου θ' αίματος ἐργῷ περιόργως ἐπιθυμεῖν θέμις εὐ γὰς εἴη.

Die letzten worte εὐ γὰρ εἴη zu verbessern haben die herausgeber fast aufgegeben. Schneidewin sagt: "mir scheint jede änderung der überlieferten formel misslich, so seltsam die fügung ist". Somit bleibt er bei Hermanns erklärung stehen: "eb yao sin ita explicandum est, ut omissa censeatur sententia, ad quam yao refe-Ita quod brevissime dixit poëta accipiendum hunc ratur: sic fat. in modum: nam, quoniam evitari non potest, optandum ut bene ver-Aber hiermit haben wir immer noch nicht den gedanken, auf welchen γάρ (oder nam) sich beziehen könnte. partikeln können doch nur eine begründung oder erklärung des vorhergesagten einleiten, nur "denn" oder "nämlich" heissen. Nun kann man aber den gedanken: "dass das heer ein windstillendes opfer mit eifer fordere, ist recht" weder erklären noch begründen durch "denn" oder "nämlich es möge zum guten sein", und der von Hermann ergänzte gedanke "da es einmal nicht zu vermeiden ist" hilft hierzu nicht das mindeste, da er vielmehr hierzu den wunsch "möge es zum guten sein", begründet, also logisch nachzustellen ist. Will man yao in dieser verbindung seiner bedeutung gemäss erklären, so muss man die auslassung zweier gedanken annehmen (wie auch die herausgeber unbewusst thun), von

denen der eine die nothwendigkeit des opfers in einem causalen vordersatz zu sv sin behaupten und der andere sie parenthetisch begründen würde; etwa so: ἐπειδὴ δ' οὖν πᾶσα ἀνάγκη (καὶ γὰρ δοκει άναγκαιον είναι), εν είη, oder, wie Hermann hätte schreiben müssen: "quoniam igitur non evitari potest (nam revera videtur non evitari posse), bene vertat". Dass aber dieser gedankencomplex in dem ev ruo ein liegen könne, kann man wohl getrost bestreiten; eine solche ellipse wäre nicht sowohl kühn als vielmehr unverständlich. So erweist sich die gewöhnliche und einzig mögliche erklärung der vulgata als unmöglich, und damit die letztere Als verbesserung ist vorgeschlagen von Morits Schmidt, - ich bin augenblicklich nicht in der lage, die zeitschrift anzugeben wo ich diese conjectur fand είη, "das sei ferne!" bezogen auf πας λιπόναυς γένωμαι ξυμμαγίας άμαρτών; unmöglich für die construction, denn man kann das γάρ nicht über den langen zwischensatz παυσατέμου θέμις, in welchem auch noch ein γάο steht, hinüber auf jene worte beziehen, und störend für den sinn, denn die worte παυσανέμου θέμις sind nun müssig und ohne beziehung. Geistvoll ist Schömanns vorschlag εἰ δ' ἄρ', εἶεν: "wenn es denn aber recht (θέμις) ist, so sei es drum!" Doch auch dieser geht von einer unrichtigen ansicht aus. Der hauptpunkt nämlich, über den man sich vorher entscheiden muss, ehe man eine emendation versuchen kann, ist die frage, ob Agamemnon bei den letzten worten der antistrophe seinen bestimmten entschluss, die tochter zu opfern, gefasst habe, oder ob er noch zweifele und überlege. Das erstere ist der sinn der gewöhnlichen lesart und der beiden angeführten conjecturen; ich halte aber das letztere für das entschieden richtige. Ebenso hat O. Müller kl. schr. I, p. 287 und Martin obs. in Aesch. p. 4 Die gründe für diese ansicht sind hauptsächlich folgenrtheilt. gende. Wäre in den schlussworten der dritten antistrophe schon Agamemnons entschluss zur opferung gefasst und ausgesprochen, so könnten die ersten worte der unmittelbar folgenden vierten strophe ἐπεὶ δ' ἀνάγκας ἔδυ λέπαδιον "als er aber —" nicht in einen solchen gegensatz zum vorhergehenden treten wie es hier geschieht, sondern statt oder neben der adversativen partikel müsste eine folgernde stehn, etwa enei & ovr, "da er nun also das joch der nothwendigkeit auf sich genommen". Dass der entschluss des königs hinter seine worte fällt, geht ferner daraus hervor, dass

die worte der vierten strophe φρενός πνέων δυσσεβή τροπαίαν, nebst der partikel zoger auf eine entschiedene sinnesänderung, einen starken gegensatz gegen die in der dritten antistrophe angeführten worte des königs deuten, der doch gar zu sehr abgeschwächt würde, wenn die operog zoonaia schon in den eigenen worten des königs einträte. Die ganze strophe drückt den energischen schmerz des königs über die unheilvolle alternative aus, der ihn zu ausbrüchen des zorns und zu thränen treibt; aber wie leicht wäre dieser schmerz überwunden, wenn sich an die worte des überlegens sofort und unverzögert die einwilligung anschlösse. Dem zuhörer muss die möglichkeit gelassen werden anzunehmen, dem könige habe dieses dilemma längere zweifel und kämpfe ver-Endlich ist es psychologisch gewiss viel feiner, und ganz der zartheit angemessen, mit welcher Aeschylus diesen ganzen traurigen vorfall der opferung vom chor behandeln lässt (indem dieser z. b. wohl die vorbereitungen zum opfer genau schildert, über den todesstoss selbst aber ganz schnell hinwegeilt), dass er zwar dem seelenquälenden zweifel die eigenen worte des königs leibt, nicht aber dem endlichen, unheilvollen entschluss, sondern diesen nur referiren lässt (im anfang von strophe  $\delta'$ ) und zwar nicht ohne die gebührende kritik. Wenn nun unsere bisherigen ausführungen richtig waren, und wahrscheinlich gemacht haben, dass Agamemnons worte in 'zweifelndem nachsinnen ohne endlichen entschluss abbrechen müssen, so wird sich für die schon ohnedies als nothwendig erkannte änderung am meisten empfehlen

παυσωτέμου γὰο θυσίας | παρθετίου θ' αἴματος ὀργῷ περιόςγως σφ' (em. Schneidewin) ἐπιθυμεῖν θέμις· εἰ γὰο εἴη.
Nämlich θέμις. "Dass sie das opfer verlangen, ist recht und billig — möchte es das doch sein!" Agamemnon erkennt die billigkeit des
wunsches, um jeden preis günstigen wind zu bekommen, vom standpunkte des heeres an, und wünscht nur, dass dieser wunsch, und
die opferung von seinem standpunkte betrachtet ebenso θέμις sein
möge, und nicht vielmehr ein ἀθέμιτον. So schliesst die dritte antistrophe mit einer überraschenden, ächt äschyleischen gedankenpointe
— ich erinnere hier nur an das τᾶες ἄναες der Perser, παῖδες
ἄπαιδες der Eumeniden, ferner das ἄτλητα τλᾶσα Ag. v. 406 und
χάρις ἀχάριτος und ἄχαρις Cho. v. 44, Ag. v. 1545 — statt
des allgemeingehaltenen, jedenfalls matten wunsches "möge es sich
zum besten kehren". Man wende nicht ein, dass es dann viel-

mehr  $\epsilon i \gamma \dot{\alpha} \varrho \tilde{\gamma}_{r}$  heissen müsste: dies würde sogar einen falschen gedanken geben. Denn das imperfect würde ja das schon fertige urtheil des königs ausdrücken, dass die opferung nicht  $\vartheta \dot{\epsilon} \mu \iota_{s}$  (für ihn) sein könne, und dann müsste er sie aus gewissensbedenken um frevel zu vermeiden unterlassen haben. Aber eben dies urtheil ist noch nicht gefällt, ob die opferung  $\vartheta \dot{\epsilon} \mu \iota_{s}$  sei oder nicht, ist der gegenstand peinlichen zweifels. In Agamemnon streitet der ehrgeiz mehr noch als mit der vaterliebe mit gewissensscheu vor besieckung, und es kommt darauf an, nicht ob er die that übers herz bringen, sondern ob er sie vor seinem gewissen rechtsertigen könne. Der optativ hat also seinen guten grund; er sagt aus dass der könig es wenigstens nicht für unmöglich hält, ja dass er wünscht, auch seinerseits das opfer für  $\vartheta \dot{\epsilon} \mu \iota_{s}$  erklären zu können, und man ahnt daraus, wie seine endliche entscheidung ausfallen werde.

4. Agam. v. 378—379 Dind. v. 362—363 Herm. haben die codd. (wenn ich die vorhergehenden verse gleich mit den verbesserungen Hermanns und anderer hersetze):

πέφανται δ΄ έκγόνοις ἀτολμήτως 'Αρη πνεόντων μεϊζον ἢ δικαίως φλέοντων δωμάτων ὑπέρφευ·

378. 362 ύπερ το βέλτιστον έστω δ' απήμαντον ωστε καπαρχείν εὐ πραπίδων λαχόντα.

Dass hier ὑπὲρ τὸ βέλτιστον ausserordentlich matt sei, so dass man es für ein glossem halten möchte, wenn nicht die antistrophe ganz genau entspräche, haben wohl die meisten anerkannt. Dazu kommt das unveranlasste asyndeton, um eine änderung unumgänglich zu Hermann und nach ihm Schneidewin haben geschrieben οπερ το βέλτιστον, und Hermann übersetzt " — nimis affluente opibus domo: quod quidem est praestantissimum: sed vacuum esto Schneidewin citirt noch mehrere stellen für den satz: crimine". "der reichthum ist das höchste glück des menschen", sagt jedoch zugleich, ὅπερ τὸ βέλτιστος klinge ihm allzu nüchtern. Letzteres wäre noch kein beweis gegen die richtigkeit der conjectur: aber der gedanke, obwohl im alterthum oft anzutreffen (Schneidewin hätte noch aus Theognis stellen citiren können) ist doch gar nicht aeschylëisch, und namentlich an dieser stelle entschieden falsch. Hier ist der gedankengang folgender: der chor hat so eben den

irrthum derer gestraft, die eine vergeltung des frevels durch die götter leugneten (v. 369-372), und führt in den versen (374-377) als beweis für seine meinung die erfahrungen an, dass es den nachkommen überreicher geschlechter übel zu ergehen pflege, wenn der reichthum übermuth erzeugt habe, wie sich an den Priamiden zeige. Er redet also in dieser stelle nicht von dem glück und den vortheilen, sondern von den gefahren des reichthums; und wenn er sich auch in einem späteren liede v. 750 ff. im ausdrücklichen gegensatz gegen den alten volksspruch, dass des reichthums nothwendige nachkommenschaft elend sei, zu dem edeln und richtigen satze bekennt, dass nur des frevels geburt das verderben sei. nur aus der Bois die an entspriesse, so erkennt er doch in unserem chorlied von v. 380 an, gewarnt durch das beispiel des Paris, die grossen gefahren des reichthums zur verführung der menschlichen leidenschaft und schwäche an: dies macht ihn auch in bezug auf das grosse glück seines königs bedenklich, und er erklärt sich zum schluss für einen entschiedenen laudator aureae mediocritatis, v. 471-474, auch in bezug auf den reichthum, κρίνω δ' άφθονον όλβον. Der gedanke also φλέυντα δώματα ύπέρφεν sei τὸ βέλτιστον kann nicht an der spitze dieser gedankenreihe stehen: er würde allem folgendem widersprechen. Wohl aber sollte man erwarten, dass ein dem κρίνω δ' ἄφθονον ολβον, womit das lied als mit seiner summe schliesst, ähnlicher gedanke schon unmittelbar zu den einleitenden worte trete, die von der vergeltung des durch reichthum erzeugten übermuths handeln. Einen solchen gedanken gewinnt man, wenn man mit änderung zweier buchstaben schreibt:

> έπεὶ τὸ βέλτιστόν έστ', ὧδ' ἀπήμαντον, ὧστε κἀπαρκείν εὖ πραπίδων λαχόντα.

Also mit hinzunahme der vorhergehenden verse: "die vergeltung der götter zeigt sich an den nachkommen derer, die im vertrauen auf den unendlichen reichthum des hauses übermuth athmeten, da es das beste loos ist, in der weise ohne noth (leid) zu sein, bei verständigem sinne, dass man zufrieden ist".  $A\alpha \chi \acute{o} r \tau \alpha$  gehört zu  $\acute{a}\pi \acute{\eta} \mu \alpha r \tau o r \epsilon l r \alpha \iota$ , und hat mit  $\acute{a}\pi \alpha \varrho \alpha \epsilon i r$  nichts zu thun. Hiernach ist auch Hermanns übersetzung von  $\acute{a}\pi \acute{\eta} \mu \alpha r \tau o r$  "vacuum crimine" zu corrigiren; in  $\pi \~{\eta} \mu \alpha$  liegt zunächst gar nicht der begriff des verbrechens. Der folgende gedanke: "denn für den, der aus über-

muth das recht verletzte, ist der reichthum keine hülfe" schliesst sich aufs beste an.

- 5. Agam v. 470 Dind. 448 Hermann.: βάλλεται γάρ οσσοις Διόθεν κεραυνός. Dass όσσοις widersinnig sei hat Schneidewin gegen Hermann erwiesen. Schömanns conjectur ¿ξύς verkennt den gedanken, den das bild eben erläutern soll, den gedanken nämlich, dass ausserordentliche grösse auch ausserordentliche gefahr mit sich führe. Sehr passend führt Schneidewin das Horazische (carm. II. 10, 10) "feriuntque summos fulgura montes" nebst den gleichen stellen Herod. 7, 10 und Lucrez 5, 1131 an. In diesem richtigen sinne conjicirte Lobeck Oooa, eine keineswegs "mira coniectura" wie Hermann sagt, obgleich der dichter schwerlich den allgemeinen gedanken so auf den speciellen fall der Giganten beschränkt haben möchte. Schneidewin's de κρόσσαις veranlasst erstens eine änderung des nothwendigen  $\gamma \alpha \rho$ , und führt zweitens ein seltenes, nicht tragisches, und als specieller terminus technicus unpassendes wort ein. Das richtige wort wird o'y dois sein, wobei eigentlich nur ein buchstabe geändert wird, und so dürfte diese stelle des Aeschylus als die quelle der gleichen gedanken bei Herodot Lucrez und Horaz anzusehen sein, wenn nicht, was sehr wahrscheinlich ist, schon Aeschylus selbst eine sprüchwörtliche redensart in sein chorlied einflocht.
- 6. Agam. v. 737 Dind. v. 711 Herm. wird die antapodosis zu der berühmten parabel vom jungen des löwen eingeleitet durch die worte πάραντα δ' έλθεῖν εἰς Ἰλίον πόλιν λέγοιμ' ἄν κτλ. Statt des unmöglichen πάραντα was ja "sogleich, plötzlich" bedeutet, während der sinn ein "so" verlangt, schrieb Dindorf παρ' αὐτά: aber da fehlt das demonstrativum; Wieseler παρ' αὐ τάδ': aber αὐ "andererseits", was soll das? Schneidewin παραὶ τάδ', aber παραὶ ist untragisch. Ich schlage τοιαῦτα δ' vor, welches adverb gerade so steht bei Soph. O. R. v. 1327 πῶς ἔτλης τοιαῦτα τὰς ὄψεις μαρᾶται; Πάραντα scheint übrigens nur durch ein versehen des abschreibers von seiner rechten stelle entfernt zu sein und nach v. 728 Dind. 702 Hermann. zu gehören:

goviodeig & anedeiger .

έθος πάραντα τοκήων.

Dort hat Wellauer τὸ πρόσθε gesetzt;; "der charakter, der früher derjenige der eltern war." Hermanns τὸ πρὸς τοκέων entspricht nicht dem rhythmus, auch heisst πρός τινος ὧν etwas anderes.

Kaysers  $n\dot{\alpha}\lambda\nu$   $\dot{\tau}\dot{\delta}$   $\tau o \dot{\tau}\dot{\rho}\omega\nu$  würde voraussetzen, dass der junge löwe den sinn der eltern schon einmal gezeigt, oder wenigstens besessen (und verheimlicht) habe.  $H\dot{\alpha}\rho\alpha\nu\tau\alpha$  ist das rechte wort für den jungen löwen, der unmerklich herangewachsen, nun plötzlich zu aller schrecken seine löwennatur entfaltet. Der artikel ist entbehrlich.

 Agam. v. 1276 Dind. 1275 Hermann.: οὖτοι δυσοίζω θάμνον ὡς ὄρνις φόβω ἄλλως·

Allog ist eine allgemein angenommene correctur Hermanns. dem trimeter hat meines wissens noch niemand anstoss genommen, und doch ist weder der gedanke klar, noch kann man δυσοίζω θάμνον recht construiren. Δυσοίζω, was ausser zwei stellen des Rhesus nur noch bei Hesychius, der es falsch erklärt, vorkommt, hat Acschylus gebildet von dem weheruf οί wie φεύζω v. 1308 (1267) von gev. Diese verba sind doch gewiss, wie alle ähnlichen, die einen ton oder ruf bedeuten, στετάζω αίάζω οίμωζω etc. eigentlich intransitiva, und können als object zunächst den sogenannten accusativ eiusdem originis haben (στενάζω στεraγμόν), demnächst sinnverwandte begriffe, also namentlich neutra von pronominibus und adjectivis, wie v. 1308 τί ταῦτ' ἔφευξας, oder έλεειτα οἰμώξας; auch substantiva z. b. στετάζειν παιανα und doás bei Euripides. Dann können sie transitiv werden und zum object erhalten entweder die person in bezug auf welche die klage laut wird (οιμώζειν θανόντα) oder die sache welche die veranlassung der klage ist (στενάζω πότμον). Das ist aber auch die grenze des gebrauches, und unter keines dieser objecte fällt ein ausdruck wie δυσοίζω θάμιον, denn der busch wird weder geklagt (durch die klage hervorgebracht) noch beklagt noch über ihn geklagt. Wie haben sich denn nun die editoren den accusativ erklärt? Schneidewin sagt: "der vogel δυσοίζει θάμνον, erfüllt mit jammertönen den busch" etc., indem er Bernhardy synt. p. 342 anführt, wo vom "accusativ bei den verhältnissen des umfassenden schalles, von welchem objecte afficirt werden" die rede ist. Aber so sicher der passive gebrauch dieser art, also der nominativ, steht, z. b. das pindarische ἀείδετο παν τέμενος, so wenig ist für den activen gebrauch, für den ortsaccusativ, ein beispiel ausser eben unserer stelle angeführt, denn die citirten stellen ύειν γώραν, δργήσασθαι Τεγέαν sind doch zu verschiedener art,

um darnach δυσοίζειν θάμνον "den busch mit klagen erfüllen" rechtfertigen zu können. Bis also ein actives beispiel, und zwar eines solchen verbi auf - ζω gefunden ist, halte ich diesen ortsaccusativ für unmöglich. Anders scheint sich Hermann nach den scholien die sache gedacht zu haben. Der scholiast sagt: ov dvoγεραίνω, φησίν, ώς ύρνις θέλουσα είς καλιάν είσελθεῖν καὶ θποά τινα φοβουμένη. Abgesehen davon, dass er wie Hesychius δυσοίζω schief durch δυσγεραίνω übersetzt, hat der scholiast darin ohne zweifel recht, dass er fühlt, θάμνον könne nicht von δυσοίζω abhängen; freilich lässt er nun eine ellipse zu, die ebensowenig möglich ist. θέλουσα είσελθεῖν θάμνον. Was Hermanns meinung sei, ist nicht recht klar; erst scheint er dem scholiasten beizustimmen, dann aber übersetzt er: "non ego, ut avis, virgultum prae timore frustra metuo" als ob δυσοίζω hiesse "metuere", wovon dann freilich grammatisch θάμνον abhängen könnte - aber sinnlos; denn warum in aller welt soll der vogel den busch, in dem sein nest ist, fürchten? Dazu käme die böse tautologie δυσοίζω φόβφ "metuo prae timore." Aber wenn Hermann behauptet, "metuendi significatu hoc verbum dicitur in Rheso vv. 714. 805," so ist das unrichtig: es heisst dort wie hier "schmerzliche klagen ausstossen" und kann seiner ableitung nach nichts anderes heissen. man aber auch an, dass eine dieser constructionen sich rechtfertigen liesse, so giebt doch keine von ihnen einen vernünftigen sinn, wie zum theil schon nachgewiesen: vögel die sich fürchten und sich verbergen wollen, schreien und klagen nicht, sondern ihr instinkt lehrt sie dann schweigen. Kurz, man kommt mit Oauror in keiner weise aus; es ist ein schreibfehler und muss & avaror heissen. Dadurch wird nicht nur die structur glatt, sondern auch das schöne bild frei von verschrobenheit: denn wenn sich ein vogel in der gewalt seines feindes schon befindet, wie jetzt Kassandra, und schlachtblock und tod vor augen sieht ohne ihm entfliehen zu können, dann allerdings wehklagt er über den tod aus furcht vergeblich. Kassandra aber geht dem tode freiwillig entgegen. Dies soll ihr der chor bezeugen, wenn der rächer gekommen sein werde, und sie bittet sich dieses zeugniss als sterbende zum gastgeschenk aus. Diesen letzteren vers 1320 (1279), glaube ich, muss man so schreiben: ἐπιξενούμαι ταύτα σ' (für δ') ώς θανουuirn. Erstens ist das asyndeton sehr angemessen. Zweitens wird man ἐπιξενούμαι, da es einmal hier als medium und in ungewöhnlicher bedeutung steht, — welche Hesychius und die von Hermann citirten grammatiker wiederum falsch verstanden — am leichtesten mit den zwei accusativen nach der analogie von αἰτέω construiren, als gesetzt für αἰτέω σε τοῦτο ξένιον.

Agam. v. 1397 Dind. 1355 Herm. haben die codd.:

εί δ' η πρεπόντων ωστ' επισπένδειν νέκρφ τάδ' ων δικαίως ην ύπερδίκως μεν ούν.

Am einstimmigsten hat man hier Tyrchitt's verbesserung  $\tau \tilde{\phi} \delta'$  für  $\tau \acute{\alpha} \delta'$  angenommen, ohne welche auch der vers alle beziehung auf Agamemnon zu verlieren scheint. Hermann zwar behält  $\tau \acute{\alpha} \delta'$  bei, und schreibt v. 1397  $\epsilon i \delta'$   $\tilde{\gamma} \nu$   $n \varrho \acute{\epsilon} n o \tau \tau \tilde{\phi} \delta'$   $\tilde{\omega} \sigma \tau'$  x $\tau \lambda$ . Dabei ist aber  $\tilde{\omega} \sigma \tau \epsilon$  mindestens überflüssig, und Clytaemnestra's gedanke auch nicht recht klar. Mit übergehung anderer vorschläge erwähne ich nur noch denjenigen Schneidewins,  $\epsilon i \delta'$   $\tilde{\gamma} \nu$   $n \varrho \acute{\epsilon} n o \tau \sigma \iota \tilde{\phi} \delta'$ : "vrenn es wohlanständig wäre, einem solchen (d. h. von der hand des eigenen weibes erschlagenen) todtenopfer zu bringen" etc. Darin läge aber eine art eingeständniss, ein verbrechen begangen zu haben, dem das  $\dot{\nu} n \epsilon \varrho \delta i \kappa \omega \epsilon$  des folgenden verses entschieden widerspricht. Ich lese:

εί δ' ήν πρεπόντως. ώδ έπισπένδειν νέκρφ,

τῷδ ἂν δικαίως ἦν, ὑπερδίκως μὲν οὖν.

"Wenn es möglich wäre, so, nämlich blutbesleckt wie ich bin (cf. v. 1390—92), auf geziemende weise über dem todten ein trankopfer den göttern darzubringen, über ihm könnte man es mit allem recht thun (τῷδ' ἀν δικαίως ἦν ἐπισπένδειν): vrgl. II. VI, 266 ff., wo Hector sich weigert dem Zeus zu libiren, weil er blutige hände hat; Clytaemnestra hat eben gesagt ἐγὰ δ' ἐπεύχομαι. Dazu würde eine dankspende für die götter über dem leichnam des überwundenen feindes gehören. und Agamemnons schuld gäbe ihr hierzu alles recht; sie hält es aber für unziemlich ihres blutbesprützten zustandes wegen. Ποεπόντως schrieb schon Stanley.

Treptow a. d. Rega.

B. Todt.

## Zu den scholien des Euripides.

Die worte des Schol. ad Eur. Orest. 308: ἐν τῷ ἐπιταφίφ Πελίου sind zu streichen, 1) weil Etym. M. p. 685, 40 sie nicht hat; 2) weil erst Römer den Glaukos, den sohn des Sisyphos, bei den wettspielen des Pelias umkommen lassen.

Ernst von Leutsch.

## IV.

# Die ordnung der bücher der aristotelischen politik.

Die nachfolgende abhandlung wider die neuere umstellung Jer bücher der aristotelischen politik war schon im frühjahr 1858 geschrieben. Auf eine anfrage an die geehrte redaction des Philologus, ob eine abhandlung dieses inhaltes ihr zur aufnahme in den Philologus genehm sein werde, erhielt ich eine bejahende antwort, wurde jedoch auf die soeben erschienene abhandlung von Bendixen (XIII, p. 264-301) und auf einen von demselben ausgezeichneten kenner des Aristoteles zu erwartenden "jahresbericht" über die aristotelische literatur aufmerksam gemacht zur vermeidung von wiederholungen. Nachdem ich nun beide treffliche arbeiten gelesen, finde ich, dass ich die frage von einer andern seite angefasst habe, und scheint es um so erfreulicher, dass wir beide zu demselben resultat gekommen sind. Nicht weil zwei dasselbe sagen, sondern weil sie aus verschiedenen gründen dasselbe sagen, enthält die übereinstimmung ein zeugniss für die wahrheit. Ein dritter ausgangspunkt, der zu demselben ziel führte, war der, den ich in einem vortrage in der Casseler philologenversammlung genommen. Der vortag ist in den "verhandlungen" jener versammlung gedruckt, später öfter citirt, aber wenig gelesen und von einem anerkannten kritiker beurtheilt, der jedoch den Aristote-Ich habe die absicht, jenen vortrag neu les missverstanden. herauszugeben, bemerke jedoch hier, dass ich mich im folgenden aller beziehung auf die dort geltend gemachten gründe aus der aristotelischen lehre von den vier apyai, als den bedingungen aller erkenntniss, völlig enthalten habe. Wenn ich in jenem vortrag am schluss einräumte, dass die ankündigung über die beab sichtigte folge der zu behandelnden gegenstände bei Aristoteles (Polit. 4, 2 a. E.) mit der folge, die Aristoteles selbst bezeugt (6, 1 and 5) in beziehung auf das fünfte und sechste buch nicht übereinstimme, so mag bemerkt werden, dass ich längst von dieser ansicht zurückgekommen bin, und erkannt habe, dass die worte IV, 2: τίνα τρόπον δεῖ καθιστάναι τὸν βουλόμενον ταύτας τὰς πολιτείας, sich auf 4, 14—16 beziehen, wo die "τρόποι" der "κατάστασις" aufgezählt werden. Ich freue mich, auch in dieser beziehung mit Bendixen (p. 281) übereinzustimmen, und durch seine rechtfertigung den Aristoteles selbst von jenem sehr leisen vorwurf befreit zu sehen. Jemehr ich mich mit der politik des Aristoteles beschäftige, desto mehr überzeuge ich mich, dass dieselbe auch in der form eine der vollendetsten, durchdachtesten schriften des großen mannes ist, für den gegen neuere vermeintliche verbesserungen einzutreten eine bestimmte sprache forderte, damit der wahrheit die ehre gegeben werde. Hiernach zur sache.

Der enge zusammenhang zwischen der ethik und politik nach der lehre des Aristoteles tritt am bestimmtesten bervor in seiner lehre vom besten staat. Schon mit diesem ausdruck scheint sich ein widerspruch gegen eine herrschende auch in neuester zeit wiederholte ansicht anzukündigen, nach welcher Aristoteles gar nicht einen "besten staat" habe aufstellen wollen, wie Plato gethan, sondern nach seiner praktischen richtung sich an die concrete wirklichkeit gehalten, und nur hervorgehoben habe. welche unter den bestehenden staatsverfassungen die beste sei. Es scheint unbegreiflich, wie jemand, der die ethik und politik des Aristoteles ohne vorgefasste meinung und mit einigem verständniss der aristotelischen philosophie gelesen hat, daran zweifeln kann, dass Aristoteles in der that eine beste verfassung, wie sie bis dahin nirgends bestand, wie sie aber gleichwohl möglich ist, habe aufstellen wollen, eine ideale verfassung, wenn man will, sobald man darunter nicht eine phantastische, nicht eine unvernünftige, wie die platonische, sondern eine an sich ausführbare versteht. Man wird sich vergeblich bemühen, jene beste verfassung von der er im siebenten und achten buch der politik handelt, als eine jener drei rechten (ορθαί) verfassungen nachzuweisen, wenn auch diese drei, die basileia, aristokratia und politeia gelegentlich und beziehungsweise "beste" genannt werden. Ist denn in einer dieser verfassungen die forderung erfüllt, welche er an seinen besten staat stellt? dass nämlich in ihm der tugendhafte mann und der tugendhafte staatsburger völlig identisch seien, dass jeder bur-

ger gleich fähig sein soll zum regieren und regiert werden, dass kein bürger durch bloss körperliche arbeit behindert sein soll, sich der geistigen thätigkeit, auf der alle tugend des mannes und des staatsbürgers beruht, hinzugeben, dass jeder, wie befähigt, so auch durch theilnahme am regieren wie am regiert werden in den stand gesetzt werde, neben den ethischen tugenden des muths, der mässigung und der gerechtigkeit, auch die dianoëtische tugend des verstandes und der weisheit auf ihrer höheren stufe in dem grössten verein, der alle kleineren vereine in sich befasst, zu üben, dass die glückseligkeit des einzelnen und die glückseligkeit des staats, als das höchste erstrebare ziel beider völlig zusammenfalle, dass überhaupt der mensch nur als staatsbürger und durch den staat sein höchstes ziel, die thätigkeit des geistes in übereinstimmung mit der höchsten tugend in einem vollkommenen leben erreichen könne, und dass eben darum der staat selber dieses ziel, die thätigkeit des geistes in übereinstimmung mit der höchsten tugend in einem vollkommenen leben erstreben und erreichen solle?

Einen solchen staat fordert Aristoteles und er giebt ausführlich in der ethik und politik, und namentlich in den beiden letzten büchern der politik, an, wie derselbe einzurichten sei, wenn man, ohne unmögliches zu fordern, einen staat nach wunsch (xaz' evynv) bilden kann, der durch keine äussern hemmnisse, durch keinen mangel an wesentlichem, an äussern gütern, an land und volk wie es sein muss, behindert ist, sondern ανεμποδίστως mit ciner "glücklichen choregie", die das bedürftige gewährt, nach dem höchsten erreichbaren strebt. Nach dem höchsten erreichbaren! Und dadurch unterscheidet sich eben der beste staat des Aristoteles von dem besten staat des Plato, dass letzterer in seinem staat mit seiner unhellenischen staateneintheilung, mit weibergemeinschaft, kindergemeinschaft, gütergemeinschaft und mit all den absonderlichen bestimmungen, die sich daran knüpfen, etwas unnatürliches aufstellte, das man bei den heutigen communisten, die vielleicht nicht einmal so weit gehen, absurd nennt, beim Plato aber "ideal, jedoch unpraktisch."

Aristoteles dagegen fordert durchaus nichts unnatürliches, nichts unpraktisches. Er stellt nur die forderung, die jeder an sich selbst stellen sollte, an alle: die sittlichen tugenden des muths, der mässigung und der gerechtigkeit, und die dianoëtische oder

.

logische tugend der weisheit, welche jene andern erst zu wahren tugenden macht (Eth. Nic. 6, 2 δεί διά ταῦτα τόν τε λόγον άληθη είναι και την όρεξιν όρθην, είπερ ή προαίρεσις σπουδαία, και τά αὐτὰ τὸν μὲν φάναι, τὴν δε διώχειν), diese vollständige tugend fordert er von dem einzelnen im höchsten, d. h. eben nur im rechten grade, und zwar fordert er sie von allen. Er weiss sehr wohl, dass diese sich in keinem der vorhandenen staaten vollständig finden, er weiss aber auch, dass das hinderniss der erreichung des ziels zwar wohl in der schwäche, aber nicht in der menschlichen natur an sich liege. Er giebt auch die mittel zur erreichung des ziels an. Die ganze ethik und die ganze politik bezweckt eben nichts anderes. Die mittel bestehen bei einer gesunden natur vor allem in erziehung und lehre. Darum sagt er im anfang der ethik: "die auf tugend, auf der ganzen tugend beruhende glückseligkeit ist ein göttliches und beseligendes; sie kann aber auch den meisten oder allen gemein werden; denn es ist möglich, dass sie allen (so fern sie nicht von natur in ihrer fähigkeit zur tugend verkümmert sind) durch lernen und übung zu theil werde": Eth. ad Nic. 1, 10.

Die irrige auffassung der politik des Aristoteles hat es möglich gemacht, dass die leidige versessenheit der kritiker auf umstellung der bücher der politik sich immer wieder und bis in die neueste zeit erneuert. Ohne den schatz edler weisheit zu heben, der in diesen büchern verborgen liegt, hat die kritik mit grosser naivität und mit dem derselben, wenn sie sich isolirt, eigenthümlichen selbstvertrauen an diesen büchern herumgearbeitet, und allerdings zum allmähligen bessern verständniss beigetragen, zum theil dadurch, dass gründliche forschungen, wie die Bendixens durch jene veranlasst wurden. Im allgemeinen aber scheinen die vielen freilich unerlässlichen untersuchungen, ob diese stelle sich auf jene beziehe und dergleichen der gründlichen kenntniss des ganzen der aristotelischen philosophie entbehrt zu haben, und die folge davon ist gewesen, dass selten eine hierher gehörige schrift, sei sie noch so gelehrt und umfangreich, den eindruck machte, als wäre sie aus dem ganzen gearbeitet. Es wird sich ergeben, dass na. mentlich eine autorität, welche seit jahren einen nicht geringen einfluss auf die beurtheilung von fragen aus der höheren kritik in betreff der aristotelischen ethik und politik gehabt hat, hauptsächlich auf demselben grunde ruht, den sie so selbstvertrauend bei andern tadelt, auf vermeintlichem wissen.

In Polit. III, cc. 6. 7 giebt Aristoteles seine bekannte eintheilung der staatsverfassungen in drei rechte (ô00 ús) und drei schlechte, verfehlte (ἡμαρτημένας, παρεκβάσεις τῶν ὀρθῶν), je nachdem einer, oder die minderheit oder die mehrheit im besitz der souverainetät (des xvoior) ist, und diese entweder zum allgemeinen oder zum eigenen besten regieren. Die rechten sind die basileia, die aristokratia und die politeia, die verfehlten sind die tyrannis, die oligarchia und die demokratia. Aristoteles spricht dann zunächst über einige allgemeine fragen, die sich bei jeder verfassung aufdrängen, über die verschiedenen agat der verfassungen, über die soverainetät, das xύριον, im staat, über das dizator u. s. w. Darauf wendet er sich zu den einzelnen verfassungen. Zunächst zählt er die arten der basileia auf, unter denen allein die pambasileia als eine "beste verfassung" anerkannt wird, d. h. iene basileia, in welcher ein einzelner so sehr sich vor allen übrigen auszeichnet, dass er "wie ein göttlicher mann" in seiner person die identität des vollkommenen menschen und des vollkommenen staatsmannes darstellt. In einer solchen verfassung verhalten sich die unterthanen zum könig, wie die ethischen tugenden zur dianoëtischen tugend. Der könig vertritt die goovnσις zu der σωφροσύτη, άτδρεία und δικαιοσύτη der unterthanen. Der staat als ganzes kann im besitz der vollständigen tugend sein, und da der könig es auch ist, so kann für den könig und den staat die höchste tugend und das höchste ziel dasselbe sein, und die tugend des mannes und des staatsbürgers ist in dem könig dieselbe, in den unterthanen aber nicht. Sie, als staatsbürger, müssen sich mit einer geringeren tugend begnügen, indem der könig für sie in allen staatlichen beziehungen und handlungen die Wenn sie auch als menschen an dianoëtische tugend vertritt. dieser theil haben, entbehren sie derselben als staatsbürger und zwar immer und gänzlich, weil sie stets nur regierte, nie regierende sind. Für sie also ist die tugend des menschen eine andere als die des staatsbürgers.

Ebenso verhält es sich in der "aristokratia", nur dass hier die zahl derer, für welche die tugend des mannes mit der tugend des staatsbürgers zusammenfällt, und welche in beiden beziehungen das höchste erreichen können, grösser ist, als in der pambasileia. Denn wenn auch nicht gleichzeitig alle mitglieder der regierenden stände regieren, so können sie doch im wechsel regieren (êr μέρει) und insofern als staatsbürger auch die dianoëtische tugend der weisheit ( $\varphi \varphi \acute{e} \imath \gamma \sigma \iota \varsigma$ ) üben. Alle andern staatsunterthanen sind aber wiederum auch hier von der dianoëtischen tugend ausgeschlossen. In ihren privatangelegenheiten mögen sie selber weise sein, und durch die dianoëtische tugend die ethischen tugenden der mässigung, des muths und der gerechtigkeit (diese pflegt auch Aristoteles zu nennen) zu wirklichen tugenden erheben, aber als staatsunterthanen, als regierte ( $\hat{\alpha} \varrho \chi \acute{o} \mu e \nu o \iota$ ) müssen sie sich darin finden, dass ihre ethischen oder sittlichen tugenden erst durch die verstandestugenden der regierenden zu wirklichen tugenden werden. Auch sie entbehren des normalzustandes des vollkommenen staats, in welchem die tugend des mannes und des staatsbürgers eine und dieselbe ist.

So viel ist klar, dass auch diese beiden "besten verfassungen" noch sehr verschieden sind von jener einen verfassung, welche er buch 7 und 8 darstellt, und im vergleich mit welcher jede andere, auch die eben besprochene, verfehlte sind. Vergl. 4, 8 "in wahrheit verfehlen sie alle die am meisten rechte verfassung."

Aristoteles hatte wie bemerkt auf seine eintheilung der verfassungen in drei rechte und drei schlechte die betrachtung der einzelnen folgen lassen, und hatte zunächst unter den fünf arten der rechten monarchie die pambasileia ausführlicher behandelt mit fortwährender rücksicht auf die nahe verwandte "beste" unter den verschiedenen arten der aristokratia, auf welche arten er jedoch im dritten buch noch nicht, sondern erst im vierten buch näher eingeht, sowie auf die arten der politeia und zwar aus dem guten grunde, weil die formen dieser arten auf einer mischung (vgl. 4, 8) aus oligarchischen und demokratischen elementen beruht, daher es zweckmässig war, die betrachtung der arten der demokratischen und oligarchischen verfassungen voraufzusenden (4, 4—6).

Da nun allen diesen verfassungen der gemeinschaftliche name politeia oder staatsverfassung beigelegt wird, so hebt er das vierte buch an mit einer untersuchung über die verschiedene bedeutung des ausdrucks: "beste verfussung". Man bedient sich nach dem Aristoteles dieses ausdrucks in einem vierfachen sinn (vergl. meine abhandlung in den verhandlungen der Casseler philologen-versammlung 1843 p. 83). Darnach sind zu unterscheiden:

- 1) die absolut beste verfassung, die aber immer eine mögliche sein muss: ή πολιτεία ή ἀρίστη ,, καὶ ποία τις ἃν οὖσα μάλιστ' είη κατ' εὐχὴν μηδενὸς ἐμποδίζοντος τῶν ἐκτός''. ἡ ἀκροτάτη καὶ δεομένη πολλῆς, χορηγίας. ἡ κρατίστη ἀπλῶς. cf. 4, 1.
- 2) die relativ beste verfassung d. h. die nach verhältniss der vorhandenen elemente (des ὑποκείμενον) beste form (είδος) der verfassung: ἡ ἐκ τῶν ὑποκειμένων ἀρίστη. ἡ ἐκ τῶν ὑπαρτόντων ἐνδεγομένη. τίς τίσι ἀρμόττονσα. ibid.
- 3) die allgemein beste verfassung, ή μάλιστα πάσαις ταῖς πόλεσιν ἀρμόττουσα. — ή κοινοτέρα ἀπάσαις. — κοινή τις. — ή κοινοτάτη καὶ αἰρετωτάτη μετὰ τὴν ἀρίστην πολιτείαν. — ή πλείσταις ἀρμόττουσα πόλεσι. — ή ἀρίστη ταῖς πλείσταις πόλεσι. ibid.
- 4) die bedingt beste verfassung, d. h. die beste unter der voraussetzung eines bestimmten ziels, einer bestimmten aufgabe (keinesweges die verfassung eines "schon vorhandenen und gegebenen staats" wie Spengel missversteht): ἡ ἐξ ὑποθέσεως, ἡ δοθεῖσα (d. i. die aufgegebene, die zur aufgabe gemachte), οἶον εἶ τινι πόλει συμβέβηκε μήτε τὴν ἀρίστην πολιτεύεσθαι πολιτείαν ἀχορηγητόν τε εἶναι καὶ τῶν ἀναγκαίων, μήτε τὴν ἐνδεχομένην ἐκ τῶν ὑπαρχόντων, ἀλλά τινα φανλοτέραν. λέγω δὲ πρὸς ὑπόθεσιν, ὅτι πολλάκις οὕσης ἄλλης πολιτείας αἰρετωτέρας, ἐνίοις οὐθὲν κωλύσει συμφέρειν ἐτέραν μᾶλλον εἶναι πολιτείαν. Unter eine dieser rubriken, namentlich der drei letzten, wird sich jede verfassung bringen lassen.

Wenn nun nach der eintheilung der verfassungen bei Aristoteles in drei rechte und drei schlechte zu "erwarten" war, dass er auf die basileia und die bereits mitberührte aristokratia nun die politeia und die oligarchie, demokratie und tyrannis in seiner untersuchung werde folgen lassen, so ist um so weniger zu verwundern, dass er es auch wirklich gethan hat. Es hatte ihn die betrachtung der basileia auf die fünfte in der that gar nicht existirende form derselben, in welcher der könig an tugend und weisheit im eigentlichsten sinn ein "göttlicher" mensch wäre und zugleich auf die vollkommenste aristokratie, in welcher statt des einen eine anzahl solcher bevorzugter menschen die regierung inne hätten, geführt. Diese beiden besten verfassungen sind nur beste verfassungen innerhalb des bereichs der arten der basileia und der aristokratia, aber sie sind, wie bemerkt, sehr weit entfernt, von der absolut besten verfassung des siebenten und achten buchs,

und darum behandelt er sie eben hier am ende des dritten buchs. Deshalb aber sind sie nach der lehre des Aristoteles keine absolut beste verfassungen, weil es wider die "natur" ist, dass der theil besser sei als das ganze. Es sei nur ein συμβεβηχός (ein concreter fall ohne innere naturnothwendigkeit), wenn es in einer politischen gemeinschaft einen solchen göttlichen mann oder eine anzahl solcher göttlicher menschen gebe: οὐ γὰρ πέφυκε τὸ μέρος ὑπερέχειν τοῦ παντὸς, το δε τηλικαύτην ύπερβολην έγοντι τούτο συμβέβηκεν. Wo sie sich aber finden, da sei es besser ihnen zu gehorchen, weil man sie nicht den übrigen gleichstellen und folglich durch wechsel der regierungsgewalt unter die übrigen d. i. niedriger stellen könne. Gleichwohl beruht aber eine solche verfassung darauf, dass nur der eine oder in der aristokratia nur die wenigen im besitz der vollkommenheit sind, welche für den menschen und den staatsbürger (für den natürlichen und den staatlichen menschen) eine und dieselbe ist. Alle andern müssen auf die höhe der tugend und vollkommenheit verzichten, und zwar weil in jenen staaten ihre natur verhindert ist ihr ziel, die thätigkeit des geistes in übereinstimmung mit der vollkommenen tugend in einem vollkommenen leben, unbehindert durch äussere verhältnisse, zu erreichen.

So verhält es sich nach der aristotelischen lehre. Am schlusse des dritten buchs hebt er dann, in völliger übereinstimmung mit seiner sittenlehre und mit seiner lehre vom absolut besten staat hervor, dass die erreichung jenes zieles für jedermann, sei er könig in der basileia oder sei er bürger eines andern staats auf ersiehung und unterricht beruht. Für alle staatsbürger d. i. für jeden einzelnen ist das ziel aber nur in dem absolut besten staat zu erreichen. Diesen zu schildern, davon ist er aber noch weit Zuerst ist von den andern staatsverfassungen zu reden, welche (bald diese, bald jene) beste verfassungen genannt werden und es auch sind, nur nicht absolut, sondern bald allgemein bald relativ oder speciell, bald nach der aufgabe bedingt beste. Alle diese fallen unter den allgemeinen begriff der besten verfas-Allein zur herstellung der absolut besten verfassung, sung. in der der mensch und der bürger (beide im besitz der ganzen ethischen und dianoëtischen tugend) identisch sind, bedarf es dreierlei: natur, erziehung, unterricht, - denn diese sind es, wodurch der mensch gut und tugendhaft wird: Pol. 7, 13 άλλα μην άγαθοί γε καὶ σπουδαίοι γίγνονται διὰ τριῶν· τὰ τρία δὲ ταῦτά

έστι φύσις, έθος, λόγος. Und zwar sind jene drei auch in dieser ordnung wirksam, dass der rechte mann und der rechte staatsbürger hervorgehe. Es muss die natur in ihrer gesammten beziehung der art sein, dass durch erziehung und unterricht, durch έθος und λόγος der tugendhafte mensch werde. Ebenso verbält es sich mit dem staat. Der beste staat kann nur werden aus den natürlichen nicht aus idealen, nur in der idee existirenden Und wie der natürliche d. h. der zur tugend fähige staaten. mensch vorhanden sein muss, dass ein tugendhafter mensch werde, so muss der natürliche staat vorhanden sein, dass der beste staat daraus werde. Aristoteles sagt also am schluss des dritten buchs ganz mit recht: erziehung und unterricht, durch welche die elemente der einigen tugend, das sittliche und das denkende, das 700c und der loyog im einzelnen menschen gebildet werden, sind es auch, welche den könig wie den staatsbürger bilden und den staat tugendhaft, zum besten machen. Ehe wir aber nun mit dieser rücksicht den besten staat betrachten, müssen wir ihn in seiner natürlichen existenz und seiner natürlichen zusammensetzung kennen lernen. Dass ist es, was Aristoteles mit den worten sagt: ထိστ' έσται καὶ παιδεία καὶ έθη τάντὰ σγεδόν τὰ ποιοῦντα πολιτικόν καὶ βασιλικόν διωρισμένων δε τούτων περί της πολιτείας ήδη πειρατέον λέγειν της άρδοτης, τίνα πέφυχε γίνεσθαι τρώπον καὶ καθίστασθαι πως ανάγκη δη τον μέλλοντα περί αυτης ποιήσασθαι την προσήκουσαν σκέψιν. Dass πέφυκε γίνεσθαι entwas anderes bedeutet, als γίνεται oder δεῖ γίνεσθαι, braucht wohl nicht bemerkt zu werden. Wir wollen zur bequemlichkeit der leser einige stellen anführen: Pol. 2, 1. 3, 6. 4, 17. 4, 2. 7, 4. Auch hat man gemeint, dass hinter σκέψιν etwas fehle, und der gedanke plötzlich abbreche, und hat daher jede interpunktion am schluss weggelassen. Es ist cinfach ein punktum zu setzen, und aus dem vorhergehenden λέγειν x72. zu ergänzen, wie schon aus der partikel  $\delta \dot{\eta}$  einleuchtet, welche man freilich nicht in de verwandeln darf. Alles was Spengel 1) über den schluss des dritten buchs bemerkt, giebt den beweis, wie wenig dieser ausgezeichnete kritiker in den inhalt der aristotelischen lehre eingedrungen ist. Dahin gehört die unglückliche verbesserung των μέν άρχειν καὶ άρχεσθαι δυναμένων, dahin überhaupt die identificirung der agiorn πολιτεία mit der αριστοκρατία; dahin die veränderung der worte τὰ ποιούντα πολιτικόν καὶ βα-

<sup>1)</sup> Abhandlungen der baierischen akademie. Bd. V, 1.

σιλικόν in τὰ ποιούντα πολιτικόν ἀγαθόν καὶ σπουδαΐον und die falsche anwendung des halb richtigen gedankens, der zweck der basileia sei nicht einen βασιλικόν hervorzubringen, sondern die bürger gut und glücklich zu machen. Aristoteles sagt vielmehr: "es seien dieselben mittel, unterricht und gewöhnung (7, 15 natδευτέοι τῷ λογῷ - τοῖς έθεσιτ), durch welche ein könig und jeder staatsbürger gebildet werde", und allerdings ist es aufgabe der basileia, nicht nur für das glück der unterthanen zu sorgen, sondern auch in den erben des königthums βασιλιχούς hervorzubringen. Zu ändern ist nichts. - Was ist auf die frage: "wo anders wäre die άρίστη πολιτεία unterzubringen, wenn sie eine mögliche existenz haben soll, als in der lehre der guten verfassungen, deren höchste potenz sie selbst ist, und welchen sie substituirt wird?" - was anderes ist darauf zu antworten, als dass sie, als das τέλος, wohin die ganze ethik und politik strebt, ans ende zu bringen war und mit recht gebracht ist?

Spengel sagt ferner: "die erwähnung der naideia und idn beweist, dass der staat nicht mit wenigen worten abgemacht, sondern von grund auf gebaut werden soll". Allerdings hat Aristoteles diese absicht, und hat sie auch ausgeführt. Allein eines theils liegt dies nicht in der erwähnung der naidela und fon, welche erwähnung vielmehr den schluss des vorhergehenden bildet und, freilich nicht ohne hinweisung auf künftiges, den gewichtigen satz enthält, dass unterricht und erziehung sowohl für den könig wie für jeden bürger in der politeia das identische mittel sind um zur vollkommenen tugend zu bilden. Anderen theils ist aber das, was Aristoteles zunächst ankündigt, wie bemerkt, und wie es ja klar in den worten liegt', in dem schlussatz enthalten: τινα πέφυκε γίνεσθαι τρόπον καὶ καθίστασθαι πώς κτλ. Dieses thema behandelt Aristoteles so evident in den zunächst folgenden büchern. dass in der that und mit recht in diesen von der maideia und den Fon gar nicht die rede ist. Es werden die verschiedenen s. g. besten verfassungen zugleich mit den anderen arten der schlechten verfassungen durchgenommen. Von der erziehung aber und dem unterricht, der παίδευσις τοῖς έθεσι καὶ τῷ λόγω, durch welche der mensch und der staatsbürger zur ethischen und logischen oder dianoëtischen tugend d. i. zur vollen tugend erzogen wird, ist, wie bemerkt, gar nicht die rede. Auch fehlt viel daran, dass man etwa die im siebenten buch gegebene beschreibung der physis des

landes und des volks des absolut besten staats ansehen könne als entsprechend jener ankündigung ( $\tau$ ir $\alpha$  πέφυκε γίτεσθαι τρόποτ), denn es wird dort keinesweges land und volk beschrieben  $\tilde{\eta}$  πέφυκετ, sondern die φύσις wird beschrieben wie sie sein soll έξ ὑποθέσεως, κατ' εὐγήτ.

Bei dem kunststück, wie auf einem heute nicht mehr ungewöhnlichen wege die äussere verbindung des dritten mit dem siebenten buch hergestellt wird durch vorgebliche ablösung "des einen blatts oder vielleicht richtiger des letzten blatts der lage" und durch beisetzung ergänzender worte von seiten eines "jemand", der so simpel war dass er nicht einmal "aus eigener einsicht" verfuhr, halten wir uns nicht auf. Nur möchte es jemand auffallend finden, dass nach jener ablösung der verbunden gewesenen bücher die verbindenden wörter, statt zu verschwinden, nun gar doppelt gesetzt wurden.

Das missverstehen der  $\dot{\alpha}\varrho i\sigma \tau\eta$  πολιτεία veranlasst Spengel zu einem irrthum über den andern: denn daher die erwähnte verwechslung mit der  $\dot{\alpha}\varrho i\sigma \tau o\kappa\varrho a\tau t\alpha$ , daher die identificirung derselmit der πολιτεία  $\dot{\sigma}\varrho \partial \dot{\eta}$ , daher die ganze reihe der aporien in seiner note 24, die er nicht lösst, so dass er sogar p. 23 in der mitte der note mit demjenigen in gradem widerspruch redet, was er selbst p. 19, z. 4 gesagt hatte.

Indem wir die weiteren beweise Spengels für seine anordnung einer nähern betrachtung unterwerfen, müssen wir zuerst im namen des Aristoteles das lob ablehnen, welches ihm p. 23 unten u. fl. gespendet wird, dass er, dank der nunmehr entdeckten und begründeten ordnung, "die einseitigkeit seiner vorgänger vermieden und theoretisches und praktisches innigst verbindend seine universalität wie sonst auch hier treffend an den tag gelegt". Wahr ist das alles, allein grade aus dem umgekehrten grunde, weil er nämlich in der politik, wie überall, die praxis voraussendet um auf und über dieser seine theorie aufzubauen.

Als beweis für seine anordnung führt Spengel zunächst Pol. 4, 2 an ἐπεὶ δὲ ἐν τῷ πρώτη μεθόδφ περὶ τῶν πολιτειῶν διειλόμεθα τρεῖς μὲν τὰς ὀρθὰς πολιτείας, βασιλείαν, ἀριστοκρατίαν, πολιτείαν, τρεῖς δὲ τὰς τούτων παρεκβάσεις τυραννίδα μὲν βασιλείας, ὀλιγαρχίαν δὲ ἀριστοκρατίας, δημοκρατίαν δὲ πολιτείας, καὶ περὶ μὲν ἀριστοκρατίας καὶ βασιλείας εἴρηται (τὸ γὰρ περὶ τῆς ἀρίστης πολιτείας θεωρῆσαι τἀντὸ

καὶ περὶ τούτων ἐστὶν εἰπεῖν τῶν ὀνομάτων βούλεται γὰρ ἐκατέρα κατ ἀρετὴν συνεστάναι κεχορηγημένην) ἔτι δὲ τί διαφέρουσι ἀλλήλων ἀριστοκρατία
καὶ βασιλεία, καὶ πότε δεῖ βασιλείαν νομίζειν, διώρισται πρότερον, λοιπὸν περὶ πολιτείας διελθεῖν τῆς τῷ κοινῷ προσαγορενομένης ὀνόματι, καὶ περὶ τῶν ἄλλων πολιτειῶν ὀλιγαρχίας
τε καὶ δημοκρατίας καὶ τυραννίδος.

Dazu bemerkt Spengel: "diese worte fordern unmittelbar, dass die darstellung der ἀρίστη πολιτεία in vollem umfange vorausgegangen ist, damit aber ist, wie wir geschen haben, zugleich die βασιλεία uud ἀριστοκρατία, welches nur ihre äussere erscheinung ist, erklärt, und Aristoteles hat nicht nothwendig darüber weiter vorzutragen."

Wir müssen Spengel für diese sehr klare bemerkung sehr dankbar sein, denn sie beweisst vollständig, dass wir uns nicht irrten, als wir oben andeuteten, dass derselbe die lehre des Aristoteles vom absolut besten staat ganz missverstanden habe. Herr Spengel meint, weil Aristoteles sage, er habe, indem er vom besten staat sprach, zugleich von der aristokratia und basileia geredet, müsse nothwendig die lehre des siebenten und achten buchs von dem (absolut) besten staat diesem satz voraufgegangen sein. Nun aber findet sich in diesen büchern kein wort von der aristokratia und basileia. Herrn Spengel scheint das freilich nicht entgangen zu sein, denn darum vermuthlich sagt er am schluss: "und Aristoteles hat nicht nothwendig darüber weiter zu reden." Was ihm aber entgangen ist, ist dieses, dass im siebenten und achten buch d. h. in der aristotelischen lehre vom absolut besten staat von der aristokratie und basileia gar nicht die rede sein kann. In der pambasileia ist nur der eine im besitz jener vollendeten tugend des wollens und der einsicht, welche dieselbe ist für den menschen und den herrscher; alle andern, die unterthanen sind βασιλευτοί, (p. 1288 a, 8) nicht βασιλικοί. In der aristokratia sind statt des einen eine anzahl regierender im besitz derselben tugend, ein πλήθος υπερέγον κατ άφετήν oder κατ άφετην ήγεμοκινοί πρός πολιτικήν ἀργήν, die übrigen sind zwar freie aber nur fähig zum regiert werden, nicht zam regieren, πλήθος αρχεσθαι δυνάμετον την των έλευθέρων άρχην, sie sind wie die unterthanen in der pambasileia als menschen vielleicht der gesammten ethischen und dianoëtischen tugend fähig als staatsbürger aber nur der ethischen, während die regierenden (ἄρχοιτες und ἄρχειν δυνάμενοι) für das ethische handeln der regierten die dianoëtische tugend der φρόνησις besitzen: ἡ δὲ φρόνησις ἄρχοντος ἴδιος ἀρετή μόνη — ἀρχομένον δέ γε οὐν ἔστιν ἀρετή φρόνησις (3, 4 u. f.) Dagegen verlangt Aristoteles, dass in dem absolut besten staat jeder staatsbürger im besitz der gesammten und vollen tugend sein könne, dass für jeden die tugend des menschen und des bürgers durchaus dieselbe sei. Daher sagt er 7, 13 τὸ δὲ σπονδαίαν εἶναι τὴν πόλιν — ἐπιστήμης καὶ προαιρέσεως. ἀλλὰ μὴν σπονδαία πόλις ἐστὶ τῷ τοὺς πολίτας τοὺς μετέχοντας τῆς πολιτείας εἶναι σπονδαίους ἡ μὶν δὲ πάντες οἱ πολίται μετέχο νοι τῆς πολιτείας. τοῦτ ἄρα σκεπτέον, πῶς ἀνὴρ γίνεται σπονδαίος κτλ. Man sieht also, wie irrig die behauptung Spengels ist, es sei die βασιλεία und die ἀριστοκρατία "nur die äussere erscheinung der ἀρίστη πολιτεία."

Was nun aber jene stelle im vierten buch betrifft, so wollen wir nicht dabei stehen bleiben, dass sie sich nicht auf das siebente und achte buch bezieht, noch darauf beziehen kann, sondern auch hervorheben, dass sie sich grade auf das unmittelbar vorhergehende dritte buch bezieht. Dort hatte Aristoteles im besonderen von den sechs verfassungen nur die basileia behandelt, und hätte er in unserer stelle (4, 2) gesagt: "es sei schon über die basileia geredet," so würde wohl niemand ein bedenken tragen, dieses einfach auf das dritte buch c. 14 ff. zu beziehen. Nun aber sagt er, es sei auch schon von der aristokratia gehandelt; und doch kommt er erst 4, 7 zu der aufzählung der είδη άριστοχρατίας, während er im dritten buch noch keinen besonderen abschnitt der aristokratia gewidmet hat. Dies ist der grund wesshalb er in unserer stelle in der parenthese eine erklärung binzufügt, in welchem sinn er behaupte, auch schon von der aristokratia gehandelt zu haben. Er hatte ja schon in der abhandlung über die basileia und schon vorher in der abhandlung über das xuguor (c. 10 ff.), über das dixator (c. 12 ff.) und besonders c. 13 bis 18 oft genug von der aristokratia gesprochen als der besten unter den herrschaften der wenigen, indem dieselbe nicht nach dem alovtog, noch nach der εὐγενεία, sondern nach der ἀρετή sich bestimme, — dass wenn die wenigen σπουδαίοι mit recht die χύριοι wären, dann wieder unter diesen der ausiror tor allor nach demselben grundsatz der xiquos sein müsse. Weiter heisst es in der mitte des dreizehnten capitels: εἰ δέ τίς ἐστιν εἶς τοσοῦτον διαφέρων κατ' άρετης ύπερβολήν, η πλείους μεν ένος, μη μέντοι δυνατοί πλήρωμα παρέγεσθαι πόλεως, ώστε μή συμβλητήν είναι την των άλλων άρετην πάντων μηδέ την δύναμιν αὐτῶν την πολιτικήν πρὸς την έκεινων εί πλείους, εί δ' είς την έκείνου μόνον, ουκέτι θετέον τούτους μέρος πόλεως άδικήσονται γάρ άξιούμενοι των ίσων, ανισοι τοσούτον κατ' άρετην όντες και την πολιτικήν δύναμιν. Aus dem funfzehnten capitel citiren wir noch folgende worte: ei δή την μέν των πλειόνων άργην, άγαθων δ' άνδρων πάντων, άριστο χρατίαν θετέον, την δέ του ένος βασιλείαν, αίρετώτατον αν είη ταϊς πόλεσιν άριστοχρατία βασιλείας, weil es nämlich besser ist, wenn viele, als wenn nur einer im besitz der vollen Nehme man dazu das ganze capitel 17 und 18 des tugend ist. dritten buchs, und man wird keiner weiteren citate bedürfen, um cinzusehen, dass Aristoteles sich im anfang des folgenden buchs auf das vorhergehende in beziehung auf die aristokratia berufen konnte, und dass er zu gleicher zeit mit recht hervorhob, dass (wenn auch nicht in einem besondern capitel ausschliesslich von der aristokratia geredet sei doch) in der abhandlung über den besten staat - oder wie es dort auch heisst über das zugtor und das δίχαιον, und wer in dem besten staat χύριος sein soll zugleich und eo ipso über die aristokratia nicht minder als über die basileia gehandelt worden: beide, sowohl die basileia als die aristokratia strebten darnach, κατ' ἀρετήν zu sein. Dies ist aber das kriterium jedes besten staats, sei es dass einer oder mehrere die regierenden sind.

Also dieser beweis für die neue, und dieser einwand gegen die alte ordnung wäre beseitigt. Wir kommen zu einem zweiten. "Eine andere gleichwichtige stelle, sagt herr Spengel, ist 4, 3 ἔτι πρὸς ταῖς κατὰ πλοῦτον διαφοραῖς ἡ μὴν κατὰ γένος, ἡ δὲ κατὰ ἀρετὴν κὰν εἴ τι δὴ τοιοῦτον ἔτερον εἴρηται πόλεως εἶναι μέρος ἐν τοῖς περὶ τὴν ἀριστοκρατίαν ἐκεῖ γὰρ διειλόμεθα ἐκ πόσων μερῶν ἀναγκαίων ἐστὶ πᾶσα πόλις τούτων γὰρ τῶν μερῶν ἀναγκαίων ἐστὶ πᾶσα πόλις τούτων γὰρ τῶν μερῶν ἀτὰ μὲν πάντα μετέχει τῆς πολιτείας, ὁτὲ δὲ ἐλάττω, ὁτὲ δὲ πλείω. Dem fügt herr Spengel folgendes hinzu: "dass die abhandlung über den besten staat τὰ περὶ τὴν ἀριστοκρατίαν genannt wird (vgl. VII, 14), kann nach obigem nicht auffallen. Die worte selbst hat man viclfach, aber vergebens im dritten buch gesucht und zu finden

geglaubt; sie stehen VII, 8 und am anfang des c. 9 pag. 1329, 21-6, 33, wo er die verschiedenen μέρη sammelt und absondert, so deutlich, dass darüber kein zweifel obwalten kann". Alles das ist irrig. Sicherlich wäre nichts auffallender, als wenn Aristoteles die abhandlung über den besten staat (buch 7 und 8) τὰ περὶ τὴν άριστοκρατίαν genannt hätte. Er thut das auch nirgends, auch nicht in dem citirten vierzehnten capitel des siebenten buchs. Was aber die worte betrifft, auf welche Aristoteles zurückweist, so hat schon Woltmann dieselben im zwölften capitel des dritten buchs nachgewiesen. Es ergiebt sich aus der von Spengel angeführten stelle 4, 3, nach ihrem ganzen zusammenhang, dass Aristoteles dort von denjenigen unterschieden der verfassungen spricht, die auf der verschiedenheit der staatsbürger nach dem reichthum, der geburt, der tugend und etwa anderer früher erwähnter eigenschaften (πλούσιοι, εύγενείς, άγαθοί, έλευθεροι, είδότες, πεπαιδευμένοι) beruhen; welche er dann im folgenden auf die oligarchie (deren ορος der πλούτος) und auf die demokratie (deren ορος die έλευ-Beoia) zurückführt als die parekbaseis der besten verfassung oder zweier, der aristokratia und politeia. Von diesen verschiedenheiten der staatsbürger, wonach sie μέρη des staats sind, ist nun im buch drei, capitel 12, 13 auch schon 9, 10, 11 sehr viel die rede, namentlich mit rücksicht auf die aristokratia, deren opos die άρετή (vgl. 4, 8 άριστοκρατίας μέν γάρ όρος άρετη, όλιγαργίας δὲ πλοῦτος, δήμου δὲ ἐλευθερία). - Welche sind denn nun nach herrn Spengel die μέρη des staats "die Aristoteles buch 7 cap. 8 und 9, sammelt und absondert, so deutlich, dass darüber kein zweifel obwalten kann," dass nämlich Aristoteles sich auf diese im dritten capitel des vierten buchs bezieht? Es sind gar nicht die μέρη des staats, sondern βίοι und έργα, ohne welche der staat zwar nicht bestehen kann, und in welchen auch die μέρη enthalten sein müssen, die aber selbst keineswegs an sich μέρη πολιτείας, theile des constituirten staats, sind, vielmehr als solche grösstentheils von der ἀρίστη πολιτεία ausgeschlossen werden. Es sind nämlich die γεωργοί, τεχνίται, τὸ μάχιμον, τὸ εὖπορον, ίερεῖς καὶ κριταὶ τῶν ἀναγκαίων καὶ συμφερόντων. Am ende des neunten capitels heisst es dann ausdrücklich: ὧν μὲν τοίνυν ἄνευ πόλις οὐ συνίσταται, καὶ ὅσα μέρη πόλεως, εἴρηται γεωργοὶ μὲν γὰρ καὶ τεγνίται. καὶ πῶν τὸ θητικὸν ἀναγκαῖον ὑπάργειν ταῖς

πόλεσιν, μέρη δὲ τῆς πόλεως τό τε ὁπλιτικὸν καὶ βουλευτικόν 2). Es werden also in dieser stelle überhaupt nicht die uéon (integrirende theile) des constituirten staats sondern vielmehr andere der staatsgesellschaft nothwendige theile aufgezählt, von denen nur zwei zugleich μέρη sind. Jene μέρη aber, von denen Aristoteles 4. 3 spricht, werden in der citirten stelle des siebenten buchs überall nicht erwähnt, sondern in jenen capiteln des dritten buchs welche τὰ περὶ τὴν ἀριστοκρατίαν enthalten. Ueber den unterschied zwischen μέρος und μόριον genüge es, vorläufig zu verweisen auf 1, 2 τὸ γὰρ ὅλον πρότερον ἀναγκαῖον είναι τοῦ μέρους, und auf 1, 4 τὸ δὲ χτημα λέγεται ώσπερ και τὸ μόριον. τό τε γάρ μόριον οὐ μόνον ἄλλου ἐστὶ μόριον, άλλὰ καὶ ὅλως allov. Dagegen im anfang des capitels: ή κτήσις μέρος της οίκίας έστι και ή κτητική μέρος της οίκονομίας. Vgl. 7, 8 von anfang, wo gleich für jedermann die warnung zu lesen ist, dass gewisse den staaten nothwendige dinge und personen darum noch nicht für theile (uéon) des staats zu halten seien. Solche dinge und personen zählt Aristoteles auf, und auf diese bezieht herr Spengel die μέρη πόλεως in der fraglichen stelle 4, 3, nicht nur wider die ausdrückliche erklärung des Aristoteles, sondern auch mit einem vornehmen seitenblick auf andere gelehrte, die das richtige gesagt. - Und sollte etwa behauptet werden, dass im buch 7 cap. 9 zwei μέρη nämlich das όπλιτικόν und das βουλευτικόν genannt würden, so ist doch klar, dass Aristoteles unmöglich auf diese sich berufen konnte, wenn er sagt, er habe er roie περί την άριστοκρατίαν über die unterschiede nach reichthum, geburt, tugend und ähnliche andere (τοιοῦτον ἔτερον) gesprochen.

Eine schwierigkeit fand sich in der abhandlung über den absolut besten staat selbst (7, 4), welche zu beseitigen herr Spengel allerdings für nothwendig fand. Er beseitigt sie ohne schwierigkeit, — er streicht die stelle. Hören wir zuerst herrn Spengel selbst:

<sup>2)</sup> Herr Spengel bemerkt zu dieser stelle es sei hier der accusativ γεωργοὺς μὲν γὰς καὶ τεχνίτας ,,unerlässlich". Auch dies ist irrig. Zu γεωργοὶ und τεχνίται ist einfach εἰσὶ zu ergänzen. Diese beiden hatte Aristoteles oben mit aufgezählt. Von dem θηπκόν hatte er gar nicht gesprochen. Weil er es aber hier mit nennen will als zu denjenigen gehörig, ohne welche der staat nicht ist, die aber keinen theil (μέρος) der ἀρὰση πολιτεία bilden, so fügt er das ἀναγκαῖον ὑπάρχειν hinzu, welches nur zu θηπκόν gehört. Es ist also hinter τεχνίται zu interpungiren.

"Es darf jedoch nicht verschwiegen werden, dass eine stelle VII. 4 mit unserer annahme in direktem widerspruche steht, und man hat nicht gesäumt ihre auctorität für die gewöhnliche ordnung hervorzuheben: έπεὶ δὲ πεφροιμίασται τὰ νῦν εἰρημένα περὶ αὐτῶν, καὶ περὶ τὰς ἄλλας πολιτείας ἡμῖν τεθεώρηται πρότερον, άρχη των λοιπών είπειν πρώτον ποίας τινάς δει τὰς ὑποθέσεις είναι περί τῆς μελλούσης κατ' εὐχὴν συνεστάναι Sie setzt den inhalt der bücher IV, V, VI voraus, indessen wäre sie auch noch so gewichtig, sie würde doch nur vereinzelt gegen den inneren und äusseren zusammenhang dastehen: es lässt sich aber darthun, dass jene worte eine ganz ungeschickte interpolation sind, wie in unserer politik auch andere citationen zu grosser verwirrung des ganzen eingesetzt sind. Aristoteles hat am anfang VII, 1 bemerkt, ehe die untersuchung über die apiorn πολιτεία beginnen könne, müssten die fragen beantwortet werden, welches das beste leben sei, und ob dasselbe, wie für den einzelnen, auch für den ganzen staat gelte. Sie bilden die einleitung und sind in den ersten drei capiteln beantwortet, worauf er sofort zu seinem gegenstand übergeht und die obigen worte anführt. Er muss demnach sagen: nachdem die nöthigen einleitenden vorfragen über den besten staat abgemacht sind, haben wir diesen selbst zu betrachten und zuerst nachzuweisen, was vorausgesetzt werden muss und von aussen vorhanden sein, die materiellen bestandtheile und äussern hülfsmitel zur glückseligkeit eines staates, τὰ κατ' ἐυχήν (cap. 4-12), dann die innern ursachen, τὰ κατ' ἀρετήν (cap. 13 sqq.), um jenen besten zustand zu Hier ist die dazwischen gesetzte erwähnung von den andern verfassungen - gleichviel ob diese vorausgegangen oder nicht - ganz am unrechten ort und unterbricht den zusammenhang des gedankens".

Aristoteles hatte die frage wegen des besten lebens und der identität desselben für den einzelnen menschen und den staatsbürger schon in der einleitung zu seiner lehre über die staatsverfassungen (3, 4 ff.) insofern beantwortet, als er nachgewiesen, dass die tugend, auf der das beste leben beruht, nur dann bei dem tugendhaften menschen und dem tugendhaften bürger dieselbe sein kann, wenn der staat ein solcher ist, dass alle bürger desselben als solche tugendhaft (d. h. im activen besitz der ethischen und dianoētischen tugend) sind: 3, 4 την μέν γὰς τοῦ σπονδαίον πο-

λίτου (ἀρετὴν) δεῖ πᾶσιν ὑπάρχειν οὕτω γὰρ ἀρίστην ἀναγκαῖον εἰναι τὴν πόλιν τὴν δὲ τοῦ ἀνδρὸς τοῦ ἀγαθοῦ ἀδύνατον, εἰ μὴ πάντας ἀναγκαῖον ἀγαθοὺς εἰναι τοὺς ἐν τῷ σπουδαία πόλει πολίτας. Und cinige zeilen weiter wird die möglichkeit des letzteren (nämlich in der ἀπλῶς ἀρίστη πολιτεία) angedeutet: εἰ δὲ ἡ αὐτὴ ἀρετὴ ἄρχοντός τε ἀγαθοῦ καὶ ἀνδρὸς ἀγαθοῦ, πολίτης δέ ἐστι καὶ ὁ ἀρχόμενος, οὐχ ἡ αὐτὴ ἀπλῶς ἀν εῖη πολίτου καὶ ἀνδρὸς, τινὸς μέντοι πολίτου, nämlich des bürgers in der ἀρίστη πολιτεία, in welcher jeder ἀρχόμενος auch ἄρχων ist, denn wie oben bereits aus demselben capitel (3, 4) angeführt ist: ἡ φρόνησις ἄρχοντος ἵδιος ἀρετὴ μόνη.

Daraus ergab sich, wie wir gleichfalls bereits oben gesehen haben, dass in der pambasileia nur einer, in der besten aristokratia, welche ist ἐκ τῶν ἀρίστων ἀπλῶς κατ' ἀρετὴν, nur die wenigen, die ἄριστοι, solche sind, bei denen die vollständige tugend des menschen und des staatsbürgers (basileus) dieselbe ist, weil sie allein als ἄρχοντες im besitz der φρόνησις sind. In allen andern staaten, von denen im 4, 5 und 6 buch gehandelt wird, den rechten und schlechten, ist vollends von einer allen gemeinsamen identität der tugend, des menschen und des staatsbürgers nicht die rede, da ihre verfassungen, wie Aristoteles sagt, im grunde alle parekhäseis der absolut besten verfassung sind. Vgl. 4, 8 τὸ μὲν ἀληθες πᾶσαι διημαρτήχασι τῆς ὁρθοτάτης πολιτείας.

Jenen gedanken von der identität des tugendhaften mannes und des tugendhaften bürgers in dem besten staat nimmt nun die einleitung zu der lehre von dem "besten staat" von der άπλως ἀρίστη πολιτεία (7, 1-3) wieder auf und führt ihn weiter aus, indem gezeigt wird, dass das beste leben das tugendhafte sei für den einzelnen und für den staat (cap. 1) und dass dieses beste tugendhafte leben auch für beide dasselbe sei. Daran schliesst sich der anfang des vierten capitels, indem daran erinnert wird, dass von allen bisher dargestellten verfassungen keine der forderung dieser einleitung über den absolut besten staat entsprochen habe. Die anfangsworte des vierten capitels sind also so zu fassen: nachdem in dem eben gesagten die einleitung über selbigen gegenstand abgemacht, und die lehre von den (d. i. allen) andern verfassungen schon früher zu ende geführt ist (welche eben jener höchsten aufgabe des staats nicht entsprachen), so ist zunächst zu reden von den voraussetzungen des besten staats u. s. w. -

Es war hier beim übergang von dem princip zu der lehre von dessen verwirklichung im staat keinesweges überflüssig, daran zu erinnern, dass die lehre von allen andern staatsverfassungen noch immer die frage nach dem besten staat und dessen verwirklichung übrig lasse. Und das eben ist es, was Aristoteles hinreichend deutlich durch jene von Spengel gestrichenen worte sagt. Wenn übrigens Spengel zuerst mit Schneider die worte περὶ αὐτῶν, dann wie er sagt, "die eigentlichen worte" d. h. καὶ περὶ τὰς ἄλλας πολιτείας ἡμῖν τεθεώρηται πρότερον und ausserdem τῶν λοιπῶν hinauswirft, hat er wohl nicht bedacht, dass er so den etwas sonderbaren satz bildet: ἐπεὶ δὲ πεφροιμίασται τὰ νῦν εἰ-ρημένα, ἀρχὴ εἰπεῖν πρῶτον κτλ. Doch wir brauchen uns nicht mehr bei dem gar wohlfeilen mittel des streichens zur beseitigung selbstgeschaffener schwierigkeiten aufzuhalten.

Indem wir nach widerlegung der hauptsächlichsten gründe für die umstellung hiemit die frage über die ordnung der bücher vorläufig schliessen, empfehlen wir herrn Spengel, die letzten worte seiner abhandlung wiederholt in reifliche erwägung zu ziehen. Zu seiner und des lesers gewissenhafter berücksichtigung sollen sie hier abgedruckt werden. Herr Spengel sagt: "die gerühmte gründlichkeit der deutschen philologie hat in beziehung auf die aristotelische politik nicht nur das richtige nicht geahnet, sondern sich als wenig fähig bewiesen, den von Italienern und Franzosen richtig erkannten zusammenhang des werks auch nur zu würdigen und zu versteben; leicht könnte ein fremder Hesiodus verse (welche?) mit seinem guten rechte auf uns in anwendung bringen".

Kiel.

P. W. Forchhammer.

## Exspecto.

Nach Doederlein Lat. Syn. 111, 57 und Reisig Lat. Sp. p. 789 behauptet Klotz im Handw. s. exspecto, dies verbum werde nicht mit acc. c. inf. verbunden. Diese behauptung wird widerlegt durch Ennius bei Gell. N. Att. 11, 29: ne quid exspectes amicos, quod tute agere possies, wo doch agere aus dem relativsatz zu ergänzen ist.

Graudenz.

A. Lentz.

#### V.

## Die xurástusis der attischen reiterei.

Unsere kunde der κατάστασις der attischen reiterei ruht auf der einzigen stelle des Lysias 16 §. 6. Mantitheos hatte durch das loos eine stelle im rathe der 500 erhalten. Es geschah dies nach der schlacht bei Koroneia (§. 16) und vor dem tod des Thrasybulos von Steiria: denn der spott §. 15 υστερον άτεγώρησα του σεμνού Στειριέως του πάσιν ανθρώποις δειλίαν ώνειδικότος kann, sowohl des perfectums wegen als wenn er überhaupt wirksam und angemessen sein soll, nur auf einen lebenden gehn: obgleich Rauchenstein ausgewählte reden des Lysias p. 110 anderer ansicht Folglich war Mantitheos zwischen 394 und 390 (ol. 96, 3 -97, 3) zum mitglied des raths gewählt worden und Krüger (zu Clintons F. H. 394) bemerkt mit recht, dass man eher an eine spätere als eine frühere zeit denken müsse, da §. 18 noch auf spätere kriegszüge hinweise und (füg' ich hinzu) die erzählung von den kämpfen bei Korinth und in Böotien keineswegs der art ist, als seien es unmittelbar vorhergegangene begebenheiten. Obgleich also seit der vertreibung der XXX wenigstens zwölf jahre vergangen waren, so machte man doch bei der prüfung, welcher sich die durch das loos bezeichneten zu unterwerfen hatten, gegen Mantitheos geltend, dass er unter den XXX reiterdienste gethan habe (8. 3). Wie sehr das volk diese hasste, zeigt schon Xen. Hell. III, 1, 4 ήτήσατο δ' ὁ Θίβρων καὶ πας' 'Αθηναίων τριακοσίους ίππέας, είπων ότι αὐτὸς μισθόν παρέξει. οἱ δ' ἔπεμψαν των έπὶ των τριάκοντα ίππευσάντων, νομίζοντες κέρδος τῷ δήμφ, εί ἀποδημοῖεν καὶ ἐναπόλοιντο. Die gegner beriefen sich auf die stammrolle der damaligen reiter (σανίδιον §. 6), und dass eine solche berufung gewöhnlich als genügender beweis gegolten habe, zeigt Lysias 26 δ. 10: εἰ μὲν δὴ βουλεύσων νυνὶ έδοκιμάζετο καὶ ώς ίππευκότος αὐτοῦ ἐπὶ τών τριάκοντα τοῦνομα ἐν ταῖς σανίσιν ένεγεγραπτο, καὶ άνευ κατηγόρου αν αυτόν απεδοκιμάζετε. Mantitheos aber sagt, dass diese stammrollen unzuverlässig seien, und tritt den beweis, dass er nicht unter der reiterei in jenem jahre gedient habe, so an (δ. 6) έπειδή γάρ κατήλθετε, έψηφίσασθε τούς φυλάργους απετεγχείν τούς ίππεύσαντας, ίνα τας καταστάσεις άναπράξαιτε παρ' αὐτῶν. ἐμὲ τοίνυν οὐδεὶς ἃν ἀποδείξειεν ουτ' άπενεγθέντα ύπο των φυλάργων ουτε παραδοθέντα τοῖς συνδίχοις ούτε κατάστασιν παραλαβέντα, καίτοι πᾶσι δάδιον τοῦτο γνώναι, ότι άναγκαῖον ην τοῖς φυλάργοις, εί μη άποδείξαιεν τοὺς έχοντας τὰς καταστάσεις, αὐτοῖς ζημιοῦσθαι. Was war nun diese κατάστασις? Schon die alten erklärer kannten sie nur aus unserer stelle, wie der unsichere ton der erklärung und die offenbar unrichtigen ansichten zeigen. Harpocrat. p. 107, 10 sagt soiner άργύριον είναι όπερ οι κατασταθέντες ίπποις έλάμβανον έκ τοῦ δημοσίου έπὶ τῆ καταστάσει, ώσπερ αυτός ὁ ἡήτωρ ἐν τοῖς έξης υποσημαίνει. und dann απεδίδοτο δε το αργύριον υπο των ίππευσάντων, ότε άντ' αὐτῶν έτεροι καθίσταντο· ἀπήτουν δὲ αὐτὸ οί φύλαργοι. Ebenso Photius lex. rhet. und Suidas s. v. Dagegen das lex. rhet. in Bekk. anecd. p. 270 κατάστασις· ή ὑπὸ της βουλης των ιππέων δοκιμασία κατάστασις έλέγετο. Dass die letzte bemerkung bei Harpokration nur auf einem missverständniss unserer stelle beruhe, erkannte Boeckh schon in der ersten ausgabe der staatshaushaltung der Athener (I, p. 269). Denn die stelle des Lysias beweist gerade, dass die zurückforderung der κατάστασις etwas ausserordentliches war und dass die phylarchen nur das verzeichniss der reiter aufstellten, die zurückerstattung dagegen durch die damals eingesetzten σύνδικοι betrieben wurde. Aber Boeckh nahm damals die κατάστασις für gleichbedeutend mit sold oder, wie er Corp. Inscr. I, p. 896 sagt, mit dem, was anderwärts σίτος (verpflegungsgeld) genannt wird. Dass dies nicht richtig sei, sondern unter χατάστασις nur mit Reiske (orat. gr. T. 6, p. 831) eine einmalige, an die reiter bei ihrem eintritt in den dienst gemachte zahlung verstanden werden könne, bewies C. F. Hermann progymn. ad Arist. Equ. 2, p. 31 ff.; xadiorávai ist der gesetzliche ausdruck für die einstellung der einzelnen in die reiterei, wie Xen. Hipparch. 1, §. 9 τους μέν τοίνυν ίππέας δήλον ότι καθιστάναι δεί κατά τον νόμον τους δυνατωτάτους και γρήμασι καὶ σώμασιν η εἰσάγοντα εἰς δικαστήριον η πείθοντα, und

andere stellen zeigen. Der hipparch wählte zuerst die ihm passend erscheinenden aus (Lys. 16 §. 13 ύπὸ Ὀρθοβούλου κατειλεγμένος ίππεύει»), wenn sie sich weigerten, nahm er die hülfe der gerichte in anspruch (Xenophon a. d. a. st.). Hermann p. 22 meint zwar, dass die gerichtliche entscheidung das gewöhnliche gewesen sei, weil dies bei Xenophon vorausgehe. Aber Xenophon sagt, dass vor allen die reichsten und stärksten deshalb eingestellt werden müssten, damit die andern keine ausrede hätten. Das war aber auch dann nicht der fall, wenn die δυτατώτατοι καὶ γρήμασι καὶ σώμασιν freiwillig, πειθόμενοι, eintraten. man sieht nicht ein, warum eine gerichtliche entscheidung in an. spruch genommen worden sein sollte, wenn sie nicht nöthig war, da es doch fälle gab, in denen sie nicht in anspruch genommen wurde (ἡ πείθοττα). Alle aber, die in die reiterei eintreten sollten, mussten sich dann erst noch einer prüfung, wohl vor dem rathe, unterwerfen. Lys. 14 §. 8 τοῦ τόμου πελεύοντος, ἐάν τις άδοκίμαστος ίππεύη, ατιμον είται, ετόλμησεν άδικομαστος ξππεύειν 16 §. 13 έτερων αναβάντων επί τους απους αδοκιμάστων παρά τον νόμον. Unrichtig jedoch ist es, wenn Hermann p. 28 diese δοχιμασία nicht von denen unterscheidet, die Xenophon Hipparch. 1, §. 13 ff. 3, §. 9 und an andern stellen erwähnt. Diese musterungen konnten erst stattfinden, wenn die reiter eine zeit lang eingeübt waren und auf sie kann natürlich das ἀδοχίμαστος des Lysias nicht gehn. Welche δοκιμασία ἱππέων Lykurg ἐν τῷ περὶ της διοικήσεως (Fragm. orat. att. p. 263) meinte, ist ungewiss. Erst dann, wenn der rath kein bedenken hatte, war der reiter als wirklich eingestellt zu betrachten (κατασταθείς). Dies war die κατάστασις, von der das lex. rhet. in Bekk. anecd. p. 270 Nach ihr wurde auch ohne zweifel erst jenes handgeld gegeben, welches deshalb ebenfalls κατάστασις genannt wurde. Diese von Hermann gesicherte erklärung wurde dann von Boeckh selbst staatsh. d. Ath. 2. ausg. 1, p. 354 f. anerkannt und findet sich auch bei Herm. gr. staatsalt. §. 152, 23. Schömann griech. alt. 1, p. 443 und andern. Anders aber glaubt I. Bake die sache auffassen zu müssen. In der Mnemosyne VIII, p. 217 ff. sucht er zu beweisen, dass nicht allein die geforderte zurückerstattung der κατάστασις eine nur einmal, nach der vertreibung der XXX, eingetretene massregel, sondern dass auch dies κατάστασις genannte ausrüstungsgeld selbst eine ausnahme, eine nur einmal, von

den XXX, bewilligte zahlung an die von ihnen eingestellten reiter gewesen sei. Denn, wenn dies ausrüstungsgeld gewöhnlich gegeben und nicht erstattet worden wäre, so würde die rückforderung eine gehässige und gegen die amnestie verstossende ausnahmsregel gewesen sein. Wie aber die XXX zu der zahlung eines solchen handgeldes ausnahmsweise gekommen seien, lasse sich leicht erklären. Bei der menge der aus Athen geflohenen habe es ohne zweifel an der nöthigen zahl vermöglicher gefehlt, um die reihen der reiter zu füllen, man habe ärmere bürger aufnehmen und diesen mit einer solchen zahlung bei der ausrüstung zu hülfe kommen müssen. Nun ist allerdings diese zahlung an die reiterei anderer art, als der sold, den nach Bake p. 220 die mitglieder des rathes und die 3000 in den katalog aufgenommenen bürger erhalten haben sollen. Ein solcher widerstreitet den grundsätzen der griechischen oligarchie durchaus: die μισθοφορά war in ihren augen ein charakteristisches merkmal der verabscheuten demokratie. Thukyd. 8, 97 καὶ μισθον μηδένα φέρειν μηδεμιά άργη· εί δὲ μή, ἐπάρατον ἐποιήσαντο. Damit stimmt denn auch überein, was über die wiederherstellung des theorikon und des ekklesiastensoldes durch Agyrrhios erzählt wird. grundsätzen der aristokratie widerstrebte die κατάστασις der reiterei allerdings nicht, wie die stelle des Lysias beweist. Dass sie aber nicht eine neuerung der XXX war, zeigt auf das schlagendste die stelle aus Eupolis, welche Harpokration a. a. o. anführt: παρεμφαίνει τούτο καὶ Εύπολις Φίλοις.

οὐχ ἐσωφρόνησας, ὁ πρεσβῦτα, τὴν χατάστασιν τήνδε λαμβάνων ἄφνω πρὶν χαὶ μαθεῖν τὴν ἱππιχήν. (Meinek.com. gr. II, p. 533). Denn wenn auch das jahr, in welchem Eupolis starb, sich nicht genau bestimmen lässt (Meineke com.

chem Eupolis starb, sich nicht genau bestimmen lässt (Meineke com. 1, p. 105 f.), so weist doch nichts darauf hin, dass er über die zeit der XXX hinaus gelebt und gedichtet habe. Jedenfalls aber lässt die erwähnung des Lykon und der Aspasia in den Φίλοι (com. gr. 2 p. 535) uns schliessen, dass dies stück in frühere zeit gehört. Und schon die stelle des Lysias selbst beweist, dass die κατάστασις etwas gebräuchliches, unter diesem namen allen bekanntes war. Sonst hätte er nicht einfach ἴνα τὰς καταστάσεις ἀναπράξαιτε παρ' αὐτῶν sagen können, sondern, wenn es ein unter den XXX neu eingeführter ausdruck war, wenigstens τὰς λεγομένας καταστάσεις setzen müssen. Wenn aber Bake fürchtet,

dass die eintreibung der κατάστασις gegen die amnestie verstossen haben würde, so hat er ja selbst die σύνδικοι erwähnt, die nach der herstellung der demokratie die ansprüche des öffentlichen schatzes wahrten und nicht allein die güter der von der amnestie ausgeschlossenen einzogen: vgl. Isaeos bei Harpocr. p. 173, 6 und was ich zu Lysias frg. 70 (fragm. orat. Gr. p. 183) bemerkt habe. Denn da die eintreibung der κατόστασις denselben ebenfalls aufgetragen wurde (Lysias 16, §. 7 οῦτε παραδοθέντα τοῖς συνδίκοις), so sieht man, dass sich die amnestie auf die, welche τι τῆς πόλεως hatten, nicht erstreckte. Am wenigsten kann uns die beitreibung öffentlichen geldes von denen auffallen, die unter den XXX reiter gewesen waren, da wir gesehen haben, wie sehr diese dem volke verhasst und verdächtig waren.

Ich muss also der ansicht Bakes entschieden widersprechen, aber éinen gewinn hat seine behandlung dieses gegenstandes jedenfalls gebracht. In den angeführten worten des Lysias (26 §.7) ουτ' απενεχθέντα ύπο των φυλάργων ούτε παραδοθέντα τοῖς συνδίκοις ούτε κατάστασιν παραλαβόντα weist sowohl die aufeinanderfolge der drei angaben, als der umstand, dass ούτε κατάστασιν παραλαβόντα nichts heisst als ουτε ίππέα κατασταθέντα oder κατειλεγμένον, also eben das zu beweisende ist, daher nicht mit als beweisendes aufgeführt werden kann, darauf hin, dass in den letzten worten ein fehler Etwas, was bei dem von dem volke angeordneten verfahren in bezug auf Mantitheos nicht eingetreten ist, aber eingetreten sein müsste, wenn er reiterdienste gethan hätte, muss als beweis dafür angeführt werden, dass Mantitheos nicht reiter gewesen sei. Ich hatte mir deshalb längst bemerkt, dass dem sinne nach für παραλαβόντα ein wort wie αναπραγθέντα stehn müsse. Dies wort ist καταβαλόντα, was Bake p. 223 herstellt. Wichtig aber für die einsicht, wie alt so manche verderbnisse in den schriftstellern sind, ist es, dass schon Harpocration παραλαβόντα vorfand, denn ich wüsste nicht, worauf sich sonst sein zusatz οσπερ αὐτὸς ὁ όήτως έν τοις έξης υποσημαίνει beziehn sollte.

Vielleicht könnte jemand daraus, dass die Phylarchen einfach angewiesen werden ἀπετεγκεῖν τοὺς ἱππεύσαντας, nicht etwa τοὺς ἐπὶ τῶν Λ ἀταβάντας ἱππέας, eine bestätigung der ansicht entnehmen, die Hermann a. a. o. p. 34 aufstellt, dass, wenn auch dieselben immer wieder hätten gewählt werden können und häufig gewählt worden seien, doch jedes jahr die bildung des reiter-

corps und prüfung desselben (delectum et probationem equitum) von neuem stattgefunden habe, woraus auch eine jährlich erneuerte zahlung der κατάστασις gefolgert werden könnte. Dass dies nicht der fall war, zeigt Xenoph. Hipparch. 1, §. 2 εἰ δὲ μὴ προσαναβήσονται ἱππεῖς, μείονες ἀεὶ ἴσονται ἀνάγκη γὰρ τοὺς μὲν γήρα ἀπαγορεύειν, τοὺς δὲ καὶ ἄλλως ἐκλείπειν, und auch wohl Arist. Equ. 582 f.

ην ποτ' εἰρήνη γένηται καὶ πόνων παυσώμεθα,

μη φθονείθ' ήμιν κομώσι μηδ' απεστλεγγισμένοις.

Und auch in jenem inneisarras liegt keine bestätigung dafür, denn die ansicht des demos ging natürlich dahin, dass alle, die unter den XXX reiterdienste gethan, gleichviel ob sie da erst oder schon früher eingetreten, der unterstützung der oligarchie schuldig seien und die aus öffentlichen mitteln ihnen gezahlten ausrüstungsgelder, die sie gemissbraucht hätten, zu erstatten gezwungen werden müssten, gleichviel ob sie dieselben erst von den XXX oder schon früher erhalten hätten.

Mit unrecht wirft Bake p. 219 u. 223 f. Boeckh vor, dass er mit den worten (staatsh. I, p. 354) "es scheine dies (κατάστασις) ein geld zu sein, welches vom staate den reitern oder rittern bei ihrer anstellung oder einstellung gegeben worden" das reitercorps mit dem ritterstand vermische. Beide scheidet Boeckh, wie Hermann in der genannten abhandlung, überall auf das genaueste, und die worte, welche Bake p. 224 noch anführt: "weil darnach die berechtigung zum reiterdienst und einiges andere abgemessen wurde" (staatsh. I, p. 658) beziehn sich ja nur auf den zustand der dinge nach Nausinikos, wo von einer ritterklasse keine rede mehr sein kann, und auf die sonderbare stelle des Isaeos 7, δ. 39 καὶ μὴν καὶ αὐτὸς ᾿Απολλόδωρος οὐχ ώσπερ Προνάπης ἀπεγράψατο μὲν τίμημα μικρόν, ὡς ἱππάδα δὲ τελῶν ἄρχειν ήξίου τὰς ἀρχάς. Richtiger wird sie allerdings wohl so erklärt, dass Pronapes, obgleich er nur wenig versteuerte, dennoch die vielbegehrte stelle eines hipparchen oder phylarchen zu erlangen trachtete. Dies vordrängen in stellen, die viel aufwand forderten, wird ihm nun mit einem ausdruck vorgeworfen: er macht ansprüche reiterführer zu werden, als zahle er die rittersteuer, der einer früheren zeit entlehnt ist und auch in dieser nicht richtig gewesen sein würde, aber zeigt, dass Isaeos den reiterdienst früher mit dem rittercensus verbunden glaubte. Auf diese erklärung weist schon das von Hermann a. a. o. p. 39 ff. gesagte hin. Wenn

aber Boeckh trotz der einsicht in die völlige verschiedenheit der attischen kavallerie von den solonischen iππεῖς mit den ausdrücken reiter und ritter wechselt, so will er damit ohne zweifel nur darauf hindeuten, dass die attischen reiter, meist aus vornehmen und reichen geschlechtern, schön und jung, durch die bestimmung für die feste der götter auf glanz und stattlichen aufzug hingewiesen, eine vornehme haltung, etwas aristokratisches als gesammtheit und als einzelne annahmen. So erscheinen sie auf das lebendigste in Aristophanes stück, so waren sie die stütze der XXX. Sie waren also nicht nur, was wir reiter, sondern zugleich, was wir ritter nennen.

Bei gelegenheit bespricht Bake (p. 225 ff.) auch die Stelle in Xenophons Hipparch. 9 8.15: είς δε τιμήν των ιππων νομίζω αν αυτοίς χρήματα υπάρξαι και παρά των σφόδρα απεχομένων μή ίππεύει», ότι καὶ οίς καθίστησι τὸ ίππικὸν ἐθέλουσι τελεῖν ἀργύοιον ώς μη ίππεύειν, παρά πλουσίων γε, άδυνάτων δὲ τοῖς σώμασιν οιομαι δε καί παρ' όρφανων των δυνατούς οίκους εγόντων. Richtig können die worte so nicht sein und die gewöhnlich aufgenommene verbesserung von W. Budé οίς καθήκει genügt nicht, to innixor teleir aber mit Boeckh (Staatsh. I, p. 658) zu verbinden ("statt des reiterdienstes, wozu einer verpflichtet ist, reitergeld zahlen") ist unmöglich. Bake streicht deshalb die worte ότι καὶ οίς καθίστησι τὸ ἱππικὸν ἐθέλουσι τελεῖν ἀψτύριον ὡς μὴ innever und sagt, dass es zu Athen etwas durchaus unerhörtes gewesen sei von der erfüllung einer bürgerpflicht sich durch erlegung von geld loszukaufen. Durch betrug und bestechung möge es dem einen oder anderen gelungen sein sich einer leistung zu entziehen, aber von zahlung eines geldäquivalents für persönliche leistungen, wie es die bundesgenossen früher an Athen für nicht gestellte schiffe und mannschaften entrichtet, oder wie es nach Xen. Hellen. V, 2, 21 ff. die lakedämonischen verbündeten thun können sollten, könne zu Athen keine rede sein. Früher gewiss nicht, aber wir haben es mit Xenophons zeit, mit Xenophons ansicht von der sache zu thun. Ihm war das entsprechende verfahren des Agesilaos bekannt (Xen. Hell. III, 4, 15. Ages. 1, 23), er billigte es ohne zweifel. Und was fangen wir denn, mögen wir die fraglichen worte streichen oder behalten, mit den vorhergehenden an: sis de riune ror innor (für die einzustellenden nichtathener) τομίζω αν αυτοίς χρήματα υπάρξαι καὶ παρά των σαόδρα απεγομένων μη ίππεύειν? Da steht ja doch, dass

man von denen, die nicht reiterdienste thun wollten, geld erhalten Wie wäre denn das möglich, wenn sie nicht reiterdienste zu thun verpflichtet gewesen wären und sich durch geld davon loskaufen können sollten? Von betrug, von bestechung kann hier keine rede sein: Xenophon's ansicht kann nur sein, dass die zum reiterdienste tauglichen und vom hipparchen ausersehenen entweder willig folge leisten oder durch gerichtliche entscheidung gezwungen werden (Hipparch. 1, §. 9) oder sich loskaufen, d. h. militairpflichtersatz (zürcherischen andenkens) zahlen. In den worten aber, welche Bake streicht und schon vor ihm P. L. Courier streichen wollte, steht allerdings davon nichts. Sie hat C. F. Hermann a. a. o. p. 25 f. auf das schönste verbessert: zui rois ×αθιστάσι. Damit verschwinden alle sprachlichen schwierigkeiten, die Bake p. 227 findet. Denn auf die frage: Quis unquam dixit αργύριον τελείν? antwortet, verwundert, dass er nicht griechisch können solle, Platon Protag. 311 Β άργυριον τελών έκείνω μισθον υπέρ σεαυτού und C. τελείν τούτο το άργυριον ώς τένι οντι έν τῷ ἔγεις Πολυκλείτω; Der sinn der worte ist nun: da (es ist οτε für οτι zu lesen) sie ja auch denen, welche das reiterkorps bilden (also den hipparchen), geld zu zahlen bereit sind, um nicht zu dienen. Mit recht hat schon Hermann auf 1, §. 10 verwiesen: έγω δε οίμαι είς μεν το δικαστήριον τούτους είσακτέον είναι ούς μη είσαγων αν τις δια κέρδος δοκοίη τουτο ποιείν. Die ganze stelle ist, meine ich, so zu lesen: είς δὲ τιμήν τῶν ἴππων νομίζω αν αύτοις γρήματα υπάρξαι και παρά των σφόδρα απεγομένων μή ίππεύειν, ότε (für ότι) καὶ τοῖς καθιστάσι (f. οἶς καθίστησι) τὸ ίππικὸν ἐθέλουσι τελεῖν ἀργύριον ὡς μὴ ίππεύειν, καὶ παρά (für παρά) πλουσίων μεν (für γε mit L. Dindorf) άδυνάτων δέ τοῖς σώμασιν. οἴομαι δέ καὶ παρ' ὀρφανών των δυνατούς οἴκους έγοντων. Also geld für die ausrüstung der einzustellenden fremden werden die Athener nach Xenophons ansicht bekommen, erstens von reichen, die dienen können, aber nicht wollen, zweitens von reichen, die dienen sollen, aber nicht können, drittens von waisen, die noch nicht dienen können. Das letzte ist nur hoffnung, denn die waisen waren nicht verpflichtet. Xenophon rechnet auf die geloziuia der waisen und vormünder.

Göttingen.

Hermann Sauppe.

#### VI.

## Das grab und die todtenfeier des Dionysos.

Die im Augusteum taf. 4-7, in Gerhard's denkmälern taf. CXI. CXVI. CXVII v. J. 1858 und sonst oft abgebildete dreiseitige basis hat wiederholt die aufmerksamkeit der alterthumsfor. scher auf sich gezogen. Das denkmal hat an wichtigkeit gewonnen, seitdem K. Bötticher in seiner tektonik der Hellenen Potsdam, 1849, bd. II, buch IV, p. 170, 178, 222 und 310 von den bildwerken eine ganz neue erklärung aufgestellt und an zwei seiten die beziehung auf den geheimdienst des Dionysos nachgewiesen hat, während früher alle drei reliefs aus dem dreifussraub des Herakles erklärt wurden. Ich trat in einem vortrage über den delphischen festcyclus dieser ansicht im wesentlichen bei, wie der auszug in Gerhard's archäol. anzeiger v. j. 1857, nr. 108, p. 120 zeigt. Dagegen ward Böttichers ansicht bestritten von Stark, Gerhard's denkmäler v. j. 1858, nr. 111, gegen dessen neue erklärung Bötticher seine ansicht in denselben denkmälern v. j. 1858, nr. 116-18 sowie im programme zum Winkelmannsfest (das grab des Dionysos an der marmorbasis zu Dresden, Berlin, 1858) weiter entwickelt und vertheidigt hat. Stark geht von dem satz aus, dass jeder nur einigermassen entwickelte tempelritus wesentlich mythologisch gedacht ist, dass eine handlung oder ein leiden der gottheit selbst dargestellt wird. Dann meint derselbe, es sei das nächste, an dem bezeichneten kunstwerk die scenen als wesentlich einem mythos angehörig zu be-Indem er nun alle figuren für götter erklärt, kommt er zu dem ergebniss, es seien dargestellt 1) "erfassen des fortgetragenen dreifusses (durch Herakles) unter erhobenem bogen (des Apollon) gegen die erhobene keule (des Herakles) also kampf,

2) siegesweihe des nun ruhenden köchers als symbol der ganzen geschosswaffen des Apollo (durch Zeus und Artemis). 3) festsetzung und neuweihung des dreifusses (durch Leto und Dionysos)." Muss man nun auch zugeben, dass bei der gewöhnlichen ansicht auffallend ist, an demselben denkmal zwei durch menschen vollzogene kulthandlungen zu sehen (denn mit Bötticher anzunehmen die darstellung der dritten seite, der dreifussraub, sei nur zur bezeichnung des locals, des Delphischen tempels für die an den beiden andern seiten dargestellten handlungen hinzugefügt, scheint allerdings ungenügend, und würde diese ungleichmässigkeit nicht aufheben), so ist doch zu erwägen, dass zwar die kulthandlungen mythologische vorbilder haben, dass aber in denselben weniger götter als priesterliche heroen und heroinen handelnd auftreten, wie z. b. die Agraulos vorbild der bei den Plynterien thätigen priesterin ist. Desshalb kann eine kultushandlung dargestellt sein, die so gut mythologisch ist, als der dreifussraub, ohne dass wir in den dargestellten personen götter zu suchen brauchen. Dass die von Stark angenommenen götter nicht dargestellt sein können, scheint uns Bötticher genügend dargethan zu haben, der zugleich die fraglichen gegenstände sorgfältig abgebildet und mit gleichartigen auf andern denkmälern verglichen hat. Daraus geht unwiderleglich hervor, dass auf der zweiten seite (wenn man mit Stark diejenige, an der der dreifussraub dargestellt ist, die erste nennt) kein köcher, wie dieser meint, sondern eine aus rebzweigen zusammengesetzte fackel, und auf der dritten der dreifuss von dem auf der ersten dargestellten dreifuss wesentlich verschieden sei, so wie dass der von dem priester, in dem Stark den Dionysos erkennen will, gehaltene gegenstand kein thyrsosstab, sondern ein kehrbesen sei, wie ihn der neokoros Demnach stimmen wir in der erklärung der einzelnen gegenstände völlig mit Bötticher überein und glauben auch, dass seine deutung des dreifusses auf der dritten seite richtig ist, indess noch einer weiteren erörterung und begründung bedarf. Doch können wir in der bedeutung der fackelweihe für das fest und in dem zeitverhältniss der grabesweihe zur fackelweihe nicht seine ansicht theilen. Je höher wir die von Bötticher aufgestellte erklärung schätzen, desto wichtiger scheint es, begründete bedenken gegen einzelheiten nicht unerwogen zu lassen, damit durch dieselben nicht auch das wesentliche in zweifel gezogen, sondern vielmehr fester begründet werde. Wir geben damit zugleich eine ergänzung unseres nunmehr vollständig gedruckten vortrags: über den festcyclus des Apollon und Dionysos, ein osterprogramm des akademischen und realgymnasiums, Hamburg. 1859. 4.

Aus der von Bötticher angeführten stelle des Clemens geht keineswegs unmittelbar hervor, dass das grab des Dionysos ein dreifuss gewesen sei und stellen älterer schriftsteller, denen wir zum theil autopsie zutrauen dürfen, scheinen grade das gegentheil zu lehren. Dieser, wenn auch nur scheinbare, widerspruch ist es. der einer lösung zu bedürfen schien. Die worte des Clemens Ad. hort. adv. gentes p. 5 ed. Sylb., welche sich unverändert bei Eusebius Praep. Evang. II, 3, 14 wiederfinden, lauten, nachdem vorher erzählt ist, dass die Titanen den Dionysos getödtet haben. folgendermaassen: Oi δὲ Τιτάνες, οἱ καὶ διασπάσαντες αὐτόν. λέβητά τινα τρίποδι έπιθέντες, καὶ τοῦ Διονύσου έμβαλόντες τὰ μέλη, καθήψουν πρότερον, έπειτα όβελίσκοις περιπείραντες υπείρεγον Ήφαίστοιο. Ζεὺς δ' υστερον έπιφανείς, εί θεὸς ήν, τάγα που της κείσσης των οπτωμένων κρεών μεταλαβών, ης δή το γέρας όμολογούσιν ύμων οί θεοί λαγείν, περαυνώ τούς Τιτάνας αἰκίζεται καὶ τὰ μέλη του Διονύσου Απόλλωνι τῷ παιδὶ παρακατατίθεται καταθάψαι. Ό δέ, οὐδὲ γὰρ ἡπείθησε Διῖ, εἰς τὸν Παρνασὸν φέρων κατατίθεται διεσπασμένον τούτον τον νεκρόν. Mit dieser stelle wird combinirt Lycophr. Cass. 207

φ ποτ' ε'ν μυχοῖς
Δελφινίου παρ' ἄντρα Κερδφου θεοῦ
Ταύρφ κρυφαίας χέρνιβας κατάρξεται
Ό χιλίαρχος τοῦ πολιδραίστου στρατοῦ,

wo dem Agamemnon verheissen wird, dass er einst das geheimnissvolle opfer in Delphi dem Dionysos vollziehen werde; dazu bemerkt Tzetzes: ψ ποτ' ἐν μυχοῖς] ψ τινί ποτε ταύρφ ταυ-ρομόρφφ Διονύσφ κατάρξεται καὶ θύσει κρυφαίας καὶ μυστικὰς χέρνιβας ἐν μυχοῖς Δελφινίου τόπου, ἤγουν τῆς Φωκίδος περὶ τὰ ἄντρα καὶ σπήλαια τοῦ Κερδώου θεοῦ ἤτοι τοῦ ἀπόλλωνος. — παρ ἄντρα παρὰ τοὺς ἐσωτάτους τόπους τοῦ ναοῦ· ἐτιμᾶτο δὲ καὶ Διόνυσος ἐν Δελφοῖς σὺν ἀπόλλωνι οὕτως· οἱ Τετᾶνες τὰ Διονύσου μέλη, ἃ διεσπάραξαν, ἀπόλλωνι ἀδελφῷ ὅντι αὐτοῦ παρέθετο ἐμβαλόντες εἰς λέβητα· ὁ δὲ παρὰ τῷ τρίποδι παρέθετο, ὡς φησι Καλλίμαχος· καὶ Εὐφορίων λέγει·

έμπυρί Βάκγον | δίον ύπερ φιάλην ένεβάλοντο ... - κρυφαίας

γέρνιβας δτι έν παραβύστω τὰ μυστήρια τῷ Διονύσω έτελείτο. Bötticher führt ausserdem noch Arnob. adv. Gentes V, 19 an, dessen worte wir der vollständigkeit halber mittheilen, obgleich sie nichts für uns wichtiges hinzufügen : sed et illa desistimus Bacchanalia altera praedicare, in quibus arcana et tacenda res proditur insinuaturque sacratis, ut occupatus puerilibus ludicris distractus ab Titanis (sic!) Liber sit, ut ab iisdem membratim sectus atque iu ollulas coniectus ut coqueretur, quemadmodum Iuppiter suavitate odoris illectus, invocatus advolarit ad prandium, compertaque re gravi grassatores obruerit fulmine atque in imas Tartari praecipitaverit sedes. Aus der combination dieser stellen wird nun folgendes ergebniss gewonnen: "den Dionysos, der hiervon Zagreus heisst, sagt Clemens, hatten die Titanen zerrissen und seine glieder in den lebes eines gewissen dreifusses geworfen λέβητά τινα τρίποδι έπιθέντες [genauer: in einen gewissen lebes, den sie auf einen dreifuss gesetzt hatten] oder in solche ollula, um gekocht zu werden, wie Arnobius Kallimachos und Euphorion bürgen nicht minder hierfür. Ferner heisst es bei Clemens, dass dieser dreifuss mit den reliquien vom jungen Apollon [doch heisst Apollon wohl o naig als sohn des Zeus] oder dem bruder ('Anollore abelgo) nach Delphi geführt und hier beigesetzt wurde. 'Απόλλωνι τῷ παιδί παρακατα. τίθεται καταθάψαι, und zwar im adyton neben der orakelkluft, έν μυγοίς Δελφινίου παρ' άντρα nach Lycophron oder παρά τὸ γρηστήριον ἀποκείσθαι, wie Plutarch (Is. et Osir. c. 35) von diesen λείψατα sagt, also grade neben dem mantischen dreifusse, παρά τῷ τρίποδι, und dem goldnen Apollon,den Pausanias und andere wohl kennen."

Obgleich gegen diese combination im ganzen nichts einzuwenden ist, fällt doch auf, dass einige hauptstellen nicht berücksichtigt sind, die genauer vom grabe des Dionysos handeln und auf ältere sichere quellen zurückführen, zumal da sie auf den ersten blick der ansicht, dass in jenem dreifuss das grab des Dionysos zu erkennen sei, zu widersprechen scheinen. Sie finden sich sämmtlich in den fragmenten des Philochoros bei Müller Fragm. Hist. Gr. I, p. 387, fr. 22—23. So schreibt Iohann. Malal. Chronogr. II, p. 45 ed. Dind. vom Dionysos: καὶ εἰς Δελφοὺς ἀπελθων ἐκεῖ τελευτῷ. καὶ ἐτέθη τὸ λείψανον τοῦ αὐτοῦ Διονύσον ἐκεῖ ἐν σορῷ καὶ τὰ ὅπλα δὲ αὐτοῦ αὐτοῦ, ἐκεῖ εἰς τὸ ἰερὸν ἐκρεμασε, καθὼς Δείναρχος ὁ σοφώτατος συνεγράψατο περὶ τοῦ αὐτοῦ Διονύσου. ὡςαύτως δὲ καὶ ὁ σοφώτατος Φιλόχορος τὰ αὐτὰ συνε-

εγράψατο, εν ή έχθεσει είπε περί του αυτού Διονύσου· έστιν ίδεῖν την ταφην αυτού εν Δελφοῖς παρά τον Απόλλωνα τον χρυσούν. βάθρον δε τι είναι υπονοείται ή σορός, εν ή γράφεται:

"Erdude neiras darwr Aibrogog en Seuelng. όμοίως δὲ καὶ ὁ σοφώτατος Κεφαλίων τὰ αὐτὰ ἐν τῷ ἰδίω συγγράμ ματι έξέθετο. Und die beiden ersten zeugnisse werden vervollständigt durch Syncell. Chron. I, p. 307 Dind. Διονύσου πράξεις καὶ τὰ περί Ίνδους Λυκουργόν τε καὶ Ακταίωνα καὶ Πενθέα, ὅπως τε Περσεί συστάς είς μάχην άναιρείται, ώς φησι Δείναρχος ὁ ποιητής, οὐχ ό όήτωρ. , Το δε βουλομένο πάρεστιν ίδειν αυτού την ταφήν έν Δελφοίς παρά τον Απόλλωνα τον γρυσούν. - Βάθρον δέ τι τομίζεται τοῖς άγνοοῦσιν ὁ Διονύσου τάφος, στρατηγός δὲ δοκεῖ γενέσθαι καὶ ούτω γράφεται θηλύμορφος διά τε άλλας αίσχρας αίτίας καὶ διὰ τὸ μιξόθηλυν στρατὸν ὑπλίζειν. ὅπλιζε γάρ σύν τοῖς άρρεσι τὰς θηλείας, ως φησιτ ὁ Φιλόγορος ετ δευτέρφ. Davon gibt der armenische Eusebius Chronic. p. 292 ed. Mai. einen auszug, der auch bei Bötticher (tekton. p. 310. 318) angeführt wird. Nach Dionys, Halic. Dinarch. war der hier nach Cyrill. c. Iul. X, 341 gemeinte dichter Dinarchus aus Delos älter als der gleichnamige rhetor, doch schwerlich viel älter, denn da er nach den angaben bei Eusebius, Syncellus, Malalas die indischen thaten des Dionysos besang, was wohl nicht vor Alexander geschehen ist, und doch älter war als der rhetor, der noch Antipaters zeitgenosse gewesen ist, muss er wohl ein jüngerer zeitgenosse Alexanders gewesen sein. Dass Dinarch einer abweichenden legende über die art, wie Dionysos getödtet sei, folgt, indem er den Dionysos vom Perseus tödten lässt, kommt hier nicht in betracht, da es sich nur um die beschaffenheit des grabes handelt. man nun auch annehmen, dass der sarg (σύρος) des Dionysos bei Dinarch als dichter nicht eigentlich und strenge zu nehmen sei und vom dreifuss verstanden werden könne, so lässt Philochoros, der als exeget im engsten verkehr mit Delphi muss gestanden haben, uns darüber nicht in ungewissheit, dass die gewöhnliche ansicht eine andre gewesen sei und eine stufe für das grab hielt. Hätten wir nur die worte des Philochoros bei Malalas: Badoor δέ τι είναι υπονοείται ή σορός ατλ., so würde es schwer sein, den widerspruch mit dem Tzetzes und dem daraus erklärten Clemens zu beseitigen. Da aber bei Syncellus steht: Βάθρον δέ τι νομιζεται τοῖς ἀγνοοῦσι ὁ Διονύσου τάφος, so kann nicht zweifelhaft sein, dass Philochoros sagen will, die stufe, auf der die inschrift stand, würde von unkundigen, also mit unrecht für einen sarg angeschen und für das grab des Dionysos gehalten. Und doch sagt er, dass jeder, der da wolle, es sehen könne. Da liegt es nahe, die stellen des Clemens und Tzetzes zur ergänzung hinzuzuziehen und anzunehmen, Philochoros habe weiter berichtet, nicht die stufe, sondern der auf der stufe stehende dreifuss sei das eigentliche grab des Dionysos. Der dreifuss unsers kunstwerks steht aber eben auf solcher stufe.

Bötticher führt zur bestätigung seiner ansicht noch an: "die heilige sitte der weihe solcher lebetes und hydrien mit den todtenresten auf stelen und säulen bezeugen bildwerke, wie schriftliche überlieferungen in fülle". Zwar lässt sich dies nicht so unmittelbar auf unsern fall anwenden, denn die reste der todten, die in lebetes oder hydrien bestattet wurden, waren gewöhnlich verbrannt und wurden unter der erde bestattet, Aesch. Agam. 423 f. Von verbrennung der zerrissenen reste des Dionysos ist aber nirgends die rede, vielmehr heisst es ausdrücklich, der zerrissene leichnam sei begraben (θάψαι und διεσπασμένον τον νεzoór). Die lebetes und hydrien auf grabstelen sind aber nichts anderes als symbolische ausdrücke dafür, dass die stele, auf der sie stehen, ein grab bezeichne. Vrgl. "über die motive antiker grabmäler" im archäol. anz. 1850 nr. 23 und 24, p. 220. nach der analogie der gräber, welche die form von altären hatten, kann es gar nicht befremden, wenn auf gräbern von dichtern dreifüsse vorkommen, die als errungener kampfpreis auf den ruhm des dichters deuten, aber auch einen altar bezeichnen können. weil dreifüsse auch dazu dienten. Aber diese schwierigkeiten können nicht in betracht kommen, da nach bestimmten zeugnissen auch freistehende gefässe vorkommen, welche die gebeine verstorbener enthiclten. Bötticher weist auf Cumae hin wo nach Paus. X, 12, 8 eine steinerne hydria im tempel des Apollon die gebeine der Sibylle bergen sollte. Und in Delphi sollte sogar auch der mantische dreifuss ein grab sein, bald des Python, bald des Apollon selbst. So berichtet Hygin. Fab. 140 vom Apollon: nam Parnassum venit et Pythonem sagittis interfecit, inde Pythius est dictus; ossaque eius in cortinam coniecit et in templo suo posuit, ludosque funebres ei fecit, qui ludi Pythia dicuntur. Und beim Serv. ad Verg. Aen. III, 360 heisst es vom delphischen tempel: in eodem templo tripus est cum ossibus et dentibus Pythii serpentis. Damit hängt vielleicht eine andre notiz zusammen bei demselben ad Aen. III, 29: dicitur autem cortina - quod Apollinis tripos corio Pythonis tectus est. Bötticher meint freilich, dass diese sage nur entstanden sei durch eine verwechselung mit dem grabe des Dionysos; dazu ist aber kein grund. Denn wenn er nach Plut. Quaest. Gr. XII auch am heiligen wege von seinem sohne Aix verendend gefunden und bestattet sein soll, so ist damit eine andre legende nicht ausgeschlos-Und es gab hier offenbar auch verschiedene legenden, wie Varro L. L. VII, 17 bezeugt: sed terrae medium non hoc, sed quod vocant Delphis, in aede ad latus est quiddam, ut thesauri specie, quod Graeci vocant oupalor, quem Pythonis aiunt tumulum. Dass hier eine alte notiz zum grunde liegt, zeigt die glosse des Hesychius Τοξίου βουνός · τοῦ 'Απόλλωνος τοῦ ἐν Σικνῶνι· βέλ. τερον δε ακούειν την έν Δελφοίς Νάπην λεγομένην έκει γαρ καί ό δυάκων κατετοξεύθη και ό όμφαλὸς τῆς γῆς τάφος ἐστὶ τοῦ Πύθωνος. Es ist aber Νάπη die schlucht. Derselbe gilt aber auch wieder für das grab des Dionysos nach Tatian. c. Gr. VIII, 251 έν τῷ τεμένει τοῦ Αητοίδου καλεῖταί τις ὁμφαλός, ὁ δὲ ὁμφαλὸς τάφος ἐστὶ Διονύσου. Dazu kommt die bestimmte nachricht bei Porphyrios Vit. Pythag. c. 16, p. 20 Westerm. 'Ως δὲ πλέων Δελφοίς προςέχετο [Πυθαγόρας], έλεγείον τῷ τοῦ 'Απόλλωνος τάφω έπέγραψε, δί οῦ ἐδήλου, ώς Σειλήνου μὲν ἢν υίὸς ὁ 'Απόλλων, άνερέθη δὲ ὑπὸ Πύθωνος, ἐκηδεύθη ἐν τῷ καλουμένω τρίποδι, ὅς ταύτης έτυχε της έπωνυμίας διά τὸ τρεῖς κόρας Τριόπου θυγατέρας ἐνταῦθα θρηνησαι Απόλλωνα: vrgl. Cyrill. in Iulian. X, p. Auffallend ist die hier allein stehende notiz, dass Apollon vom Python getödtet sei, was mit der legende vom grabe des Apollon zusammenhängen muss. Doch wird auch die dienstbarkeit beim Admet als aufenthalt in der unterwelt gedeutet, und lässt mit sicherheit auf eine sage vom tode des Apollon schliessen. Die sonst nicht vorkommende notiz, dass Apollon sohn des Seilenos sei, soll offenbar eine beziehung zum Dionysos ausdrücken. Eine bindeutung auf beide sagen, dass der dreifuss grab des Apollon oder des drachen sei, findet sich bei Serv. ad Verg. Aen. VI, 347 Cortina dicta est aut quod cor teneat aut quod tripos septus est corio serpentis: vrgl. Script. rer. mythic. III, 8, p. 202 Bod. Auf den Triops weiset auch eine sonst dunkle glosse bei Hesychius hin Τρίοψ ό ύπὸ τῶν Πυθαγορικῶν ἐν Δελφοῖς τρίπους. Jedenfalls ist davon das von einem Pythagoras erfundene musikalische instrument gleiches

namens verschieden, von dem beim Athen. XIV, p. 637 die rede ist. Jedoch war auch dieses neben dem vorzugsweise so genanten delphischen dreifuss. So erklärt sich, auch abgesehen von dem musikalischen instrument, dass so häufig von einer mehrzahl von dreifüssen in Delphi und von einem erklingen derselben die rede ist, wie schon beim Alkaios bei Himer. Or. XIV, 10.

Demnach dürfen wir nicht zweifeln, dass alte überlieferungen zum grunde liegen, Hygin aber die cortina mit dem omphalos verwechselt habe. Vielleicht ist Philochoros von den gräbern des Python und Apollon, wie vom grabe des Dionysos, die quelle. Das adyton des delphischen tempels barg also offenbar drei gräber, den mantischen dreifuss, das grab des Apollon, den dionysischen dreifuss oder das grab des Dionysos und den omphalos das grab des Python. Vom omphalos hat Wieseler Annali dell' Instit. Vol. 1852, p. 160 ff. dargethan, dass derselbe auf dem altare der Hestia neben dem dreifuss des Apollon sich befand. Alle diese gegenstände waren im adyton.

Demnach scheint Böttichers ansicht vom grabe des Dionysos gerechtfertigt und sicherer begründet. Daraus ergiebt sich auch die bedeutung des dreifusses für das fest als gegenstand der todtenfeier erörtert. Hier ist es aber vielleicht gestattet, einen noch tiefern blick in die bedeutung der damit zusammenhängenden geheimlehre zu thun. Zunächst finden wir durch andre zeugnisse bestätigt, dass die lehre vom sterben der götter einen wesentlichen theil der griechischen mysterien bildete. Dass die lehre vom sterben der götter eine allgemeine sei, dürfen wir schliessen aus Cic. N. D. III, 21. 53, wo es vom Zeus (Jupiter, in dem spätere bearbeiter der mythologie mehrere götter dieses namens unterschieden), heisst: tertium Cretensem, cuius in illa insula sepulcrum ostenditur. Ganz allgemein wurden die gräber der götter in verschiedenen theilen Griechenlands auf die mysterien bezogen: Cic. Tusc. I, 13, 29 Si vero scrutari vetera et ex his ea, quae scriptores Graeci prodiderunt, eruere coner, ipsi illi, maiorum gentium dii qui habentur, hinc a nobis profecti in coelum reperientur. Quaere, quorum demonstrentur sepulcra in Graecia, reminiscere, quoniam es initiatus, quae tradantur mysteriis: tum denique, quam hoc late pateat, intelliges. Und nicht bloss die inschrift auf dem grabe des Apollon in Delphi, sondern auch die auf dem grabe des Zeus in Kreta, ward auf Pythagoras zurückgeführt nach Porphyr. V. Pyth. c. 17, p. 20 West., und bei Cyrill. c. Iulian. X. p. 341 Είς δὲ τὸ Ἰδαῖον καλούμενον ἄντρον καταβάς, ἐρία ἔχων μέλανα τὰς νενομισμένας τριττὰς ἐντέα ἡμέρας ἐκεῖ διέτριψε καὶ καθήγισε τῷ Διὶ τόν τε στορνύμενον αὐτῷ κατ' ἔτος θρόνον ἐθεάσατο, ἐπιγράμματ' ἐνεξεχάραξεν ἐπὶ τῷ τάσφ ἐπιγράψας ΠΥΘΑΓΟΡΑΣ ΤΩΙ ΔΙΙ, οὖ ἡ ἀρχή.

ώδε θανών κείται Ζάν, ον Δία κικλήσκουσιν.

Porphyrios nennt seine quelle nicht, wir kennen ihn aber aus andern schriften und besonders aus den fragmenten bei Eusebius als einen in der religionsgeschichte wohlunterrichteten mann. Der entsprechende bericht des Philochoros von der inschrift am grabe des Dionysos, deren worte spuren einer dactylischen form zeigen und zum theil dieselben sind, lässt annehmen, dass die oben angeführte stelle von einer inschrift auf dem grabe des Apollon, und diese nachricht vom grabe des Zeus auf eine quelle zurückzufüh-Wir würden dann auch für das grab des Zeus einen guten gewährsmann haben am Philochoros. Es muss demnach Pythagoras ein besonderes gewicht gelegt haben auf die lehre, dass die vom volk geglaubten götter gestorben, also sterblich seien. Ein mangel, der selbst dem höchsten gott beigelegt wird, kann den übrigen nicht gefehlt haben. Diese lehre kann aber kaum einen andern zweck gehabt haben, als alle einzelnen götter als untergeordnete wesen im vergleich mit der einen höchsten gottheit darzustellen.

Und hier lässt sich vielleicht ein zusammenhang der orgien mit der philosophie erkennen, der zugleich auf die orphische theogonie zurückweist, nach anleitung des Syrian. ad lib. II. Arist. Metaph. p. 79 Brand. ἀλλὰ κᾶν μίαν λέγωμεν είναι τὴν πάντων ἀρχήν καὶ θεὸν αὐτὴν ἢ τὰγαθόν ἢ ἐν προςαγορεύωμεν πέρας καὶ ἀπειρίαν, ὡς ἐν Φιλήβφ Πλάτων καὶ πρὸ αὐτοῦ Φιλόλαος αὐτὰς ὀνομάζοντες ἢ μοτάδα καὶ δυάδα, ὡς οἱ πλεῖστοι τῶν Πυθαγορείων, ἢ αἰθέρα καὶ χάος, ὡς Ὀρφεὺς, ἢ πρακτέα καὶ δυάδα, ὡς αὐτὸς ὁ Πυθαγόρας ἐν τῷ Ἱερῷ λόγφ. Wir haben für diesen satz noch einen älteren zeugen im Alexander zu Arist. Metaph. p. 79 l. 5 ἀλλὰ κᾶν μίαν λέγωμεν είναι τὴν πάντων ἀρχὴν καὶ θεὸν αὐτὴν ἢ τὰγαθὸν ἢ ἐν προςαγορεύωμεν πέρας καὶ ἀπειρίαν, ὡς ἐν Φιλήβφ Πλάτων καὶ πρὸ αὐτοῦ Φιλόλαος αὐτὰς ὀνομάζοντες. Die worte stimmen so genau überein, dass man glauben könnte, Syrian habe sie dem Alexander entlehut, wenn

nicht, was der erste mehr hat, vielmehr auf eine noch ältere gemeinsame quelle hinwiese. Den philosophischen inhalt bestätigt eine andre stelle bei Syrian. ad Arist. Metaphys. XIII, p. 325 Br. καὶ έτι πρὸ τῶν δύο ἀργῶν τὴν ἐνιαίαν αἰτίαν καὶ πάντων ἐξηρημένην προξταττον, ήν - Φιλόλαος πάντων άργαν είναι διϊσγυgiζεται. Diese stellen, welche Böckh noch nicht bekannt waren, obgleich er den hauptinhalt aus andern zeugnissen kennt (Philol. p. 47. 130) sind in ihrer wichtigkeit für den zusammenhang der pythagoreischen orgien mit der philosophie und beider mit der orphischen theogonie noch nicht beachtet. Zur bestätigung dass Philolaos auf die in Delphi anerkannte orphische theogonie (in dem im progr. des Hamb. gymn. 1859 nachgewiesenen sinn) bezug nahm, können zwei bruchstücke aus Iohannes Lydus angeführt werden: Iohann. de Mens. p. 72 Roeth. 'Anollor - διά τὸ ἄπωθεν είναι τῶν πολλῶν τουτέστι μόνον. 'Ορθῶς οὖν ἀμήτορα τὸν έπτὰ ἀριθμὸν ὁ Φιλόλαος προςηγόρευσε μόνος γὰρ οὕτε γεννᾶν ούτε γεντάσθαι πέφυκε, wo Philolaos offenbar die dem Apollon heilige siebenzahl auf ihn als ausdruck der göttlichen einheit bezog, wie Plutarch de Ει ap. Delph. c. 9 αρυπτόμενοι δέ τοὺς πολλούς οι σοφώτεροι την μέν είς πύρ μεταβολήν 'Απόλλωνά τε τη μονώσει, Φοϊβόν τε τω καθαρώ καὶ αμιάντω καλούσι, wo indess auch auf Heraclit hingewiesen wird. Wenn es ferner bei Iohannes Lydus (Menss. p. 208 Röth.) heisst: "Optag our o Pilolage την δυάδα Κρόνω σύνευνον είναι λέγει, ον κατά το προφανές γρόνον αι τις είποι, so begnügen wir uns, nur kurz anzudeuten, dass die dyas als princip der vielheit und mannigfaltigkeit eine bedingung der veränderungen ist, welche wieder die zeit zur voraussetzung hat.

Eine ähnliche herabsetzung der vom volk geglaubten götter sinden wir beim Empedokles, der ja wenigstens auch bei den Pythagoreern in die schule gegangen war, und dessen lehre einen ähnlich mystisch-religiösen charakter hat. Wenn nun selbst die bei den Orphikern und Pythagoreern am höchsten geachteten götter Apollon und Dionysos für sterblich erklärt werden, so wird doch diese sterblichkeit zugleich wieder aufgehoben, indem die wiederbelebung in gewissen zeitabschnitten geseiert wird und zwar die wiedererscheinung Apollons jährlich im frühlingsansang, die des Dionysos alle zwei jahr nach der wintersonnerwende. Sowohl tod als wiederbelebung ward festlich begangen. Da aber zugleich die götter doch immer als thätig vorgestellt werden,

kann kein langer zwischenraum zwischen beiden festen gewesen sein, sie müssen vielmehr unmittelbar auf einander gefolgt sein, wie dies auch bei andern göttern feststeht: s. Bötticher tektonik buch 4, p. 221. Denn fortdauernde thätigkeit und lebendigkeit ist z. b. auch darin ausgesprochen, dass der tag, tan dem jeder gott geboren gedacht wurde, monatlich wiederholt wird: Petersen geburtstagsfeier p. 308.

Darüber ist nun aber Bötticher in beziehung auf Dionysos anderer ansicht, indem er über die jahreszeit der lustration oder grabesweihe (das grab des Dionysos) p. 9 sagt: "für die zeit des jahres jeder trieteris, in welche die weihe des Dionysosgrabes gesetzt werden kann, ergiebt sich ohne weiteres der gegensatz der zeit, in welcher Dionysos auferweckt wird. Das ist das ende des winters, unmittelbar bei beginn des frühlingsmonats Bysios oder Pythios, dessen siebenter tag zu Delphi als tag der geburt also der epiphanie des Apollon gilt." Das wird nun mit beziehung auf Macrob. I, 18 dadurch motivirt, dass Dionysos die winterliche, Apollon die sommerliche sonne sei. Und in ähnlicher weise ist die sache schon tektonik buch 4, p. 170 und 222 gefasst. Dabei sind aber mancherlei schwierigkeiten nicht erwogen-Die epiphanie Apollons ward jährlich gefeiert; das müsste aber auch mit der lustration des grabes des Dionysos der fall gewesen sein, wenn sie jene feier vorbereitet haben sollte; diese aber war, wie gesagt, zweijährig. Auch ist es kaum denkbar, dass Dionysos neun monate als im grabe ruhend gedacht wurde, geschweige denn zwölf + neun monate, wie es sein müsste, wenn die lustration, die doch eine art bestattungsfeier ist, ans ende des frühlings gefallen wäre. Nun ist aber Dionysos auch den ganzen sommer lebendig und wirksam in förderung der vegetation, zunächst des weinstocks und tritt auch im cultus, wo wir denselben genauer kennen, wie in Attika nicht zurück, wie an den Skirophorien, Boedromien und Oschophorien, auch scheint er in Delphi bei den Herakleen eine rolle gespielt zu haben. Man kunn dagegen sagen, dass die sehr verschiedenen seiten desselben gottes zumal in verschiedenen staaten eine verschiedene, ja entgegengesetzte auffassung für den cultus zuliessen. Allein es würde doch immer des beweises bedürfen, dass dies hier der fall, d. h. dass Dionysos im sommer im grabe ruhend und nicht auf der oberwelt thätig gedacht ward, obgleich er im cultus zur erscheinung kommt. Sehen wir aber auf die naturbedeutung, auf welche sich Bötticher beruft, indem er nach Macrobius den Dionysos für die winterliche sonne erklärt, so dürfen wir auch die andre seite nicht vergessen, dass er auch herr der feuchtigkeit (Plut. de Is. et Os. 34), die zwar im sommer ab. nimmt, aber nicht ganz verschwindet, im frühling aber, in dessen anfang sein tod fallen soll, ganz besonders wirksam ist und sichtbar hervortritt. Wenn Bötticher sich auf den satz beruft, dass "bei den Hellenen überall das fest der epiphanie des neuen gottes stets dem abschiede und der todtenweihe des andern folge", so ist mir davon kein beispiel erinnerlich, wenigstens ermangeln wir eines zeugnisses, dass die todtenweihe des Dionysos zur epiphanie des Apollon in beziehung gesetzt sei. Gewöhnlich und namentlich in der hier zu grunde liegenden orphischen theogonie folgt die wiederbelebung des gottes aus dem noch schlagend geretteten herzen unmittelbar auf die bestattung. Dass die wiedererweckung in den anfang des winters fiel, darüber waltet kein zweifel ob; dazu kommt, dass naturfeste durch die natur selbst bestimmt waren, die zerreissung des Dionysos durch die Titanen war aber das absterben der natur im spätherbst, zunächst die entblätterung des weinstocks durch die stürme. Desshalb kann auch die todtenfeier des Dionysos nur im spätherbst gewesen sein. Je später im jahr in Griechenland die natur abstarb, und je früher die ersten spuren der wiedererwachenden vegetation sich zeigten, desto mehr miissen wir geneigt sein, anzunehmen, dass diese feste in derselben art auf einander folgten und nicht weit von einander entfernt lagen. Wenn sie nicht, wie sonst der fall, einander noch näher lagen, so führt die gleichsetzung des Dionysos mit dem Osiris und die übertragung aegyptischer vorstellungen und gebräuche seines cultus auf den des Dionysos darauf, anznnehmen, dass sein todestag wie der des Osiris auf den 17ten des letzten herbstmonats (in Delphi nach Hermann Apelläos) gesetzt sei, was um so wahrscheinlicher, da nach Plutarch deshalb die Pythagoreer die zahl 17 ἀντίφραξις versperrung oder verfinsterung genannt und als unheilig oder unrein betrachtet haben (agooiovrza, Plut. de Isid. et Osir. cap. 42). Endlich lässt namentlich Plutarch überall die feier der wiederbelebung unmittelbar auf die todtenfeier folgen, ja das umherschwärmen, bis der gott wiedergefunden ist, scheint ein theil der todtenfeier zu sein. So heisst es de Iside et Os. c. 35 von dem vergleich der orgien des Diony-

sos mit denen des Osiris: ὁμολογεῖ δὲ καὶ Τιτανικά καὶ νὺξ τελεία τοῖς λεγομένοις 'Οσίριδος διασπασμοῖς καὶ ταῖς ἀναβιώσεσι καὶ παλιγγενεσίαις όμοίως δὲ καὶ τὰ περὶ τὰς ταφάς. Αἰγύπτιοί τε γὰρ Ὀσίριδος πολλαγοῦ θήκας, ώςπερ είρηται, δεικνύουσι καὶ Δελφοί τὰ τοῦ Διονύσου λείψανα παρ' αύτοῖς παρά τὸ γρηστήριον άποκείσθαι νομίζουσι καὶ θύουσι οί Όσιοι θυσίαν απόβόπτον έν τω ίερω του Απόλλωνος, όταν αί θυιάδες έγειρωσι τον Aιχνίτην. Nach dem was vorhergeht, kann man nicht zweifeln, dass das geheimnissvolle opfer, welches die Hosioi (priester des Dionysos in Delphi) darbringen, nichts anderes ist als ein todtenopfer für den Dionysos, das mit jener grabesweihe zusammenhängt, die auf der Dresdener basis dargestellt ist und dessen in der oben (p. 79) angeführten stelle des Lykophron und seiner scholien gedacht wird. Nun heisst es aber, das opfer sei gebracht zur zeit, wenn die Thyiaden den Dionysos wecken. fällt der auszug noch in die zeit der todtenfeier (s. unten). In demselben unmittelbaren zusammenhange erscheinen beide feste Plut. de Ei apud Delph. c. 9 Διόνυσον δε καὶ Ζαγρέα καὶ Νυκτέλιον καὶ Ἰσοδαίτην αὐτὸν ὀνομάζουσι καὶ φθοράς τινας καὶ ἀφανισμούς καὶ τὰς ἀποβιώσεις καὶ παλιγγενεσίας οἰκεῖα ταις είρημέναις μεταβολαις αινίγματα και μυθεύματα περαίτουσι, wo besonders zu beachten, dass ἀποβιώσεις und παλιγγενεσίας durch den artikel wie ein ganzes zusammengefasst werden. Nach Plutarch de Def. Orac. 13 war der tag des auszugs, um den Dionysos wiederzufinden, ein trauertag: έορτάς τε καὶ θυσίας ώς περ ημέρας αποφράδας και σκυθρωπάς, έν αίς ώμοφαγίαι και διασπασμοί, εηστεῖαί τε καὶ κοπετοί, wo die letzten worte auf die Eleusinien, die zunächst vorhergehenden unzweifelhaft auf die trieterische feier des Dionysos zu beziehen sind, beide aber als trauertage, in denen jedoch opfer dargebracht wurden, geschildert werden. Das können aber schwerlich andere als die todtenopfer gewesen sein, die dem auszuge vorhergegangen oder während desselben gebracht wurden.

Kann es nicht zweifelhaft seien, dass das fest diesem mythus nach der überlieferung der orphischen theogonie entsprach, so folgt daraus, dass die feier der wiederbelebung unmittelbar auf die todtenfeier gefolgt sei oder wenigstens letztere nicht gar lange vorherging: s. Clemens Protrept. p. 5 ed. Sylb. p. 15 ed. Oxon., Euseb. Praep. II, 3, 13 u. f., Lobeck Aglaoph. I, p. 553 u. f. Was

im mythos so unmittelbar auf einander folgte, muss auch in der festfeier, die ihn wiedergab, eng verbunden gewesen sein, wenigstens ist kein grund es anders zu denken, wenn es nicht ausdrücklich überliefert ist. Das ist aber nicht der fall. Wenn der entgegengesetzten annahme dazu fast unüberwindliche schwierigkeiten, wie wir gezeigt haben, entgegentreten, so haben wir um so mehr ursache anzunehmen, dass in der trieterischen feier tod und wiedergeburt eben so eng verbunden gewesen seien, wie es z. b. bei Bötticher über die Plynterien nachgewiesen ist, tektonik buch IV, p. 311, wenn auch vielleicht zeitverhältniss und bedeutung der Kallynterien anders zu fassen sind: s. Petersen die feste der Pallas Athene p. 11.

Man kann freilich dagegen einwenden, es sei zwar bei dieser leichenfeier von einem opfer der Hosioi, der fünf delphischen priester des Dionysos (Plut. de Isid. et Osir. c. 35) die rede und wenn auch ein opfer der Thyiaden, wie auf dem Taygetos (Paus. III, 20, 4) auch in Delphi vor dem auszug anzunehmen, so werde doch nirgends der schmückung des grabes gedacht; allein bei den zahlreichen abbildungen, die wir gerade von todtenopfern haben, wird das grab eben so wie hier mit binden geschmückt: s. z.b. Stackelberg gräber der Hellenen, Taf. 44-46, Millin, Peintures des Vases I, 16 und 21. Ein ähnliches trauerfest mag nun auch der epiphanie des Apollon vorhergegangen sein; dies musste sich aber auf denselben gott bezogen haben, und es findet sich bei der neunjährigen feier des Septerion davon eine spur in der erinnerung an die dienstharkeit Apollons, welche an dem knaben, der den Apollon vorstellte (Plut. Def. Orac. 15), vollzogen ward. dienstbarkeit beim Admet ist aber, wie bereits oben erwähnt, als ein symbolischer ausdruck für den aufenthalt in der unterwelt d. h. dem tod zu verstehen.

Ein ähnlicher gedanke scheint die ursache zu sein, wesshalb die todtenfeier des drachen (Euseb. Praep. Ev. II, 6.7) an den Pythien im anfang des herbstes stattfand, obgleich der tod desselben als im frühling bei der wiederkehr des Apollon stattfindend gedacht sein muss. Denn mit dem herbstregen füllten sich wieder quellen, bäche und flüsse, ward also im Pleistos der drache wieder belebt, die spiele wurden aber auf die todtenfeier bezogen.

So eutspricht die dreifache todtenfeier den drei gräbern im innersten heiligthum des delphischen tempels; und selbst dem dienst des heitersten gottes, des repräsentanten der echt hellenischen götter, ist jener mythische hintergrund nicht fremd, indem das menschliche leben auch von einer trüberen und ernsteren seite angesehen ward, welche, wie der verfasser in seiner schrift "über den geheimen gottesdienst der Hellenen" darzuthun gesucht hat, die ganze religion der Griechen in den mysterien durchdrang.

Hamburg.

Ch. Petersen.

# Sophoel. Aiac. vs. 257.

Es thut bisweilen noth, alte emendationen ins gedächtniss zurückzurufen. Auf die worte des chors, dass den Aias αἶσ ἄπλατος ίσγει bemerkt Tekmessa: οίκ έτι· λαμπράς γάρ άτερ στεροπᾶς ἄξας ὀξὸς νότος ως, λήγει. Bei dieser lesart haben sich viele beruhigt, andere weitgreifende änderungen vorgenommen. Allein durch ein derartiges beruhigungsmittel, wie man es hier angewandt hat, "Sunt haec aliis in locis aliter comparata" kann man sich nicht beschwichtigen lassen, und grosse änderungen sind unnöthig, da der allein passende gedanke durch eine sehr einfache verbesserung gewonnen wird, durch Lobeck's ἀπ' ἀστεροπᾶς. So wie der gewittersturm kein anhaltender wind ist, sondern in folge des gewitters plötzlich daherbraust und sich sofort legt, wenn jenes vorüber ist, so ist der wahnsinn des Aias kein anhaltender, sondern ein nur das rachewerk begleitender, der nach ausgetobter rache gewichen ist. Das areo ist eine blosse wiederholung des αστερ, und wenn eine absichtliche, dann sicher in dem sinne: wie der daherbrausende 'süd sich ohne das gewitter legt, d. h. wenn das gewitter vorüber ist.

Ostrowo.

R. Enger.

#### Arist. Nubb. 179:

ἐχ τῆς παλαίστρας θοἰμάτιον ὑφείλετο.

Diese verdorbene stelle emendirt Bergk: ἐχ τῆς πάλης θοινημάτον ὑφείλετο, so dass πάλη dasselbe was vorher λεπτή τέφρα bedeutet, die asche. Liesse sich aber nicht für θοινημάτιον der genetivus partitivus θοινατικῶν schreiben und als näheres obiect zu ὑφείλετο aus der frage des Strepsiades v. 176 τί οὖν πρὸς τᾶλφιτ' ἐπαλαμήσατο eben τὰ ἄλφιτα hinzunehmen?

Bitterfeld. O. Goram.

## II. JAHRESBERICHTE.

# 10. Die tragödien des Sophokles.

#### Erster artikel.

Der nachfolgende bericht giebt eine zusammenstellung der leistungen auf dem gebiete der texteskritik des Sophokles seit der vollendung der Schneidewinschen ausgabe, also vom jahre 1856 bis ostern 1859. In dieser zeit sind erschienen:

- 1) die von A. Nauck (Berlin, Weidmann) besorgten neuen auflagen der ausgabe von Schneidewin, des Oedipus Tyrannos 1856, der Trachinierinnen und des Oedipus auf Kolonos 1857, der Electra 1858.
- Sophoclis tragoediae, ed. Theodorus Bergk, Lipsiae, Tauchnitz 1858. LXIV und 356 S. 8.
- Sophoclis tragoediae ex rec. Guilielmi Dindorfii, edit. tertia correctior, Lipsiae 1859, in der Bibliotheca Teubneriana, 381
   8.
- Sophokles. Für den schulgebrauch erklärt von Gustav Wolff. Erster theil. Aiax. Leipzig bei Teubner 1858. VIII und 152 S. 8.
- 5) Des Sophokles könig Oedipus. Schulausgabe mit kritischen und das versmass erklärenden anmerkungen, herausgegeben von Dr. Friedrich Bellermann. Berlin bei Springer 1857. XIX und 144 S. 8.
- 6) Studien zu Sophokles von professor Hamacher, erster bd. Electra. Griechisch und deutsch mit kritisch exegetischen anmerkungen. Regensburg bei Joseph Manz 1855, 216 s. 8. II bd. Antigone 1856 VIII und 216 S. III bd. Trachinierinnen 1856, 224 S.
  - 7) eine anzahl von gelegenheitsschriften.
- A. Nauck hat die einrichtung beibehalten, welche Schneidewin seiner ausgabe in der dritten auslage des ersten bändchens gegeben hat, wonach unter dem texte fast nur erklärende anmerkungen stehen, dagegen in einem anhange die kritisch unsicheren stellen besprochen werden. Hier begründet Nauck seine abweichungen von Schneidewin, und theilt mehrere werthvolle emendationen mit. Ein anhang, der die abweichungen von Laurentianus A enthält, gereicht der ausgabe zu grosser empfehlung; es ist au-

sser der collation von Elmsley noch die von Cobet benutzt worden, die Nauck aus Schneidewins nachlass erhielt, ausserdem für den Oedipus Tyrannus die vergleichung von G. Wolff, im Rheinischen museum IX, S. 118-29 mitgetheilt, endlich für eine erhebliche anzahl von stellen der Electra die vergleichung von W. Dindorf, die sich Nauck erbeten, da ihm die Cobetsche collation durch verschweigung zahlreicher von Gaisford angemerkten varianten zweifel an ihrer genauigkeit erweckte. - G. Wolff's schulausgabe des Aias hat fast dieselbe einrichtung, wie die von Schneidewin; der kritische anhang giebt die abweichungen von Laurentianus A. den Wolff selbst verglichen und ausserdem die Cobetsche collation benutzt hat. So werden uns in kurzer zeit die collationen des Laur. A von Elmsley, Cobet und Wolff vollständig vorliegen, aber die zweifel über die lesart an sehr vielen stellen keineswegs beseitigen, so dass wie für den Aeschvlos dieser handschrift, so auch für den Sophokles eine neue, die correcturen der verschiedenen hände genau berücksichtigende vergleichung als sehr wünschenswerth erscheinen muss. Die genaueste collation scheint W. Dindorf zu besitzen, von der wir vielleicht bei einer neuen auflage der Oxforder ausgabe etwas erfahren dürften: die neueste ausgabe in der bibliotheca Teubneriana enthält leider nur den an einzelnen stellen verbesserten text, ohne hierüber rechenschaft zu geben, was auf handschriftlicher überlieferung und was auf correctur beruht, da doch die angabe der abweichung von Laur. A bei geringem raumaufwande die brauchbarkeit der ausgabe bedeutend erhöht hatte; selbst die in aussicht gestellte ausführliche praefatio ist dem buche nicht beigegeben. Dagegen hat Th. Bergk alles gethan, was einer solchen ausgabe ohne commentar zur empfehlung gereichen kann. Jede abweichung von der handschriftlichen überlieferung ist vermerkt zugleich mit nennung des besserers; ausserdem ist eine grosse zahl sehr schöner verbesserungsvorschläge mitgetheilt, eine abhandlung De vita Sophoclis vorangeschickt, die reich an feinen bemerkungen das material mit kritischem takte sichtet, endlich ein index der Nomina propria angehängt. Die ausgabe des Oedipus Tyrannus von director Bellermann sucht die schüler in die kritik einzuführen und verweisen wir auf dasjenige, was wir über diese ausgabe in der zeitschrift für das gymnasialwesen XIII, p. 132 ff. bemerkt haben. Hamacher's studien endlich ziehen wir hier nicht in betracht. Hamacher hält es. um nur das eine anzuführen, für ein vorurtheil, an der starren regel festzuhalten, dass im sechsten fusse des trimeters der spondeus unzulässig sei, und er nimmt mit verwunderung und bestürzung wahr, wie auf dem altar dieser starren regeln ohne ausnahmen die wunderschönsten traditionen verbluten müssen. Für diese wunderschönen traditionen haben wir wenigsteus ebensowenig sinn und verständniss, wie für die ästhetischen erörterungen des hrn. Hamacher.

Um den durch diese ausgaben in der kritik des Sophokles bewirkten fortschritt richtig zu würdigen, wäre es angemessen, eine geschichtliche übersicht der bisherigen textesrecensionen vorauszuschicken. Diese aufgabe wird aber für einen besonderen artikel ausreichenden stoff bieten, und dann weit fruchtbringender gelöst werden können, wenn eine genauere vergleichung der handschriften vorliegen wird. Auch geben die angezeigten schriften keine besondere veranlassung hierauf einzugehen, da sie sämmtlich ziemlich übereinstimmend nach dem schon vordem zur geltung gebrachten grundsatze dem Laur. A als dem sichersten führer folgen, ohne dabei die lesarten der anderen handschriften ganz unbeachtet zu lassen, so dass es hauptsächlich darauf ankommt, mit welcher einsicht von den herausgebern das richtig überlieferte als solches anerkannt und das verdorbene gebessert ist. Wie sich die verschiedenen herausgeber zur überlieferung stellen, wollen wir an einem stücke nachweisen, und wählen hierzu den Aias wegen der einzelausgabe dieses stückes von G. Wolff.

Wenn wir die abweichungen in der orthographie, accentuation und ähnlichen blos formellen dingen, in der interpunktion und personenvertheilung unberücksichtigt lassen, so zählen wir bei Schneidewin 48, bei Bergk 50, bei Dindorf 57, bei Wolff 67 stellen, an denen verbesserungen in den text des Aias aufgenommen sind, so dass die Schneidewinsche recension die conservativste ist, die Wolffsche sich am meisten von der überlieferung entfernt. An 24 stellen treffen die vier herausgeber in der aufnahme derselben emendation zusammen, doch sind dies meist ältere, auch von früheren berausgebern anerkannte besserungen. findet sich mehrfach bei jedem der herausgeber eine andere lesart im text, so an den freilich sehr schwierigen stellen 601, 1190, aber auch sonst, wie 717, wo bei Schneidewin θυμόν i, bei Bergk θυμόν, bei Wolff θυμών, bei Dindorf θυμοῦ τ' steht, 901 wo Schneidewin die lesart der bücher κατέπεφνες αναξ, Wolff dagegen ἄναξ κατέπεφτες, Bergk κατέπεφτες ώναξ, Dindorf κατέπεφτες αναξ σόν aufgenommen hat. Oft gehen zwei recensionen zusammen, besonders die von Schneidewin und Bergk, oft steht eine den übereinstimmenden drei andern allein gegenüber. Selten steht Schneidewin allein, wie 1312, wo er die Dindorfsche, von diesem selbst aufgegebene vermuthung τοῦ σοῦ ξυναίμονος, 1339, wo er Doederlein's gleichfalls nicht zu billigenden vorschlag ob xav auμάσαιμ' αν aufnimmt. Oefter Bergk, der 649 και mit den büchern edirt, während die andern, richtig wie wir glauben, zal ediren; 195 Ritschl's nott, 880 έδρας statt ἄγρας, 771 die eigene verbesserung dlug 'Adavas hele' arour dooa eir, nuda t' en' ex-Jouis -, 1152 die eigene besserung eloedeir statt eloedwr aufnimmt. Ebenso Dindorf, der 116 ool & εφίεμαι θεά, 428 οὐδ, 496 η, 635 πάρ' mit Elmsley, 1144 ἐνεῦρες edirt. Am häufigsten steht Wolff allein, indem er theils die überlieferung festhält, wie 350 μόνοι τ', 776 τοῖς, 1230 ἐφώνεις, an allen drei stellen mit unrecht, theils und besonders von den handschriften abweicht, wie 135 dyylulov, 177  $\tilde{\eta}$ , 194  $\mu$ axqulwr, 378 wo l $\omega$  zugesetzt wird, angeblich wegen der strophe, 431 richtig ξυιμόσειν, 564 mit Musgrave mlovoic, 573 unte mit Schaefer, 604 novo statt vooro mit Martin, 756 τῆδ' ἔθ' ημέρα mit Schaefer, 758 κανόητα, was auch Bergk für richtig hält, 867 παπαῖ, παπαῖ mit Lachmann, 978 ώνπεο, 1145 κουβείς, 1184 μοι ών — μελήσω (van Gent Mnemos. VII, p. 221 vermuthet μύλω, τάφου μελήσει τῶδε—), 1307 γελών für λέγων, 1350 εὖ σέβειν, 1357 γε statt με. V. 869 vermuthet Wolff επιστάτα γε σύν μ' άγει, und επιστάτα ist wohl richtig, sonst aber kann man einfacher με συμβάλλει schreiben, das wegen des επίσιαται in συμβαλείν verändert leicht in das den zügen wie der bedeutung nach nicht sehr abweichende συμμαθείν übergehen konnte. Ferner glaubt er, dass der folgende fehlende vers bei Herodian μάτη ενθεν και γενική παρά Σοφοκλεί · ούτι τοι μέτρον μώτας (fr. 715) erhalten sei, man habe nur μάλ' vor ούτι einzusetzen; aber diese worte kann man doch nur vom masslosen unverstande verstehn, in dem hier erforderlichea sinn hätte τέομα stehen müssen. - Dass sämmtliche herausgeber sich bestreben, den text des Laur. A, und zwar von erster hand ihrer recension zu grunde zu legen, haben wir erwähnt. Auffallend ist, dass Schneidewin 289 Alur edirt, da der Laur. A Aluc bietet, was Bergk, Wolff und Dindorf aufgenommen haben, 1304 ἀριστέων, die andern mit Laur. A pr. apioteou; ebenso dass Bergk 168 die vulgata ατε beibehalt, da im Laur. A pr. απερ steht, dem die drei andern herausgeber folgen. Oefter weicht Dindorf ab., der 61 πόνου edirt, die andern mit Laur. A gibrov, 451 έπετείνοτε', die andern mit Laur. A pr. ἐπευθύνοντ', 543 λόγου, die andern mit Laur. A pr. λόγων, 1137 κακῶς, die andern mit Laur. A pr. καλως. Dagegen hat Dindorf 1358 allein mit Laur. A pr. βροτων, die andern βροτοίς, doch giebt Wolff keine abweichung von Laur. A an, so dass hiernach im Laur. Bootois stünde, ebenso schweigt er 205, wonach μέγας, nicht ὁ μέγας die lesart des Laur. wäre, ferner 635, wo Bergk und Schneidewin κρέσσων, weil als lesart des Laur, angeführt, ediren, Wolff dagegen mit Dindorf xoeloσων ohne angabe einer abweichung. Am meisten sucht sich Wolff dem Laur. A pr. anzuschliessen, mit dem er 33 υπου (die andern ότου), 80 είς δόμους (die andern εν δόμοις), 149 πάντων (die andern πάσιν) mit Nauck's änderung von 'Οδυσσεύς in 'Οδυσεύς, 221 αίθονος mit Dindorf (Schneid. αίθοπος, Bergk αίθωνος) edirt. Dass sich im Laur. A fehler finden, welche in don andern handschriften richtig verbessert sind, muss man natürlich finden, allein auffallende abweichungen sind wohl zu beachten. So lautet die vulgata 245 ώρα τιν ήδη κάρα καλύμμασιν, die von Schneidewin und Dindorf aufgenommen ist; da aber im Laur. A ώρα τιν ήδη τοι χράτα καλύμμασιν steht, so edirt Wolff το χρατα, freilich unrichtig, da jene

lesart, wie Bergk geschen hat, ήδη 'στι κράτα bedeutet. V. 45 χῶν ἐξέπραξεν, εὶ κατημέλησ' ἐγώ bietet Laur. A pr. ἐξεπράξαι', und dies hat Dindorf aufgenommen und auch Bergk hält es für das wahrscheinliche. Es ist aber nicht anzunehmen, dass der dichter gegen den fest ausgeprägten sprachgebrauch das medium statt des activums gesetzt habe, zumal ohne alle nöthigung. Die annahme aber, dass die bedeutung des mediums hier festzuhalten und die glosse des Hesychius έξεπράξατο · έφόνευσεν auf unsre stelle zu beziehen sei, verstösst ganz entschieden gegen den sinn der stelle, so dass mit recht M. Schmidt im Hesvchius unter ἐξεπρά-Euro auf unsern vers nicht verwiesen hat. Wenn nun aber Wolff hier der vulgata folgt, so steht dem entgegen, dass nicht einzusehen ist, wie diese auffallende lesart des Laur. A entstanden sei. Hier schlägt Schneidewin den richtigen weg ein, indem er an eine dritte lesart denkt, aus der jene beiden entstanden sind, nur hat er mit κῶν ἐξέπραξ' ῶν nicht das das rechte getroffen. derartigen antworten setzt der Grieche ye, und dieses je ist hier nach έξέπραξε, das im gegensatz zu βούλευμα steht, fast unentbehrlich. Nach einem gewöhnlichen fehler las man aber έξεπραξεί und dies wurde von den einen in ξεπράξατ', von den andern in έξέπραξεν geändert. - Gegen die annahme von interpolationen sträubt sich besonders Wolff, der nur die verse 841, 842 und 1417, sowie 714 die worte τε καὶ φλέγει als unecht bezeichnet. Allein wie ist es möglich, den mit recht von den andern herausgebern ausgestossenen vers 554 zu halten, der auch durch A. Spengel's besserung ἀνώδυνον κακῶν nicht zu schützen ist! oder zu glauben, dass es vers 966 mit der änderung von  $\tilde{\eta}$  in  $\tilde{j}_i$ oder in n, wie Martin will, abgethan sei. Hier lässt auch Schneidewin jetzt den text bestehen, Dindorf klammert 966-70 ein, Bergk meint, die stelle von 961 an sei vielleicht von demjenigen interpolirt, der das ursprünglich zu einer trilogie gehörige stück behufs besonderer aufführung redigirt habe. Ferner verdächtigt Schneidewin die verse 1105, 6, die Dindorf einklammert, während Wolff 1103, 4 nach 1106 stellen will. Endlich glaubt Schneidewin auch in der dritten ausgabe noch an die unechtheit von 1396, 97. Dindorf wirft 571 und 812 aus, die auch Bergk unecht scheinen, der erstere auch Martin, ferner übereinstimmend mit Bergk nicht bloss 841, 42, sondern aush 839, 40. Endlich werden von Bergk noch ausserdem für unecht gehalten 135 die worte τῆς ἀμφιρύτου, die verse 821, 22. 855-65, endlich der schluss des stückes von 974-1419. Hierüber spricht sich Bergk in seiner Commentatio de vita Sophoclis genauer aus. Er glaubt, der Aias und die Trachinierinnen seien in ihrer gegenwärtigen gestalt nicht von Sophokles gedichtet; der ursprüngliche Ains, eine jugendarbeit des dichters, habe mit dem Teukros und Eurysakes eine zusammenhängende trilogie gebildet und sei, wie die stücke des Aeschylos (Agamemnon!) kurz gewesen, später, postprincipiis belli

Peloponesii habe lophon behufs einer aufführung des einzelnen stückes Aias dasselbe zu einer selbständigen tragödie erweitert und nicht nur den jetzigen schluss hinzugedichtet, sondern auch anderes in dem stücke theils hinzugefügt, theils gestrichen. Ueber diese hypothese lässt sich mit wenigen worten nicht entscheiden, so viel aber scheint einleuchtend, dass bei dieser annahme die von lophon vorgenommenen änderungen des ursprünglichen stückes so weitgreifend anzunehmen wären, dass wir es überhaupt nicht mehr mit einem stücke des Sophokles zu thun hätten. Denn in der erhaltenen tragödie greift alles so in einander, dass ohne den schluss nicht nur einzelnes, sondern auch die ganze anlage nicht zu begreifen wäre. So muss der zuschauer das auftreten des Teukros erwarten, und zwar in demselben stücke, denn in dem zweiten stücke der trilogie kann das unmittelbar auf den tod des Aias folgende nicht dargestellt worden sein. So müsste man die scene, in welcher der ἄγγελος auftritt, streichen, besonders von 797 an, die rede der Tekmessa 803-812 1, in dem monologe des Aias die verse 826-830, so dass von diesem gefeierten monologe schliesslich nur wenige zeilen übrig bleiben dürften. Ebenso ist das spätere auftreten der Tekmessa und des Eurysakes vorher motivirt, und die schöne rede des Tekmessa von 485 an wäre ziemlich bedeutungslos, denn die tragödie ist kein epos, wenn nicht die angeführten gefahren für weib und kind wirklich eintreten. Auch der prolog müsste zugedichtet sein, denn das auftreten des Odysseus wird erst durch seine am schlusse eintretende vermittelung zu einer wahrhaft schönen und glücklichen poetischen erfin-dung. Doch dieser gegenstand ist im vorbeigehen nicht zu erschöpfen, und wir bemerken nur noch, dass auch Wolff den Aias für eine der frühesten arbeiten des Sophokles hält. Dass aber der uns vorliegende Aias in eine spätere zeit als die Antigone fällt, lehrt der bau der trimeter. Wolff nimmt ferner zwölf choreuten an, unter die er einzelne chorpartien vertheilt, was zu widerlegen uns hier zu weit führen würde.

So viel wird wohl ausreichen, die stellung der verschiede
1) Raspe Quaestionum Sophoclearum particula II (De Sophoclis Aiace)
im programm der domschule zu Güstrow 1856 meint, dass in der bekannten ekkyklemscene (Raspe nimmt kein ekkyklem an, da die ausdrücke ἀνούγετε, θιούγω, πάχτον, ξυνέφξετε nicht von ekkyklem gebraucht
werden. Wer hat dies aber behauptet?) zugleich mit Aias nur Tekmessa abtrete, Eurysakes aber einem diener übergeben werde, so dass
der chor, der dies mit eigenen augen gesehen, vers 984 sagen könne
μόνος παφά σχηγαίσων. Diese ansicht wird zwar wieder zurückgenommen, durfte aber überhaupt nicht aufgestellt werden, da es 809 heisst
vi θράσω, τέχνον; Raspe's abhandlung berücksichtigen wir im folgenden
nicht, da sie sich mit kritik nicht beschäftigt, und bemerken nur,
dass darin nachzuweisen gesucht wird, es sei dem Aias mit seinen
versicherungen 646 ff. voller ernst. Die schuld des Sophokles ist es
wenigstens nicht, wenn seine dichtung in solcher weise missverstanden wird.

nen herausgeber zu einander und zur überlieferung zu bezeich-Weit wichtiger ist es jedoch, durch eingehen auf die einzelnen stellen nachzuweisen, in wie weit dieselben durch die bemühungen der genannten gelehrten gefördert sind. So würden aber fast alle kritisch unsicheren stellen des Sophokles zur besprechung gelangen, und wollten wir uns etwa auf das beste beschränken, so würde unsere berichterstattung von dem vorwurfe der einseitigkeit nicht frei sein. Wir wählen daher den ausweg, dass wir sämmtliche in den zerstreuten einzelschriften mitgetheilten conjecturen hier aufführen und nur für diese stellen das verfahren der oben genannten kritiker berücksichtigen. So erhalten wir für unsere berichterstattung ein fest begrenztes gebiet und wir glauben so besonders angehenden philologen einen dienst zu erweisen, indem wir ihnen mühe und zeit ersparen, die zu dem wirklichen gewinne in keinem verhältniss steht. Offenbar falsche vorschläge übergehen wir, und führen wir auch so viel nutzlose hariolationen an, so suchen wir an solchen stellen, so weit wir dies im stande sind, durch eigene vermuthungen dem wahren näher zu treten. Nachstehend lassen wir das verzeichniss der von uns berücksichtigten schriften folgen:

1) Prof. Fr. Martin, de aliquot locis Aeschyli Supplicum et Sophoclis Tragoediarum, im osterprogramm 1858 des Friedrich-Wilhelms-gymnasiums zu Posen p. 25—39 (zu sämmtlichen stücken).

2) Fr. Th. Hertel, kritische und exegetische bemerkungen über einige stellen des Sophokles, im osterprogramm 1856 des gymnasiums zu Torgau (zu allen stücken, den Philoktet ausgenommen), 19 s. 4.

3) Collaborator dr. Buchholz, Emendationum Sophoclearum specimen I, programm des gymnasiums zu Clausthal, ostern 1855, 18 s. 4., specimen II, ebendaselbst 1856, 22 s. 4. (I, Phil. El. Ant. II, Ai. Phil. Ant. Trach.).

4) Director dr. K. W. Piderit. sophokleische studien II, osterprogramm. Gymnasium zu Hanau 1857, 24 s. 4. (Ai. Oed. Col.)

5) Coniectanea Andreae Spengel Leon. f. in Sophoclis tragoedias. Monachii 1858, 15 s. 4. Gratulationsschrift der Seminarii philologici Monacensis sodales zu Fr. Thiersch's doctorjubiläum (zu allen stücken, die El. ausgenommen).

6) Aiacis Sophocleae metra descr. dr. C. M. Francken, Gro-

ningae 1857, 29 s. 8.

7) Fr. Haasii, Miscellanea philologica, im Index lectt. der universität zu Breslau, wintersemester 1856, p. 11—16 zum Oedip. T.

8) H. Bonitz, beiträge zur erklärung des Sophokles. II heft. Wien 1857, 71 s. 8.

9) Prof. Lorentz, Antigones Sophocleae stasimum primum, partim explicatum, partim emendatum, programm des gymnasiums zu Altenburg ostern 1856. 12 s. 4.

10) Director dr. Fr. Helmke, die parodos aus Sophokles' An-

tigone, lateinische übersetzung in den versmassen des originals mit anmerkungen. Programm des gymnasiums zu Cleve 1858, 36 s. 4.

11) G. Thudichum, zu Sophokles Antigone. Programm des

gymnasiums zu Büdingen 1858, 43 s. 4.

12) Herm. Bonitz, beiträge zur erklärung des Sophokles. Wien 1856, 88 s. 8. (Phil. Oed. C.).

Hierzu kommen noch beiträge in den zeitschriften und anderen programmen, die wir an den betreffenden stellen anführen werden.

Unter der grossen zahl der in diesen schriften vorgeschlagenen emendationen finden sich leider nur wenige, welche wirklich der beachtung werth sind, dagegen viele recht verkehrte, namentlich ist es Buchholz nicht gelungen, die kritik des Sophokles irgendwie zu fördern, der in den beiden angeführten abhandlungen und in seinem aufsatze in Jahn's jahrbüchern LXXVI, p. 223. 343. 403. 455 zwar das material fleissig sammelt, sich aber als ein nicht blos unglücklicher, sondern auch unkundiger kritiker zeigt, wie er denn beispielsweise Antig. 23 χρηστὸς ὁ θεῖος, 601 ἄμα (ἀμῷ) zóviς vorschlägt. Um so mehr zeichnen sich Martin's verbesserungsvorschläge aus, die überall von scharfsinn und verständigem urtheil zeugen. Auch die kleine schrift von A. Spengel empfiehlt sich durch richtigen takt und einige gute verbesserungen. Indem wir uns nun zur besprechung der einzelnen stellen wenden, glauben wir der bequemlichkeit des lesers zu dienen, wenn wir nach der reihenfolge der stücke zusammenstellen, was von den einzelnen kritikern für jedes stück geleistet ist.

Aias.

Martin führt v. 269 ήμεις ἄρ οὐ νοσοῦντες ἀτώμεσθα νῦν A. Nauck's emendation an ἔχεις ἄρ οὐ νοσοῦντες, 'die dieser irgendwo mitgetheilt habe. Åber Nauck schlägt ZA. 1855 p. 111 vor έχεις ἄξ οῦ νοσοῦντες. Dass indessen οῦ nicht geändert werden dürfe, lehrt 271 ἡνίκ' ἡν ἐν τῆ νόσω, 274. 280 ἡ νοσων, 259 καὶ νῦν φρόνιμος νέον άλγος έχει. Martin's ή δίσο für ημεῖς ist eine treffliche emendation, aber der eigentliche anstoss in dieser stelle ist ihm nicht klar geworden, wenn er οὐ νοσοῦντες beibebalt. Das von Hermann und Bergk vermuthete od vocouvros bringt bei beibehaltung von ἡμεῖς einen verkehrten gedanken in die stelle, jetzt aber ist diese änderung nothwendig und δίσσο ατώμεσθα heisst "wir haben ein doppeltes unheil, es ist ein doppeltes unheil vorhanden". So ist diese vielbesprochene stelle in durchaus befriedigender weise hergestellt. Eine wahre crux criticorum ist ν. 405 ελ τὰ μεν φθίνει, φίλοι, τοῖσδ' όμοῦ πέλας, μώραις δ' άγοως προσχείμεθα. Zu den vielen emendationen kommen nun noch hinzu die von Hertel εί τὰ μεν φθίνει φίλιστα, τοῖς δ' όμοστόλοις μώραις άγραις προσχείμεθα, von Wolff el τὰ μὲν φθίνει, φθίνει, φίλοι, τοῖς δ' ὁμοῦ πέλας μώραις άγραις προσχείμεθα; von Bergk εί τὰ μεν φθίνει, οὐθέ τις φίλων όμοῦ πέλας, von C. M. Francken εl τά με φθιεί, φίλοι, Τοιοΐσο δμού πέλας, Μώ-

οως δ' άγοως πο., von Martin ελ τὰ μὲν φθίνει, φίλοι, τοῖος (oder τόσος) δ', Οἴμοι, γέλως, μωραῖς δ' άγοως προσχείμεθα "si illa quidem (vindicta) pereunt, sed talis (trucidatas pecudes monstrans) vae! risus sum stultaeque praedae assideo". Allein τὰ μέν ist nicht von der rache zu verstehen, wie ofiver lehrt, sondern von seiner kriegerischen ehre, wie der scholiast richtig erklärt τὴν (l. τιμή), κατὰ τὴν κοισιν τῶν ὅπλων. Dann ist der gedanke nicht klar, ein einwand, der sich fast gegen alle vorschläge zu dieser stelle erheben lässt. Vergleicht man, was Aias später in den trimetern sagt, 440 ff. 450 ff., so muss man den gedanken erwarten: .. wie soll ich noch leben, da ich durch die entscheidung über die waffen des Achilles meine ehre eingebüsst habe, und indem ich mich dafür zu rächen gedenke, ich der rache nahe über heerden herfalle", also vielleicht τίσις δ' ότ' οῦν πελα, μώραις ἄγραις προσχείμεθα. So ist auch das folgende δίπαλτος zu erklären, da das heer einen doppelten grund zur bestrafung hatte, da Aias die fürsten ermorden wollte und er ausserdem das beutevieh getödtet hat. - V. 799 τήνδε δ' έξοδον όλεθρίαν Αίαντος ελπίζει φέρειν emendirt Martin δλέθοι ἀμφ΄ Αΐαντος ἐλπίζειν φέφειν "hunc exitum funestam de Aiace spem afferre" gewaltsam, und der accus. c. inf. lässt sich nicht rechtfertigen, ferner v. 802 καθ' ἡμέφαν την νῦν ὅτ αὐτῷ θάνατον η βίον φέρει, da mehrere handschriften ητ' statt ὅτ' bieten, την νῦν ἔτ' — φέρειν, so dass das subject τήνδε έξοδον sei, aber der ausgang kann ihm nur den tod bringen, nicht das leben. Auch Hertel liest so, hält aber richtiger hukpar für das subject und verwandelt deshalb xa9' in xa9', so dass der bote seine unterbrochene rede έλπίζει, φέρειν - fortsetze, was durchaus unstatthaft ist. Bergk vermuthet an der ersteren stelle φρεσίν statt φέρειν und an der zweiten ος αὐτῷ, wie auch Dindorf edirt. Das scheint uns nicht wahrscheinlich, dagegen leicht erklärlich, dass er von denen, die nur auf den sinn sahen, für  $\eta \tau^2$  gelesen, von denen aber, die das metrum berücksichtigten, in  $\delta \tau^2$  verändert wurde. Die handschriftliche lesart an diesen beiden stellen zu schützen ist vergebliche mühe, und sicher ist das φέρειν verdorben, wofür wir χυρείν vorschlagen, έξοδον όλε-Jolar Martog Elniles xuger und xad' hutgar the vor et' abio θάνατον η βίον χυρείν. Zu χυρείν passt auch die glosse είναι und κρατήσαι im Palat. sollte wohl κυρήσειν heissen. - V. 994 ist nicht mit Martin δδών 3° άπασων ηδ', sondern mit Bergk όδων θ' ἀπασων όδός zu verbessern. — Zu 1031 εγνάπτες ulέν, έστ' ἀπέψυζεν βίον bemerkt Martin "Sophocles si Homeri de Hectoris morte narrationem secutus est, scripsisse mihi videtur Eyváπιετ' αίνως, εὐτ' à. β." Allein die zusammenstellung der beiden verderblichen, von der Erinys und dem Hades gefertigten werkzeuge machte die abweichung von Homer nothwendig, am wenigsten wäre die nachträgliche bemerkung, dass Hector bereits todt war, und der ausdruck selbst "als er sein leben ausgehaucht" angemessen. Freilich  $\alpha \ell \ell \nu$  ist unerträglich, allein  $\alpha \ell \nu \tilde{\omega}_{\varsigma}$  oder  $\alpha \ell \alpha \ell \varepsilon_{\varsigma}$  wäre nicht die hier passende bestimmung, sondern  $\alpha \ell \kappa \tilde{\omega}_{\varsigma}$ , oder vielleicht  $\alpha \ell \kappa \ell_{\varsigma}$ , das  $\tilde{\alpha} \epsilon \iota \kappa \ell_{\varsigma}$  geschrieben wurde, so dass  $\tilde{\alpha} \epsilon \ell$  leicht in den text kommen konnte. Endlich billigt es Martin, dass 1366  $\tilde{\eta}$   $\pi \alpha \nu \nu \nu \nu \nu$   $\tilde{\omega}_{\varsigma}$   $\tilde{\omega}_{\epsilon}$   $\tilde{\omega}_$ 

Hertel vermuthet, v. 475 τι γὰο παο ἡμαο ἡμεοα τέφπειν ἔχει προσθεῖσα κὰναθεῖσα τοῦ γε κατθανεῖν; sei zu verbessern τέφπει μ', ἄχη und τοὖμὲ κατθανεῖν, was uns keinen klaren gedanken zu geben scheint. Es ist ἡμεοα προσθεῖσα für sich zu nehmen, ein hinzufügender tag; ein solcher tag, der nichts bietet, als dass er täglich die summe der tage vermehrt und eben nur vom sterben abhält, hat keinen werth. Auch die anderen emendationen empfehlen sich nicht, 812 ἄνδος δς αν σπεύδει θανεῖν, 921 ἐν βοῆ statt εἰ βαίη, 1312 ῆν σου τοῦ θ ὑμαιμονος λέγω, 1307 ὧθεῖν ἄθάπτους οὐ κ ἔπαισχύνει λέγων. Statt λέγων hat nach den vorschlägen ψέγων, βλέπων, nach Bergk's λέων, nun das passendste Wolff aufgestellt γελῶν.

Buchholz's (II, p. 7) vorschlag, v. 494 καὶ τελευτήσας τασῆς erwähnen wir nur, um die bemerkung anzuknüpfen, dass Schneidewin jetzt mit recht zur vulgate τελευτήσας ἀφῆς zurückgekehrt ist, aber nicht richtig erklärt μόνην ἀφῆς, da der sinn vielmehr ist "und du mich durch deinen tod aus deinem besitze, also herrenlos lassest". Tekmessa war eine beute des Aias und fürchtete als solche nach seinem tode an das heer zurückzufallen, weshalb sie auch ihre rede mit der klage über die ἀναγκαία τύχη beginnt.

Statt el ist aber sicher mit Dindorf & zu setzen. Piderit behandelt zwei stellen des Aias, v. 208, wo er aufρίας in ἀμμορίας verwandelt, eine schon von Seidler aufgestellte emendation, wie aus Schneidewin's ausgabe zu ersehen war, und v. 360, wo er statt ποιμένων ξπαρχέσοντ sehr verfehlt ποῖ (ποῦ) μενώ γ' ἐπαρχέσονι' vorschlägt; den Aias durchzucke nämlich beim anblick seiner genossen ein hoffnungsschimmer, bei ihnen eine zufluchtsstätte zu finden. Dadurch würde aber der dichter den heldenruhm des Aias beslecken; ferner könnte nicht so abrupt αλλά με συνδάιξον folgen: "du allein kannst mir eine zufluchtsstätte gewähren und mich vom tode retten, aber tödte mich"; endlich weiss man nicht, wie man sich das uéves zu denken habe, das durch das hinzugefügte ye vollends unerklärlich wird. Eigen ist der einwand gegen die emendation πημονάν, dass es den Salaminiern nicht möglich war, den Aias von seinem leiden zu befreien. Wohl war dies möglich auf die art, die Aias selbst angiebt "wohlan denn, tödtet mich". Darum erwiedert auch der chor, er solle nicht ein übel durch ein anderes zu heilen suchen. Eigenthümlich ist Hertel's vorschlag σέ τοι, σέ μοι μόρον δέδορχα ποιμνίων ἐπαρχέσοντ. Bergk vermuthet ποιπγυών (Hesych. ποιπγυός · θεράπων), A. Schöll Philolog. XIV, p. 190 πομπέων "ihr seid die einzigen geleitsmänner, fährmänner, von welchen ich hülfe erwarten kann", sehr verfehlt, Wolff edirt ποιμένων ἐπάφχεσιν, nach Hermann, der vermuthe, ὅντα sei als glosse über ἐπάφχεσιν geschrieben gewesen. Aber es war πημονᾶν ἐπάφχεσιν zu ediren, da ποιμένων hier ganz unpassend wäre.

Francken theilt in seiner für schüler berechneten schrift einige emendationen mit, die aber sämmtlich unwahrscheinlich sind, wie die zu 405 angeführte., ferner 398 wo er yévoç willkürlich in φάος ändert, wozu βλέπειν zu ergänzen sei, 701 wo ő τ' εύλύρας mit tilgung des folgenden d' ergänzt wird, weil in der gegenstrophe τε καὶ φλέγει nicht fehlen dürfe, 901 wo lώ nach αναξ hinzugefügt und in der antistrophe αναύδατον ξογον Άτοειδαν, τῷδ' ἄχος geschrieben wird, so dass τῷδ' auf Eurysakes gehe. Aber Eurysakes ist nicht anwesend, und wie kann der chor die Tekmessa übergehen? 1187 δουρυσόων und in der gegenstrophe δείξεν, endlich wird 1190 ανά ταν εὐρώδη Τροίαν verbessert ἄταν ἀν' εὐουεδη Τοοίαν. Schneidewin edirt mit Ahrens ἄν τὰν εὐρώδεα Τρωΐαν, Dindorf ἀν' εὐρώδη Τροΐαν, Wolff ἀν' ἀεοώδεα Τοωίαν, worüber man sich wundern muss, da nichts einleuchtender ist, als Bergk's treffliche verbesserung av' antav euουεδη, wenn auch damit der vers noch nicht hergestellt ist. Denn den antistrophischen vers δω πόνοι πρόγονοι πόνων darf man schwerlich in Ιω πόνοι πρὸ πόνων ändern, vielmehr ist zu verbessern ω πόνων πόνοι πρόγονοι und in der strophe τάνδ' αν' ακτάν εὐουεδη. Das τάνδ' ist kaum zu entbehren und es musste natürlich ausfallen, nachdem αν' ακτάν in ανά τάν übergegangen war.

Ueber v. 97 ἡ καὶ πρὸς ᾿Ατρείδαισιν ἦχμασας χέρα und mehrere andere stellen des Sophokles ist auch zu vergleichen die abhandlung im osterprogramm 1858 der Meldorter gelehrtenschule von rector Kolster "über das innere object im sprachgebrauch des Sophokles". Zu vs. 358 wird um der entsprechung der verse willen p. 10 vorgeschlagen ἄλιον ὅσὶ ἔβας ἐλίσσων πλάταν = ὕσὶ ἄλιον ὅῆμα ἔβας, der du auf das meer den schritt thatst.

Elektra.

Martin scheint es v. 21 ώς ἐνιαῦθ' ἐμέν, τν οὐχ ἔτ' ὀχνεῖν καιρός, ἀλλ' ἔργων ἀχμή am einfachsten und wahrscheinlichsten zu verbessern ὡς ἔνθ' (oder ἴν') ἔσταμεν, οὐχ ἔσῖ ἔτ' ἀχνεῖν καιρός. So hatten schon theils Thielemann, theils Hartung emendirt, und dies scheint
richtiger, als Kreussler's von Kayser gebilligtes ὡς καθέσταμεν. Dindorf verhessert ὡς ἐνιαῦθ' ἔβης. Ganz abzuweisen ist Schwerdt's vermuthung, der die worte ἐνιαῦθ' — ἀλλ' für unecht hält. — V. 114 αῖ
τοὺς ἀδίκως θνήσκονιας ὁρᾶιε τοὺς εὐνὰς ὑποκλεπτομένους vermuthet
Martin, um die responsion herzustellen αῖ τοὺς ἀδίκως θνήσκονιας
ὁρᾶτ, ἐσορᾶιε δὲ τοὺς αἰκῶς εὐνὰς ὑποκλεπτομένους. Die responsion
ist allerdings herzustellen, hier aber ist die leichte änderung von Dobree und Ahrens ὁρᾶθ' αῖ τοὺς εὐνὰς ὑποκλ. gewiss richtig, die

auch Bergk und Nauck in den text gesetzt haben. Nauck will 100 die worte ἀπ' ἄλλης η ξμού tilgen, möglich ist es auch, dass hinter υποχλεπτομένους eine lücke zu statuiren ist, nur nicht in dem von Kayser angenommenem sinne, da v. 114 kein anstoss zu nehmen ist, wie 276, 488-494 lehren; um so weniger ist es zu billigen, dass Dindorf nach Porson's vorgange mit verletzung der responsion die worte τους εὐνας ὑποκλεπτομένους herauswirft. — Die verse 495-497 zu emendiren, ist auch den neuesten kritikern noch nicht gelungen. Martin schlägt vor ποὸ τῶνδε τοί μ' ἔγει. μίποιε, μήποθ' ή κειν άψεγές μέλαν τέρας - Bergk edirt άψεφες statt άψεγες ex coniectura, quam olim cum Dindorsio communicavi und µένει statt μ' έχει, worauf auch mich die stelle in Aesch. Agam. 1530 geführt hatte, doch scheint dies hier nicht passend zu sein. Dindorf setzt statt unnore das zeichen einer lücke: Nauck hält προ τωνδε für unpassend und vermuthet δοχώ de vol ul eyet, halt aber bei der verderbniss der folgenden zeilen jede vermuthung für unsicher. — V. 600 wird δ δ αν τότ ξξω statt ὁ δ' ἄλλος ἔξω verbessert, allein τότε, so gestellt, wäre schwer zu erklären. An allog ist hier kein anstoss zu nehmen. eher 739 τότ' άλλος, άλλοθ' άτερος, wo Martin οδ' άλλοτ' vorschlägt. — V. 853 είδομεν α θροείς wird vorgeschlagen άνθοήνεῖς i. e. ễ ἀναθοηνεῖς. Aber das wäre vielmehr ἄ ἐνθοηνεῖς, und warum nicht mit Dindorf άθοήνεις? — V. 1060 vermuthet Martin βλάστωσ, ἀπό 3° ων, woran auch Bergk denkt, der aber ἀφ' ὅτων τ' vorzieht. — V. 1395 νεαχόνητον αίμα χειφοίν ἔχων wird verbessert νεοχόνητον αίμα χειροίν χέων, "novum sanguinem manibus profusurus". Allein das futurum γέων ist sehr zweifelhaft, und vollends als simplex nicht nachweisbar, ausserdem yeipoir auffallend: Eywr ist sicher echt. So wie die Dike nach 476 naht δίκανα φερομένα γεροίν κράτη, so zieht hier Orestes in des vaters pallast als ενέρων ἀρωγός, den mord in seinen händen führend; dieser ist von neuem angeregt, denn im hause herrscht dvoέριστον αίμα. Freilich ist νεαχόνητον αίμα mehr als befremdlich und Nauck vermuthet νεακόνητον, αξ, μάχαιραν φέρων, oder, was ihm ungleich wahrscheinlicher scheint, alqua statt alua, eine dichterische nebenform für αλχμή, die an unserer stelle, wie bei Eur. Phoen. 1292 durchaus passend sei. - V. 1423 καὶ μὴν πάρεισιν οίδε· φοινία δὲ χεὶο στάζει θυηλῆς "Αρεος, ούδ" ἔχω λέγειν wird vermuthet οὐδέ πω 'ν τελεί necdum rem absolvit, oder auch οὐδέ πω τελεί. Allein eine solche bemerkung des chors wäre hier nicht passend. Auch was Bergk vermuthet ovd Fyw il www scheint uns nicht angemessen, wiewohl es dem charakter des chors gemässer wäre, als das auch von Kayser gebilligte und von Nauck aufgenommene weyer, wobei es überdies nicht recht klar ist, was eigentlich der chor nicht zu tadeln hat. Nach dem zweiten schmerzensruf der Klytämnestra ist es dem chor klar, dass die that vollbracht ist und dies spricht er 1419-21 aus. Indem Orestes und

Pylades heraustreten, kann der chor passend nur sagen "und da kommen auch diese mit blutigen händen, welche die that deutlich verkündigen." Daran schliesst sich dann passend die frage der Elektra und die mittheilung des Orestes an. Darum vermuthen wir οὐδο ξχει στέγειν. Nachdem στέγειν nach einem gewöhnlichen fehler in λέγειν übergegangen war, musste auch ξγεις in ξγω geändert werden.

Hertel's vorschlag v. 123 τον ἀεὶ (χρόνον) τάχεις σῶμὶ ἀχόρετον ολμώζουσα setzt eine eigene vorstellung von metrischer responsion voraus. Die verbesserung ist zweifelhaft, Bergk edirt in der antistrophe πατέρα γόοις οὕτε λιταῖσιν ἀνσιάσεις, Nauck führt Schwerdt's vermuthung an, der λάσχεις sstatt τάχεις vorschlägt.

Buchholz I, p. 13 vermuthet v. 686 δρόμου δ' ἴσωσας τὰνύσει τὰ τέρματα, was bedeuten soll "omnes vias pari celeritate confecit". Bergk edirt δρόμον δ' ἴσωσας τῆ φύσει, τὰ τέρματα νίκης ἔχων ἔξῆλθε, πάντιμον γέρας. V. 688 vermuthen übereinstimmend und gewiss richtig Nauck und Bergk χῶπως μὲν ἐν παυροίσι πολλά σοι λέγω. Gewaltsam aber und unverständlich ist Schmalfeld's verbesserung in Mützell's zeitschr. f. das gymnasialwesen 1858 p. 554 von v. 691 δρόμον, δίαυλον ὧν τε πένταθλ² ἔννομα, was so übersetzt wird: "von wie vielen preisbewerbern die kampfrichter den einfachen lauf, den doppellauf und die wettkämpfe, aus denen herkömmlich die fünfkämpfe bestehen, ankündigten, in diesen trug Orestes alle siegespreise davon". Der vers ist sicher unecht, allein es ist mit Nauck δρόμων beizubehalten und τούτων im folgenden verse zu streichen, wodurch Schmalfeld's bedenken in bezug auf die beziehung von ὄσων beseitigt wird.

Director Schmidt progr. von Herford, 1859 vermuthet v. 921 βιοῦν θάλλοντά τ' εἰσήπουου. Aber der wechsel in der construction

des ελσήχουον hat allerdings etwas auffallendes.

Oedipus Tyrannos.

Martin emendirt v. 101 ὡς τόσ αἰμα χειμάζον πόλιν leicht und dem sinne entsprechend ὡς τόσ αἰμα. — v. 199 will er τέλει in φέγγει verwandeln "luci (i. e. vitae) enim si quid nox permiserit (i. e. si cui nox pepercerit), id dies invadit". — V. 478 πετομας ισόταυφος, allein in welcher beziehung sollte der sich in grotten bergende flüchtige mörder "stierähnlich" sein? Bergk vermuthet πειφαισιν ὁ καυφός und jedenfalls wäre das wort hier besser untergebracht als Trach. 959. — Endlich wird v. 822 ἄφιν κακός; jedenfalls unnöthig ἄφ ἐγὼ οὐ κακός; vermuthet.

Hertel ändert ohne noth v. 43 ἀπ' ἀνδρός in ἄπυστος, v. 329 ταμ' ὡς ἄν in τάγνωτον (Bergk ἄ μοῦστ' ἀνείπω oder ἄ μοῦστὶν εἔπω, Buchholz Jahn's jahrb. bd. 76, p. 456 ἐτύμως ἀνείπω), v. 1280 μόνω κάρα, wo vielmehr mit Lachmann μόνου μόνω zu verbessern ist, wozu Nauck mit recht sich neigt; Dindorf wirft 1280, 81 aus. — V. 1493 τις παραρρίψει, τέκνα, τοιαῦτ' ὀνείδη λαμβάνων, ἃ τοῖς ἐμοῖς γονεῦσιν ἔσται σφῷν ઝ' ὁμοῦ δηλήματα ver-

muthet Hertel  $\ddot{a}$  τοίσιν οἶς γόνοισιν ἔσται σφῷν  $\vartheta$  ὁμοῦ δὴ λύματα "wer wird, solche bilder der schande nehmend, die schmach übersehen, welche seinen und euern kindern zugleich offenbar anhaften wird?" δηλήματα ist freilich kaum zu halten, allein ole róvoiou kann hier nicht stehen, wo von den vorwürfen die rede sein muss, welche des Oedipus geschlecht treffen. Wir hatten früher τοΐσι νῷν vermuthet; νῷν, des Oedipus einerseits (lokaste), andrerseits seiner schwestern und kinder zugleich (Oedipus und lokaste), so dass das ganze unselige verhältniss damit ausgedrückt ware; die stellung des pronomens ist nicht ohne beispiel. jetzt halten wir für das richtige, weil einfachste, τοῖσί τε. Dies ging sehr leicht in roiore, roios über, und wurde dann nach dem versbedürfniss und da yovevour folgt in vois euois vervollständigt. -Vers 1512 τῦν δὲ τοῦτ' εὕχεσθέ μοι, οῦ καιρὸς ἀεὶ ζῆν, τοῦ βίου δὲ λῷονος ὑμᾶς κυρῆσαι τοῦ φυτεύσαντος πατρός wird εὕγεσθέ μοι in εὐγός γέ μοι geändert. Dindorf edirt jetzt ηὔγθω μόνον, und ηύγθω ist sicher richtig, das in εὐγέσθω überging, woraus sich unsere lesart gebildet hat; aber warum nicht yvyto y' έμοί? Im folgenden ist Dindorf's meinung έα sehr wahrscheinlich, aber οὖ widersinnig, wofür ἔως oder ἥ zu setzen wäre. Bergk vermuthet τὖτ δὲ τοῦτ' εὕχεσθ' ἐμοί, οῦ καιρός, ἄζειτ, so dass aleir, das der gramm. Beckeri An . I. 348, 17 aus Sophokles anführt und durch ozereir erklärt, hier vielmehr vitam exspi-Allein εύγεσθε scheint uns hier gegen den zurare bedeute. sammenhang zu sein. - Fehlerhaft wird endlich vers 1526 oc τις ου ζήλω πολιτών και τύγαις έπιβλέπων geändert in όστις ουγ ήλω πολιτών ταις τύγαις έπιβλέπων, abenteuerlich Buchholz I. p. 12 οστ' ίσου ζήλφ π. ταίς τύχαις επέβλεπεν, Nauck edirt mit Hartung ου τίς ου ζήλω πολιτών ταις τύγαις έπεβλεπεν, hält aber mit recht die dreifache änderung für bedenklich. Es ist zu verbessern οῦ τίς οὐ ζήλω πολιτῶν ἦν τύχαις ἐπιβλέπων.

A. Spengel verbessert zwei stellen, wie wir glauben, richtig, vs. 539 η τούργον ώς οὐ γνωριοῖμί σου τόθε δόλω προσέρπον, κοὐκ αλεξοίμην μαθών; indem er κούκ in ή ούκ verwandelt, denn augenscheinlich erklärt Oedipus mit diesen versen die worte δειλίων η μωρίαν. Die änderung ist ganz leicht, da x und η oft kaum zu unterscheiden sind; umgekehrt steht Aesch. Ag. 640 n Enynσατο, wo es offenbar κάξηγήσατο heissen muss. Auch v. 1054 γύναι, νοείς έχείνον, όντιν άρτιως μολείν έφιέμεσθα τόν θ' ούτος λέγει; wird richtig νοείς εί κείνον - τόνδ' ούτος λέγει emendirt, wiewohl das zorde auffallend ist. Nun schliesst sich auch die folgende frage natürlich an τι δ', ὅντιν' εἶπε; μηδὲν ἐντραπῆς, wo nicht τ δ'; δντιν' είπε, μηθέν ειτραπής zu interpungiren ist, wie Hertel will und Wex in Jahn's jahrb. bd. 73, p. 671, welcher erklärt "quid autem (ad nos)? quemcumque dixit, noli haec curare." -Dagegen kann man es nicht billigen, dass vers 390 ἐπεὶ, φέρ' είπε, που σύ μάντις εξ σαφής; Spengel σοφός setzt, weil σαφής

gebraucht werde, si dictio certa est. Es ist doch wohl nicht blos derjenige kein sicherer, wahrer prophet, der lügen verkündet, sondern auch derjenige, den seine kunst gerade da, wo es darauf ankommt, im stiche lässt, wie Tiresias der Sphinx gegenüber τέγνην τυφλός, also kein wahrer prophet war. - Vers 640 wird dvoiv in delv' geändert, allein xaxoiv allein könnte hier nicht stehen. Die synizese in dvoiv wird ein verum miraculum genannt, in bezug auf die aussprache aber könnte uns vieles andere weit mehr befremden. Dass dieser fall vereinzelt dasteht, das ist es allein, was uns bedenklich machen kann, andererseits ist zu erwägen, dass das wort im ganzen selten vorkommt, dass eine ähnliche synizese in 'Eoirvwur stattfindet, die uns auch ein verum miraculum scheinen könnte, wenn uns die Iphig. T. des Euripides nicht den glauben abnöthigte, dass endlich auch das lateinische wort eine synizese zulässt. Bedenklicher ist die messung von ἀποχοίνας, die Wolff ZA. X p. 538 keineswegs genügend in schutz nimmt. Bergk's dvoiv Ev ist nothwendig, sonst aber hat die stelle nicht das ansehen einer verdorbenen oder interpolirten. - Vers 943 wird vermuthet: Yox. πῶς εἶπας; ἢ τέθνηκε Πόλυβος [ὧ γέρον; Αγγ. εἶπόν γε δή, τέθνηκε Πόλυβος | εί δε μη λέγω γ' έγω τάληθές, άξιω θανείν. Diese vermuthung wird schon durch die vorletzte stichomythie gerichtet. Auch Nauck können wir nicht beistimmen, welcher der verbesserung, auf welcher unsere vulgata beruht, jeden schein der wahrheit abspricht; vielmehr ist sie die einfachste und dabei durchaus befriedigend. Die handschriftliche lesart ελ δε μη | λέγω γ' εγώ ιάληθές, άξιῶ θανείν ist offenbar interpolirt, da der bote mit einem neuen verse beginnen muss; auch ergiebt sich de als unstatthaft, y' tyw mindestens als überslüssig, so dass nichts näher liegt, als die annahme, diese worte seien hinzugesetzt worden, um die kleine lücke nach Πόλυβος auszufüllen. Das von Triclinius, oder wer es war, gesetzte γέρων ist freilich in dem sinne von δ γέφων Πόλυβος gemeint, wie es vorher heisst ὁ πρέσβυς Πόλυβος, so dass wir in der lesart w yegor eine auf eine blosse conjectur gestützte conjectur haben, die nur nach ihrer sonstigen wahrscheinlichkeit zu beurtheilen ist. Es kann auch ελπέ μοι ausgefallen sein, das fast dieselben laute, wie das folgende εί δε μή hat; in bezug auf die wiederholung von ελπεῖν wäre zu vergleichen Aias 270 πως τουί έλεξας: οὐ κάτοιδ' ὅπως λέγεις.

Prof. Haase weist im index lectionum für das wintersemester 1856 an der universität in Breslau mit gewohntem scharfsinn nach, dass weder der vers des Kreon 624 δταν προδείξης οἰόν έσιι τὸ φθονεῖν, noch der folgende des Oedipus ὡς οὖχ ὑπείζων οὐδὲ πισιεύσων λέγεις; einen irgend befriedigenden sinn geben, und schlägt die umstellung dieser beiden verse vor, so dass Kreon fragend sage: "itane ergo? egone cedam et fidem tibi habeam, quando aperte demonstraveris, quam detestabilis res sit invidia?" Dabei haben wir das bedenken, ob in diesem sinne δταν

stehen könne, und auch die frage des Kreon scheint darum hier nicht passend, weil mit vers 622 Kreon den versuch, den Oedipus zu überzeugen, aufgegeben hat und es sich jetzt nur darum handelt, wie Oedipus gegen den Kreon einzuschreiten gedenkt. Dass vers 625 πιστεύσων ganz verkehrt ist, kann keine frage sein, hier aber hat das von den abschreibern verkannte und für οὐδέ gelesen OΔΕ die coruptel herbeiführt, und der vers lautete ως οὐχ ὑπείξων ἀδε πιστεύων λέγεις; worin sich der argwohn des Oedipus ausspricht, dass Kreon auf seine partei mit zuversicht rechnet.

Eine sehr schöne emendation verdanken wir O. Ribbek, der im Rhein. museum jahrg. XIII, p. 129 ff. die verse 246-251 nach vers 272 setzt, wodurch der zusammenhang im ganzen hergestellt wird und auch der für verdorben gehaltene vers 251 seine erklärung findet. Die verbesserung ist so evident, dass es unnöthig erscheint, etwas hinzuzufügen. Auch ist sie bereits anerkannt von von Heinemann in seiner programm-abhandlung "zur ästhetischen kritik von Sophokles könig Oedipus" Braunschweig 1858, der aber damit die sache noch nicht für abgethan hält und noch viele andere schwierigkeiten in dieser rede des Oedipus nachzuweisen sucht. Darin, dass vers 230 ελ δ' αν τις άλλον οίδεν έξ άλλης χθονός ganz widersinnig sei, hat er vollkommen recht, und es ist gar nicht zu begreifen, wie die neuern herausgeber Schneidewin, Nauck, Bergk und Dindorf dies beibehalten konnten, allein die behauptung, dass der allgemeine befehl 224-226, den mörder zu offenbaren, den befehl auch den ausländer nicht zu verschweigen, einschliesse, beweisst ebensowenig, als die von Kayser gebilligte behauptung Schneidewin's, die coniectur  $\eta$ '  $\xi$   $\alpha\lambda\lambda\eta\varsigma$   $\chi\epsilon\varrho\acute{o}\varsigma$  sei falsch, weil schon 224 f. dasselbe einschliesse. Oedipus erlässt zunächst im allgemeinen den befehl, die anzeige an ihn gelangen zu lassen, und geht dann die einzelnen fälle durch, zugleich um seinen befehlen die nöthige wirksamkeit zu sichern. Der anzeigende nemlich kann sich selbst angeben, τουπίκλημ' ὑπεξελών αὐτὸς καθ' αὐτοῦ (nicht ὑπεξέλοι als nachsatz mit Rauchenstein Jahn's jahrb. bd. 75 p. 266, sondern ὑπεξελεῖν mit K. Halm); dies kann er ruhig thun, da ihn nichts schlimmes trifft, sondern einfache verbannung. Oder der anzeigende kann einen andern nennen, εί δ' αὐ τις άλλον οἰδεν, das mag er thun, denn es erwartet ihn belohnung. Offenbar ist also άλλον dem αὐτὸς καθ' αὐτοῦ entgegengesetzt und dies wird ganz evident durch vers 233 εί δ' αν σιωπήσεσθε, και τις η φίλου δείσας απώσει τουπος η γαυτού τόδε. Da nun aber Laios im auslande, also voraussichtlich durch gedungene mörder gefallen ist, so hebt Oedipus, um jede mögliche ausflucht abzuschneiden, noch besonders hervor, nicht nur der mörder, sondern auch ein etwaiger anstifter des mordes solle angezeigt werden. Diese unterscheidung macht er erst im zweiten falle, zu άλλον, ohne dass desshalb ihre geltung für den ersten fall ausgeschlossen wäre.

Die conjectur yepog ist daher eine ebenso glückliche, als die lesart y θονός verkehrt ist. Denn in diesem falle wäre der orakelspruch und die ganze rede des Oedipus sinnlos, und wollte Oedipus, damit er besonders dadurch bezeichnet werde, den fall berücksichtigen, dass der mörder ein ausländer war und erst nachträglich bürger wurde, so musste dies so ausgedrückt werden, dass es zu verstehen war, wiewohl dann die frage entstände, wie in aller welt Oedipus zu der annahme eines solchen falles gekommen sein soll. Die lesart άλλον η έξ άλλης χερός ist aber noch nicht genügend, da έξ ἄλλης χερός dem ἄλλον untergeordnet ist und es heissen musste η αὐτόχειρα η έξ άλλης χερίς, daher wird zu verbessern sein εὶ δ' αν τις ἄλλον οἶδεν ἐξ ἄλλης χερός, είτ' αὐτόγειρα. - Heinemann geht aber noch weiter und hält die folgende excommunication für widersinnig, weil sie voraussetzt, dass jeder den mörder kannte und weil Oedipus nicht erwarten konnte, dass der, welcher dem ersten allgemeinen befehl, den mörder zu nennen, trotzte, sich diesem fügen würde, da er damit ja indirect den thäter bezeichnete und noch obendrein die dem hehler drohende strafe auf sich zog. Darum nimmt er hier eine grössere interpolation an. Dazu liegt kein grund vor. Die excommunication wird in der üblichen form ausgesprochen und hat ihre wirkung, auch wenn nur einer um die that weiss; die bedeutung derselben aber ist nicht, dem mörder oder hehler eine falle zu stellen, sondern die strafe für den fall der unterlassung einer anzeige wird ausgesprochen, um eben eine anzeige herbeizuführen. Denn sollte der mörder oder hehler dem befehle des königs sich nicht fügen wollen, so wird er sich doch scheuen, den fluch auf sich zu laden, der ihn, die seinigen und die ganze stadt in's verderben stürzt.

Das zweite stasimon war gegenstand eines vortrages des prof. Lange bei der philologenversammlung in Wien. Lange nimmt eine durchgängige doppelsinnigkeit des chorgesanges an, in der weise, dass der chor bei seinen worten nur an lokaste denke, während die worte auch auf Oedipus passen. Uns scheint, dass der chor durch eine äusserung der lokaste, der auch Oedipus beistimmt, in seinem religiösen gefühle verletzt und im gegensatz zu einer solchen gesinnung auf die heiligkeit der ewigen gesetze hinweisst und die erwartung ausspricht, das orakel des Laios werde in erfüllung gehen; dass er aber eine bestrafung der lokaste oder des Occipus nicht fordert. Der frömmigkeit stellt er die gottlosigkeit gegenüber und weisst auf ihre folgen hin, aber eben nur um zu zeigen, wohin sie endlich führe, aber nicht als ob lokaste oder Oedipus bereits zu jener ungerechtigkeit und überhebung gelangt seien. Dass übrigens diese gottlosigkeit und missachtung der göttlichen gerechtigkeit so stark und wiederholt hervorgehoben wird, dass der chor neben den loyot, zu deren erwähnung allein er veranlassung hatte, auch die toya betont, zeigt

deutlich, dass dieser chorgesang unter dem eindruck von tagesereignissen gedichtet ist. Von den verbesserungen Lange's ist λάθα vers 870 überzeugend. V. 876 wird ελσαναβάς gelesen, was auch Bergk vermuthet, und die lücke durch axuaç ausgefüllt. Aber weder der sinn noch das versmaass deutet hier auf eine lücke, vielmehr ist in der strophe odoarla 'r al9 fot zu verbessern. Man las ovoavlar und dies zog aldtoa nach sich und alsdann διά, da der blosse akkusativ nicht zu erklären war. Vers 889 wird als vordersatz zu der folgenden frage tic ett not' gefasst in dem sinne "wenn er nicht gestraft wird." Hierin ist Lange mit Bergk zusammengetroffen, der aber ausserdem (schon in Jahn's jahrb. bd. 61 p. 247) vers 890. 91 καὶ τῶν ἀσέπτων ἔοξεται, ἢ τῶν ἀθίκτων έξεται ματάζων eine dittographie annimmt und schreibt και των άθίκτων ἔρξεται ματάζων, und das ganze so erklärt: "Nisi dignum pro facinore praemium (i. e. poenam) accipiet et prohibebitur (i. e. είρξεται passive dictum) quominus temere tangat quae non sunt tangenda, quis tandem, haec si ita sunt comparata, in posterum volet ( Egerui i. e. aregerai, ut est Antigon. 463) cupiditatis (Dvuov) tela ab animo suo arcere?" Die annahme einer dittographie, zu der sich auch Nauck entschliesst, scheint uns bedenklich, weil in der gegenstrophe ein bestimmtes anzeichen einer interpolation nicht vorliegt und die wiederholung desselben gedankens zu der sittlichen entrüstung des chors gut stimmt. Dass mit vs. 888 der vordersatz beginnt, ist richtig, allein den angegebenen gedanken kann man nur künstlich hineintragen, wie denn auch alle interpreten bisher den entgegengesetzten sinn in diesen worten gefunden haben. Der nachsatz τίς ἔτι ποτ' scheint allerdings einen solchen gedanken zu verlangen, allein diese stelle ist ohnedies verdorben überliefert. Man erhielte einen angemessenen gedanken, wenn man die stelle etwa so schriebe: εἰ μὴ τὸ κέρδος κερδανεῖ δικαίως και των ασέπτων έρξεται, εί των αθίκτων έξεται ματάζων, πῶς ἔτι ποτ' ἐν τοῖσδ' ἀνὴρ θυμῶν βέλη ἀρκέσει ψυχᾶς ἀμύreir: d. h. wie wird bei solchem thun ein mann noch im stande sein, des zornes pfeile von sich abzuwehren?" worauf dann passend folgt: "denn wenn solches thun verehrt wird, bedarf es keiner gottesverehrung." Seine subjective ansicht spricht der chor wohl auch 886 aus, wo die verwünschung κακά τιν έλοιτο μοίρα unangemessen scheint und vielleicht zu verbessern ist xaz' ar rer έλοιτο μοίρα. In der antistrophe ist 906 die lücke durch Schneidewin's Πυθόγρηστα Λαίου, das auch Dindorf aufgenommen hat, Wolff's Λαΐου παλαιγενή, Bergk's Λαΐου παλαίφατα oder παλαιrerous nicht richtig ausgefüllt, weil ein zweiter epitrit erfordert wird. Nauck, der in der strophe 890 auswirft, vermuthet Ζεῦ, μὴ λάθοι τὰν σὰν ἐς ἀιὲν ἀρχάν. φθίνοντα γὰρ, πάντ' ἀνάσσων, Λαΐου θέσφατ' έξαιρούσιν ήδη. Da zu λάθοι das subject nicht entbehrt werden kann, so vermuthen wir: Ζεῦ, πάντ' ἀνάσσων, μή λάθοι σε τάν τε σον άθάνατον αίεν άργαν φθίνοντα τάρ[γαι' ανακ40ς] Λαΐον θέσφαθ' όξαιροῦσιν ήδη. Wäre in der strophe vers 890 zu streichen, so würde unter berücksichtigung der responsion und ohne annahme einer lücke die stelle so zu constituiren sein: εἰ μὴ τὸ κέρδος κερδανεῖ δικαίως | καὶ τῶν ἀθίκτων ἔξεται ματάζων | πῶς ἔτι ποτ' ἐν τοῖοδ' ἀνὴρ θυμῶν βέλη | ἀρκέσει ψυχᾶς ἀμύνειν, = ἀλλ', ὡ κρατύνων, εἴπερ ὅρθ' ἀκούεις | Ζεῦ, πάττ' ἀνάσσων, μὴ λάθοι σε σάν τε | ἀθάνατον ἀρχὰν φθίνοντα Λαΐον | θέσφαθ' ἀξαιροῦσιν ήδη. Doch scheint uns ein solches verfahren wegen der willkürlichen änderungen nicht gerechtfertigt. — Auf Lange's weitere änderungen in diesem chorgesange können wir hier nicht eingehen; sein vortrag, begleitet von anmerkungen, liegt jetzt vollständig vor in den verhandlungen der achtzehnten versammlung deutscher philologen in Wien, 1859 p. 23—75.

A. Nauck in Philolog. XII, p. 634 ff. sucht die bereits früher ausgesprochene vermuthung (der auch Bergk sich anschliesst, der aber nach 1415 den ausfall zweier chorverse annimmt) näher zu begründen, dass die verse 1424-31 nach 1415 einzuschalten seien. Das von Bonitz z. f. österr. g. 1857 p. 164 geäusserte bedenken, Oedipus könne nicht sagen ώς τάγιστ' ές οίκον έσκομί-Cere, da er so eben aus freiem antriebe aus dem palaste herausgetreten sei und der späteren aufforderung des Kreon, in den palast zu gehen, nur mit widerstreben folge, sucht Nauck durch die annahme zu beseitigen, dass Oedipus aus dem schweigen des chors nach 1412 schliesse, der chor meide ihn, um nicht durch seine berührung besleckt zu werden, und als auch auf die folgende bitte der chor schweige, wolle er ins haus gebracht sein, um von seinen verwandten die erfüllung seiner bitte zu erlangen. um anderes zu übergehen, auch dies genügt nicht, das auftreten des Oedipus und sein plötzliches verlangen, ins haus geführt zu werden, zu erklären, und die verse 1430. 31 sind im munde des Oedipus ganz unmöglich. Denn wenn er es weiss, dass solche leiden die verwandten allein hören und sehen sollen, warum ist er dann aus dem hause gegangen? und zu diesen verwandten gehörte doch Kreon, dem er sicher nicht begegnen wollte, wie auch 1419 lehrt. Darin hat aber Nauck offenbar recht, dass jene verse nicht an ihrer stelle sind, allein es sind nur 1424-1428 auszuscheiden und wahrscheinlich nach 1412 zu setzen (1424 mit der änderung xazaigyvesode zi). Oedipus tritt aus dem palaste mit dem vorsatze diesen nicht wieder zu betreten, 1290 βοά διοίγειν xληθρα - ως έχ γθονός ρίψων έαυτον, ουδ' έτι μενών δόμοις. Er fordert den chor auf 1410 ihn als einen fluchbeladenen irgendwohin (nov ist sicher nicht in yng zu ändern, irgendwohin, z. b. auf den Kithäron 1451) zu beseitigen ένθα μή ποτ' εἰσόψεσθ' 71. Nach der vergeblichen aufforderung fügt er nun passend hinzu, wenn sie ihn nicht dem anblick der menschen entziehen wollen, möchten sie wenigstens den Helios scheuen, und so steht denn jenen worten und dem xalvware jetzt 1427 roiord' avoc

ακάλυπτον ούτω δεικνύται entgegen. Dass die folgenden worte des chors unpassend seien, können wir nicht zugeben. Wenn Oedipus um verbannung oder tod gebeten, so denkt der chor natürlich nur an die erstere, und diese war nothwendig und für Oedipus eine wohlthat und Kreon selbst sagt 1438 έδρασ' αν, εν τουτ' ίσθ' av. Es folgt nun die rede des Kreon in fünf versen. Im zweiten, οὐθ' ὡς ὀνειδιῶν τι τῶν πάρος κακῶν, halt Nauck es für sicher, dass των πεπραγμένων die ursprüngliche lesart war, weil es das allein angemessene sei. Auch τῶν πάρος λόγων wäre angemessen und eine leichtere änderung, wenn wirklich xaxov unhaltbar wäre. Der folgende vers ἀλλ' ώς τάχιστ' ές οἶκον έσκο-μίζετε ist unpassend, weil Kreon hier nicht die diener anreden kann; ἐσχόμιζέ σε wäre auch ungeeignet, das richtige wird sein άς τάχος σ' ές οίχον έσχομιζέτω. Der gedachte τις ist der diener, der ihn herausgeführt hat, 1287 καὶ δηλοῦν τιτά, 1292 πυοηγητου τιτός δείται. Kreon sagt also, er sei nicht gekommen zu spotten oder ihm vorwürfe zu machen; er solle sich aber hineinführen lassen, denn seine leiden zu sehen und zu hören gezieme sich allein für die angehörigen. Es ist nach dem inhalte der letzten verse sehr erklärlich, dass man jene fünf anfänglich ausgelassenen und dann an den rand geschriebenen verse an dieser stelle passend einzuschalten vermeinte. - Vers 1264 vermuthet und begründet Nauck seine emendation πλεκταίσιν αρτάναισιν αίωρουμένην. -Aus dem mir eben zukommenden fünften hefte 79 von bd. p. 322-326 von Jahn's jahrb. ersehe ich, dass sich auch prof. Teuffel gegen Nauck's umstellung erklärt. Er möchte eher annehmen, dass nach vers 1423 einige verse ausgefallen sind, worin Kreon seine positive gesinnung und absicht gegenüber von Oedipus ausgesprochen und dann sich zum chor gewendet hätte, diesem sein befremden über dessen verfahren ausdrückend, über ihr ov xazaiσχύνεσθαι θνητούς, worauf er dann fortfuhr άλλ' εί τὰ θνητών u. s. w. Allein diese verse kann Kreon nicht sprechen, wenn er nicht als ein wüster polterer erscheinen soll, der mit vorwürfen über den chor herfällt, die nicht diesen sondern den Oedinus treffen; dann sagt er "scheuet den Helios", da er doch sagen müsste "ihr hättet scheuen sollen", denn jetzt hängt es doch wahrlich nicht von der zustimmung des chors ab, ob Oedipus in den palast geführt wird, oder nicht.

Oedipus auf Kolonos.

Martin vermuthet, vers 47 ἀλλ' οὐδ' ἐμοί τοι τοὐξανιστάναι πόλεως διχ' ἔστι θάρσος, πρίν γ' ἂν ἐτδείξω, τί δρῶ sei zu verbessern πρίν γ' ἂν ἐξειδῶ τί δρῶ. Damit wäre nur das eine bedenken gehoben, es ist aber das τί δρῶ überhaupt unstatthaft, wenn man nicht etwa mit Firnhaber den ξένος für einen iεροφίλαξ hält. Dies hat Bonitz nicht berücksichtigt, wenn er in seinen "beiträgen" (nr. 12) p. 71 die vulgata in schutz nimmt. Der wanderer will sich nicht verhaltungsmassregeln erbitten, son-

dern den fall einfach zur anzeige bringen, damit die stadt entscheide und einschreite. Nauck geht wohl zu weit, wenn er vermuthet άλλ' οὐδ' ἐμόν τοι τουξωνιστώνωι [σ' ἔδρως] πόλεως δίχ' ἐστί, πρίν γ' ἂν ἐνδείζω τι[νί]. Bergk nimmt mit Wex τί δρῶ als selbstständige frage. Man erwartet vielmehr πρίν γ' αν ένδείξω μολών, δραμών, θορών. Am leichtesten liesse sich die vulgata erklären aus ἐνδείξων θόρω, da Θ vor O leicht ausfallen konnte und όρω und δρω öfter verwechselt werden. - V. 113 σιγήσομαί τε καὶ σύ μ' έξ όδοῦ πόδα κρύψον κατ' άλσος wird statt πόδα vorgeschlagen πέρα von Schneidewin, πέλας von Karajan, πάλιν von Cobet und Bergk, endlich τόδε von Martin. Alles dies hat mit noba geringe ähnlichkeit und wäre diese auch grösser, so müsste es doch für unwahrscheinlich gelten, dass der abschreiber ein in den zusammenhang so wenig passendes wort eingesetzt habe. Der fehler liegt wohl nicht in πόδα, sondern in κρύψον, da der ausdruck κρίψον με κατ' άλσος auffallend ist und man hier die aufforderung erwartet, Antigone möge ihn in den hain führen. Wir vermuthen σιγήσομαί τοι καὶ σύ μου 'ξ όδου πόδα στρέψον κατ' άλσος. Auf das scholion zn 114 δεί νοεῖν ὅτι ἐκρύβη εἰς τὸ ἄλσος berufen wir uns nicht, da dieses zu 116 gehört. - Vers 278 ändert Martin μοίραις in μείους, und erwartet Nauck's zustimmung, die ihm schwerlich zu theil werden wird; das hier entfernte μοῖρα wird dagegen an zwei stellen eingesetzt, 525 κακά μοίρα statt κακά μ' εὐνά (κακά μ' εὐχά Nitzsch. Rhein. mus. XI p. 469) und passend 547 και γας άλλους εφόνευσα και άλεσα νόμφ δε καθαρός, ἄιδρις εἰς τόδ' ήλθον,• wo Porson's καὶ γὰρ ἄνους, was Nauck in den text gesetzt hat, mit recht von Hermann abgewiesen ist. Martin verbessert μοίρα άλούς, ausserdem aber muss, so viel wir sehen ήλθον in έλθών geändert werden. Dem sinne nach würde Schwenk's und Bergk's έμούς allerdings passen, ist aber von der handschriftlichen lesart allove zu weit entfernt. - Vers 521 ηνεγχον κακότατ', ω ξένοι, ηνεγκον άκων μέν, θεὸς ίστω, τούτων δ' αὐθαίρετον οὐδέν vermuthet Martin adne statt axwe, wodurch diese so vielfach behandelte stelle keineswegs hergestellt ist. Wir glauben, dass die worte ἄχων μέν des metrums wegen umgestellt sind und dass ηνεγχον μεν αχων verdorben ist aus ηνεγχον επακτόν. Dieses noch besonders durch eine betheuerung hervorgehobene enantor wird, wie έκων κούκ ἄκων, sehr passend noch einmal in negativer form gesetzt τούτων δ' αὐθαίρετον οὐδέν, worte, die zu den gewaltsamsten änderungen veranlassung gegeben haben, während einfach zu verbessern ist αὐθαίρετον οὐτι τούτων. Der gegensatz von έπακτός und αὐθαίρετος ist bekannt: so erklären die lexikographen έπακτος δρκος· ον έτερος έπάγει, ούκ αυθαίρετος, Eurip. Hipp. 318 hat έπακτὸς πημονή, Soph. Trach. 491 νόσον έπακτόν. Die folgenden worte des chors αλλ' ές τί; darf man keineswegs mit Kayser für das regulativ für die emendation von 523 und 521

halten, sondern diese worte sind entschieden verdorben, wiewohl sich das ursprüngliche bei den muncherlei wegen, die offen stehen, nicht ermitteln lässt. Wir dachten an areig zi, d. h. hreyneg τί προσδεξάμετος; und das scholion άλλ' ές τι χωρήσει (συγχωρήσει Rom.) σοι τὰ πράγματα habe ursprünglich gelautet ανείς τί: συγγωρήσας τίνα πράγματα; das einfachste ware έτλας τί; auch an laxes ri; konnte man denken, jedenfalls muss ri object sein, so dass nun Oedipus antwortet κακάν εὐνάν· πόλις οὐδεν ἴδριν γάμων ένέδησεν άτα. - Vers 755 αλλ' οὐ γὰς ἔστι τάμφανῆ κρύπτειν vermuthet Martin άλλ' είπερ oder άλλ' εί γάρ, was uns unverständlich ist, Hertel 757 ξύσπου θελήσας statt κρύψον θελήσας, wogegen θελήσας spricht. Kreon sagt nicht blos κούψον, sondern κρύψον θελήσας .. da es nicht möglich ist das offenbare zu verbergen, so komm in's haus und verbirg so deine schande." - Vers 1305 setzt Martin onws ar statt onws ror und hält 1305-7 oder 1311. 12, mit unrecht, wie wir glauben, für unecht. - Vers 1336 αλλους δε θωπεύοντες οίκουμεν σύ τε κάγω wird αἰτοῦμεν statt οἰκοῦμεν vorgeschlagen, das so ohne object nicht stehen kann; ebensowenig genügt Nauck's ηκομεν. -Vers 1358 ὅτ' ἐν πότῷ ταὐτῷ βεβικώς τυγχάνεις κακῶν ἐμοί vermuthet Martin ὅτ' ἐν κλότᾳ, Bergk ὅτ' ἐν πότμῳ. Das ist unsicher, sicher unrichtig über ist vers 1419 all' ovy olov te. πως γάρ αυθις αν πάλιν στράτευμ' άγοιμι ταυτόν είσάπαξ τρέσας; das von Martin statt zavror gesetzte zazror, oder Nauck's ayour evrantor. Dieser gedanke liegt viel zu fern und ist nicht treffend; dagegen drängt sich auf die bitte der Antigone, er solle das heer zurückziehen, von selbst die entgegnung auf, er würde feig erscheinen, wenn er das einmal zusammengebrachte heer wieder entliesse, und auf diesen gedanken führt auch das ανθις πά-Liv ayer wiederum zurückführen. Daraus ergiebt sich die beziehung von siganut und die worte werden gelautet haben nos yao αθθις αν πάλεν στράτευμ' άγοιμ', έπακτον είσαπαξ, τρέσας; Im folgenden, wo Antigone entgegnet τί δ' ανθις, ω παῖ, δεὶ σε θνμουσθαί; τί σοι πάτραν κατασκάψαντι κέρδος έργεται; verbessert Martin richtig ví 8 av vóo', nur war die Hermannsche erklärung nicht für richtig zu halten. Aus dem mild gesprochenen vers 1415 ω φιλτάτη, το ποΐον, Αντιγόνη; λέγε, kann Antigone keine neue hoffnung schöpfen, da sie den gegenstand ihrer bitte noch gar nicht bezeichnet hatte, also für Polyneikes kein grund vorlag, unmilde gegen sie zu sein. Inwiefern er aber ανθις θυμούται, ist gar nicht zu begreifen; er giebt ja einfach und ohne heftigkeit den grund an, warum er ihre bitte nicht erfüllen könne, und zeigte auch vorher keine heftigkeit. Der vers ist aber auch sonst noch verdorben. Der abschreiber hat, wie nahe lag, AEI oe &vμονοθαι für δεί σε θυμονοθαι gelesen und φε für πε, παί gehalten, wie der Laur. A Aesch, Choeph. 413 garrec für marrec hat und 404 παι für πε, und zwar in einer so verständlichen phrase πα

τις τοάποιτ αν. Antigone sagt τι δ' αν τόσ' ωφελεί σε θυμούσ-Jus; "du sagst, du kannst nicht mehr zurück, aber was nützt es dir dagegen so sehr, deinen zorn zu befriedigen, da dir aus der zerstörung des vaterlandes kein gewinn erwachsen kann?" - V. 1435 σφων δ' εὐοδοίη Ζεύς, τάδ' εὶ τελεῖτέ μοι θανόντ', ἐπεὶ οῦ μοι ζωντί γ' αύθις έξετον behält Martin den zweiten vers bei, den er so abandert φίλ' εί τελείτε μοι θανόντι· και γάρ ζωντί γ' οὐxέθ' ἔξετον, was doch zu gewaltsam ist. Es sind wohl beide verse auszuwerfen, denn der ganze gedanke taugt hier nicht, und auch im ersten verse verräth das σφών δ' εὐοδοίη, was mit bezug auf 1432 Euol uir no odóc - gesagt und sicher nicht in ei dedoln zu ändern ist, den interpolator. Hertel vermuthet σφώ δ' ενοδοίη Ζεύς ταφήν τελείν έμοι mit beseitigung des folgenden verses. -Vers 1454 hatte eres, was Martin statt enel herstellt zugleich mit aufnahme der conjectur avrix' statt avvic, schon Dindorf in der Oxforder ausgabe vorgeschlagen, behält aber jetzt die vulgata bei. - Vers 1551 τόνδε δείλαιον statt τον τελευταίον. dem schwierigen strophenpaare 1567 - 1578 schreibt Martin 1560 λίσσωμαι mit Dindorf, 1565 sehr gewaltsam πολλών γάρ οί χάμάγων πημάτων ἐπορμένων statt πολλών γὰρ ἄν καὶ μάταν πημάτων Ιχνουμένων, schön dagegen 1568 δειχότου statt δνικάτου. 1562 ist der gebilligte vorschlag Schneidewin's layog aler Exer statt lóyog alèv exes schwerlich richtig. Bergk edirt hier móyog alèv eyet, indem er für das verdorbene gaot, das der scholiast nicht gelesen, ταΐοι vermuthet. Die bemerkung des scholiasten λείπει to gasty ist aber auffallend, da hier niemand gast vermissen kann, sondern das dastehende für überflüssig erklären muss, wie man eben deshalb ώς λόγος verbesserte und der scholiast richtig bemerkt ήρχει δε εί και ελλειψιν έξενήνεκιο ὁ λόγος. Ware φασί richtig, dann müsste man verbessern κάδάματον, was auch für Bergks verbesserung des strophischen verses μή πιπόνω spräche. Weiter schreibt Martin τόν — κατεύχομαι εν καθαρῷ μένειν für δν — κατ. εν καθαρῷ βῆναι "is precor ut puro loco maneat, i. e. ubi solus sit nec congrediatur cum Oedipo, non obvius sit ad inferos descendenti, ne descensum eius impediat." Aber dass von dem eben angerufenen Cerberus jetzt in der dritten person geredet werde, ist unstatthaft. Nauck vermuthet doc für or und dies verlangt der sinn, oder πόρ' oder vielleicht δότ'. In der strophe wäre δόμον in δώμα zu verwandeln. - Vers 1619 το λοιπον ήδη βίοτον διάξετον, we man jetzt mit Elmsley ήδη τον βίον edirt, vermuthet Martin τὸ (τὸν) λοιπὸν ηδη βίστον αίἐν άξετον, denn darauf führe die handschriftliche lesart. Allein del wäre hier fehlerhaft und Elmsley's verbesserung ist weit leichter. Es hat nämlich das vor βίον ausgelassene und dann darüber geschriebene tor der abschreiber falsch verstanden und Blotor statt tor Blor gesetzt. - Vers 1640 wird τό γ' έμπαιον φέρειν statt τὸ γενvalor open vermuthet und 1752 er ols yan zanis h zvorla guraπόχειται, πενθεῖν οὖ χοή sehr gut χθονία νὖξ ἀπόχειται verbessert; sehr bezeichnend wird der tod des Oedipus χθονία νὖξ genannt.

Hertel vermuthet vers 590 αλλ' ελ θέλοντ' αν γ' οὐδε σοι φεύγειν καλόν (ἀλλ' ἄν θελόντων οἰδὲ Schneidewin, ἀλλ' εἰ θέλοντά γ' · οὐδὲ Bergk, ἀλλ' εἰ θέλοντάς γ', οὐδὲ Dindorf) ἀλλ' οὐ θέλοντάς γ' ovdé, gut in bezug auf das ov, das schon Göbel eingesetzt hat, Delorrary aber ist Belorow y', wie Nauck mit recht edirt hat, der aber mit unrecht im folgenden verse des Oedipus αλλ' οὐδ' ὅτ' αὐτὸς ήθελον παρίεσαν das ότε in όσα verwandelt, wovon ausser dem nicht zutreffenden gedanken schon das avros abhalten musste. Oedipus sagt: "wohl habe ich recht in der verbannung zu bleiben gegen ihren willen, denn auch sie thaten meinen willen nicht, als ich freiwillig in die verbannung gehen wollte." Den vorhergehenden vers κείνοι κομίζειν κείσ' αναγκάζουσί με hat man nicht ängstlich nach der ähnlichkeit der züge zu emendiren, was schwerlich zu einem resultate hier führen wird; bisweilen hat die eigene thätigkeit des abschreibenden unwillkürlich ein erwartetes wort trotz ziemlich entfernter ähnlichkeit herausgelesen. liegt aber nicht in xouiger, wofür Nauck ein wort wie xareldeir erwartet, sondern in ἀναγκάζουσι, wofür, wie das folgende άλλ' ου θελόττων lehrt, ein verbum in der bedeutung "wollen" stehen muss, und so vermuthen wir κείτοι κομίζειν άξιούσι κείσε με. Nachdem άξιουσι in άταγκάζουσι übergegangen war, musste κείσε umgestellt werden. Doch dies wird nicht allen einleuchten, eher wird man uns darin beistimmen, dass vers 602 nos dira o' ar πεμψαίαθ', ωστ' οίκειν δίγα; das sinnlose ωστ' in φ' στ' zu ändern ist, denn Theseus nimmt auf die vorausgehenden worte des Oedipus bezug έστιν δέ μοι πάλιν κατελθείν μήποτε. - Nicht glücklich sind Hertel's vermuthungen vers 1022 rag maidu; evρών statt τὰς παιδας ἡμῶν (Martin und Nauck ἥκων, Bergk τὰς παιδας, ἡμῖν αὐτὸς ἐκδείξης ἄγων oder μολών, Dindorf τὰς τοῦδε παΐδας), 1172 ὅν γ' ἐγὰ ψέξοιμι τί; 1266 ἥκειν τάμὰ μὴ 'ξ ἄλ-λων πάθη, 1270 ἀκμὴ μὲν ἔστι, 1118 καὶ σοὶ τό γ' ἔργον οὐ φανήσεται βραχύ. Der letzte vers lautet nach den handschriften και σοί τε τούργον τουμών έσται βραχύ. Dindorf edirt και σοί τε τούργον τοῦτ' ἐμοί τ' ἔσται βραχύ mit Hermann, Nauck οὐ κάστι τούργον· τούμὸν ὧδ' ἔσται βραχύ mit Wex, ohne dies für richtig zu halten, Bergk vermuthet και σοι τόδ' έργον ου μονής έσται μαχράς. Da Oedipus seine töchter aufgefordert hatte, ihm den hergang des kampfes zu erzählen, aber sich kurz zu fassen, so ist die stelle offenbar so zu verbessern: οδ' έσθ' ο σώσας. τουδε γρη κλύειν, πάτερ κείσει σύ τουργον, τουτ' έμον δ' έσται βραχύ.

Piderit behandelt vers 861 δεινόν λέγοις. τοῦτο νῦν πεπράξεται und billigt Herman's δεινόν λέγοις αν, annehmbarer Nauck δεινόν λόγοι σου. Den folgenden vers ην μή μ' ε κραίνων τησδε γης απειργάθη theilt er dem chor zu und ändert μ' in σ'. Dass

diesen vers der chor spricht ist richtig, es ist aber zu verbessern  $\hat{\eta}_{\theta}$   $\mu \hat{\eta}$   $\gamma'$   $\delta$  χραίνων τῆσδε τῆς  $\sigma'$  ἀπειργάθη. — Vers 882 wird ergänzt  $\hat{\omega}_{\varsigma}$  old  $\hat{\epsilon}'_{l}$  $\hat{\omega}_{o}$ , was schon deshalb nicht richtig sein kann, weil, wie die antistrophe lehrt, der personenwechsel nach der cäsur eintreten muss, es also unzweifelhaft ist, dass, worauf auch Laur. A führt, die entgegnung des Kreon lautet Zeus y' αν είδείη, σὸ δ' οῦ. Dass aus diesen worten erhellt, es sei είdéras vorausgegangen, hat Piderit richtig erkannt und war dies bereits von uns in Jahn's jahrb. bd. 73 p. 354 bemerkt und darum vermuthet worden ἴστω μέγας Ζεύς. - Vers 813 μαρτύρομαι τούσδ', οὐ 'σί, πρὸς δὲ τοὺς φίλους οἶ' ἀνταμείβει ἡήματ', ην σ' έλω ποτέ vertheidigt Piderit die lesart πρός γε, allein die richtigkeit dieses πρός ist allerdings zu bestreiten. Bergk interpungirt οὐ σέ, πρὸς δέ, τοὺς φίλους, οἱ' ἀνταμείβη ἡίματ' ήν ..... Dass Kreon nicht den Oedipus selbst zum zeugen der ungerechtigkeit des Oedipus nehmen kann, dass also ov of unpassend ist, bemerkt Nauck mit recht. Aber auch τους φίλους kann nicht richtig sein, denn Oedipus hatte nichts gesugt, was den verwandten als solchen verletzen konnte, er hatte nur die wohlgemeinten absichten des Kreon mit unverdienter härte zurückgewiesen. Daher liegt hier eine starke verderbniss vor, und der vers scheint mit προσφιλώς geschlossen zu haben, etwa μαρτύρομαι τούσδ', ώδ' έγοντα προσφιλώς οί ανταμείβει ρήματ', ην σ' έλω ποτέ, oder was einfacher, aber nicht ohne bedenken ware woe noog or noogmileic. Kreon nimmt den chor zum zeugen seiner wohlgemeinten absichten für den fall, wo er dieses mit gewalt wird durchsetzen müssen. Das scholion zu unserer stelle lautete so: ἐάν σε έλω. δικαιώσω σε δηλονότι, τιμορήσομαι, μαρ[τύρομαι] τούσδε, οία άνταμείβη με δήματα. - Ausserdem sucht Piderit vergeblich 735 τηλιχόνδ' zu halten und spricht endlich zur erklärung von 885 und 104.

F. Ascherson sucht im Philol. XII, p. 750—754 zu erweisen, dass die rollen des stückes unter drei schauspieler und ein παρασκήτιον (παραχορήγημα) für die Ismene und den Kreon zu vertheilen sind. Die kritik des stückes bleibt hierbei unberührt.

Antigone.

Was in den emendationes von Buchholz, in F. Wieseler's emendationes in Sophoclis Antigonam, Göttinger lectionskatalog des sommersemesters 1857, die hier zu besprechen wären, und einigen andern schriften für die kritik der Antigone geleistet ist, findet sich zusammengestellt und kurz beurtheilt in dem anhange der "beiträge zur erklärung des Sophocles von H. Bonitz, 2. heft". Um unser referat nicht ungebührlich auszudehnen, verweisen wir einfach darauf und über die "beiträge" selbst auf unsere anzeige in Mützell's z. f. d. g. XIII, p. 123 ff.

Martin nimmt vers 89 an der form άδειν oder άδειν anstoss und vermuthet άλλ' οίδ' ἀφέσκουσ' οίς μάλιστα δή με χρή, al-

lein dies wäre schwerlich verkannt worden. In der parodos wird mit recht die responsion auch der anapästischen systeme festgehalten, wie dies z. b. die übereinstimmung von 113 und 130 ύπερέπτα und ὑπερόπτας und im zweiten die schlussverse κοινοῦ θανάτου μέρος άμφω und κοιν ω κηρύγματι πέμψας unzweifelhaft machen. Allein der vermuthung, dass vers 112 zu ergänzen sei δν - ωρ. σεν· κείνος δ' όξεα κλάζων möchten wir nicht beitreten und halten die verbesserung von Scaliger für evident trotz Helmke's (nr. 10) auseinandersetzung p. 15. Möglich, dass ein epitheton zu αἰετός ausgefallen ist, möglich auch, dass in der antistrophe das den gedanken schwächende und auch nicht angemessene noogrισσομένους spätere zudichtung ist und die stelle lautete καί σφας μεν ίδων πολλώ δεύματι, γρυσού καναγή δ' ύπερόπτας. Wahrscheinlicher ist Martin's erganzung vers 151 Koem o Meroixems νεογμός ταγθείς, zumal auch im entsprechenden verse ταγθέντες steht. Helmke p. 31 vermuthet κραίνων νεογμός. - V. 211 verändert Martin Koror in noueir, was jedenfalls der annahme von Fr. Thiersch, dass ein vers ausgefallen sei, vorzuziehen ist; indessen hatte bereits 1847 B. Thiersch an noisie gedacht. Ebenso hatte das 234 vorgeschlagene φράσονθ' όμως schon Bergk Z. A. 1850 p. 561 und vers 736 χρήστι statt χρή γε Wunder vermuthet. Auch vers 718 habe ich  $\mu\dot{\nu}\partial\varphi$  statt  $\partial\dot{\nu}\mu\varphi$  angemerkt, aber ohne angabe des emendators. Der mangel des artikels erregt kein bedenken, wie director Schmidt "bemerkungen zu einigen stellen des Sophocles" (Antig. 43. 718. El. 951), progr. Herford 1859 einwendet, welcher all elne xai ov vermuthet. Dindorf edirt gegen den rhythmus άλλ είκε και θυμφ μετάστασι» δίδου. — Vers 138 είζε δ' ἄλλα τὰ μεν billigt Martin Kayser's emendation έσχε δ' Αιδα λαχάν, ändert nur noch είχε in είλε. facilis error ware diese corruption nicht, ausserdem scheint rà uer hier unerlässlich zum abschluss, dem dann das folgende alla entspricht. Dieses alla ist wegen des vorausgehenden za uer durch τὰ δέ erklärt und dann in den text gesetzt worden άλλα τά δ, und im Laur. A durch ein missverständniss des abschreibers auch hinter das erste alla, so dass uér verdrängt wurde. Wir wundern uns, dass man die leichte und treffende änderung Bergk's Z. A. 1850 p. 561 είχε δ' άλαλὰ τὰ μέν ignorirt hat, womit auf 133 τίκην όρμωντ' άλαλάξαι zurückgewiesen wird. Eine so ungenaue responsion hat sich aber der dichter nicht erlaubt und es ware vielmehr είχεν δ' άλαλα τὰ μέν zu schreiben und in der gegenstrophe θεων δέ νεως γοροίς. Die abschreiber haben hier die den tagikern gebräuchlichere form ναούς gesetzt, doch steht νεώς bei Aesch. Pers. 812. Helmke vermuthet είχε δ' ἄλλα τάδ ούν. - Vers 151 ändert Martin λησμοσύναν in μνημοσύναν, womit sinn und metrum hergestellt wird; ebenso ansprechend ist die emendation vers 1179 μου κλίειν statt βουλεύειν. - Damit v. 556 die Boeckhsche erklärung der worte άλλ' οὐκ ἐπ' ἀρρήτοις

γε τοῖς ἐμοῖς λόγοις, wonach ἀρρήτοις attribut, nicht prädikat ist, möglich werde, beseitigt Martin den artikel zoig und setzt dafür τοῦτ'. Boeckh hat mit vollem recht die erklärung "nicht ohne meine gründe auszusprechen" als unpassend verworfen, allein durch die von ihm und Schneidewin versuchte deutung "ich habe das leben mir mindestens nicht nach meinen ungesprochenen überlegungen gewählt" erhalten wir nicht nur eine seltsame rede, sondern auch einen schiefen gedanken, da zu der that der Antigone die gesinnung der Ismene im gegensatz steht, diese mag nun ausgesprochen oder nicht ausgesprochen sein. Es waren aber die loyor der Ismene nur ἄπρακτοι und keineswegs ἄρρητοι, denn sie hatte ihre gesinnung keineswegs verheimlicht, sondern es ganz bestimmt ausgesprochen, dass nur äussere gewalt sie abhalte, der pflicht der beerdigung zu genügen. Wir erwarten άλλ' οὐκ ἐπ' ἀροήτοις γ' ἴσοις ἐμοῖς λόγοις, so dass sie darauf sagen kann καὶ μήν ἴση νῷν ἐστὶν ἡξαμαρτία "aber nicht ohne meine übereinstimmende gesinnung ausgesprochen zu haben, so dass unser vergehen gleich ist." Der vers der Antigone καλώς σὸ μὲν τοῖς, τοῖς δ' έγω 'doxovv oporeir bedeutet: du glaubst in deiner, ich in meiner weise recht zu handeln, d. h. du, indem du es bei der gesinnung bewenden liessest, ich, indem ich zur that schritt. Den rhythmus anlangend, so ist der vers der Antigone σὰ μὲν γὰρ είλου ζην, έγω δέ κατθανείν dem inhalte angemessen in zwei hälften getheilt und übereinstimmend damit hat auch der vers der Ismene diesen rhythmus erhalten. — Vs. 795 ist mit der änderung παιδνός lusorius statt πάρεδρος die stelle nicht hergestellt (Dindorf τῶν μεγάλων ἐκτὸς ὁμιλῶν), und 966 wäre der den gleichklang herstellende vorschlag παρά δὲ κυανέων πελαγέων διδυμαν πετράν = κάτα δε τακόμενοι μέλεοι μελέαν πάθαν annehmbar, wenn die lesart überhaupt feststünde; Wieseler p. 10 sieht in πελαγέων das glossem und vermuthet παρά δε Κυαγεάν σπιλάδων (Dindorf Κυανέων σπιλάδων) διδύμας άλός, ebenso Bergk, der aber σπιλάδας vermuthet. - Vs. 1097 hat Martin an den worten τό τ' είκαθείν γάρ δεινόν άντιστάντα δε άτη πατάξαι θυμόν έν δεινώ πάρα mit recht anstoss genommen, denn auch Thudichum's erklärung p. 38 "es ist hart nachzugeben, widerstehe ich aber, so ist mir auf eine harte weise ein schlag nahe, der meine seele trifft," genügt in keiner weise. Allein sein vorschlag Bunde beδεινών (δεινού) πέρα, d. h. δεινών δεινότερον έστι, wie Demosth. Steph. 1, 6.73 deiror xai πέρα δειτού, kann, abgesehen von dem unnöthigen or, nicht richtig sein, weil wenn Kreon das eine übel für schrecklicher erachtet, es einer weiteren überlegung nicht bedarf. Uns erscheint auch das azy πατάξαι befremdlich, und wir glauben, dass Kreon hier etwas anderes passender sage, nämlich άντιστάντα δε άγει παλάξαι θυμον έν δεινώ πάρα d. h. έμπαλάξαι δεινώ άγει. θυμόν die seele, weil durch seinen widerstand sein wille zur ausführung kommt; von zorn kann hier keine rede sein.

der nicht der beweggrund seines handelns war und am allerwenigsten von ihm selbst als solcher angeführt werden kann.

Hertel emendirt v. 648 τὰς φρένας σύγ' ήδονη. Bergk edirt

τὰς φοξεας ποὸς ἡδοτῆς, Dindorf σὰς ἐφ' ἡδοτῆς φοξεας.

A. Spengel vermuthet v. 218 τί δῆτ' ἀτ ὰλλὰ τοῦτ' ἐπεντέλλοις ἔτι; und dies billigt Leon. Spengel, aber trotzdem, dass auf dasselbe auch Heigl und Hamacher verfallen sind, ist es doch unrichtig, weil eine solche stellung des ἀλλά unmöglich ist.

Lorents behandlung des ersten stasimon bietet etwas erwähnenswerthes nicht dar. Emendationen, wie 353 λασιαύχενά δ΄ ιππον έτ' άξεται άμφιλοφων ζυγόν, oder gar αν άξεται, 356 πάγων τά τ' αίθοντα καὶ haben auf beachtung keinen anspruch. Eben so unglücklich ist hier Buchholz in seinen vorschlägen. Ansprechend vermuthet Wieseler 354 καὶ φθέγμα κατ' ἀνεμόεν φρόνημα. Dass übrigens ἀνεμόεν nicht zu ändern sei, zeigt schon das entsprechende μαγανόεν.

Director Helmke's abhandlung enthält eine lateinische metrische übersetzung der parodos nebst deutschen anmerkungen und eine deutsche metrische übersetzung der drei ersten stasimen. anmerkungen p. 8-34 beschäftigen sich unter besonderer berücksichtigung des metrums und der responsion, aber auch des gedankenganges und des sprachgebrauchs, und mit herbeiziehung vieler parallelstellen mit der constituirung des textes der parodos. Mit recht geht Helmke von dem grundsatze aus, dass der so überaus sorgfältige bau des ganzen systems und die genaue übereinstimmung von strophe und antistsophe in den einzelnen versfüssen und silben uns berechtige, bei ungerechtfertigten abweichungen im metrum an der richtigkeit der lesart zu zweifeln. Ungerechtfertigt ist aber die verdächtigung des ersten verses axtis άελίου = στάς δ' ύπερ μελάθρων, da diese vertauschung des spondeus und trochäus auch bei Aeschylos vorkommt. ist hier die behauptung, dass in antic vielleicht die geschärfte länge nach der arsis metrisch fast einer kürze gleichkam und dass es ein vorurtheil ist, zu glauben, dass jede länge als solche auch gedehnt gesprochen wurde. Eher kann man beistimmen, dass v. 106 τον λεύχασπιν 'Αργόθεν statt 'Αργόθεν ein mit einem consonanten anfangendes wort gestanden habe, wie τηλεδαπόν oder τηλε πάτρας, τηλε δόμων. V. 105 Διρκαίων υπέρ δεέθρων μοlovoa nimmt Helmke nicht eine verwechselung mit dem Ismenos an, sondern glaubt, dass der bach Dirke auch nach seiner vereinigung mit dem Ismenos seinen namen behauptet habe und die dirkäischen gewässer überhaupt die thebäischen sind. Prof. Wieseler schlägt ἐπὶ ρεέθρων vor, allein der chor erwähnt deshalb die Dirke, weil er auf der im westen befindlichen akropolis befindlich die sonne in dem wasser der Dirke sich spiegeln sieht. - V. 134 arrivona d' eni γα πέσε τανταλωθείς hält es Helmke für gar zu engherzig, beinahe kindisch, an der verlängerung der letzten silbe in ἀντίτυπα

zu zweifeln. — Gelegentlich wird p. 16 die richtigkeit der vulgata v. 24 Έτεοκλέα μὲν, ὡς λέγουσι σὺν δίκη χρησθεὶς δικαία καὶ νίμφ κατὰ χθονός behauptet und übersetzt: "den Eteokles hat er, wie man sagt, der sitte getreu verfahrend (gegen ihn), der gerechten, und dem gesetz — bestattet". Aber selbst Thudichum hegt an der vulgata zweifel und emendirt σὺν δίκη, χρησθεὶς δικαίφ καὶ νόμφ "mit recht hat er ihn begraben, gerechtigkeit und herkommen in anwendung bringend". Dindorf edirt Ἐτεοκλέα μὲν, ὡς λόγος, κατὰ χθονός, Bergk vermuthet Ἐτεοκλέα μὲν σὺν δίκη κατὰ χθονός.

Thudichum beabsichtigt die würdigung der charaktere und antriebe in der tragödie festzustellen, und den text gegen änderungen und das ausstossen vermeintlicher interpolationen zu schü-Er behandelt die meisten der controversen stellen des stückes und sucht fast überall die überlieferung zu rechtfertigen. Mit einem solchen conservatismus können wir uns nicht befreunden und glauben, dass wer sich in dieser weise begnügt, weit öfter in der lage ist "die wolke statt der Hera zu haben". Dass Thudichum die vielbesprochenen verse 905 ff. schützt, darin hat er theils recht, theils unrecht. Unrecht insofern er glaubt, dass diese verse von Sophocles herstammen, recht, insofern er sie nicht ausgeworfen wissen will. Die erste aufführung des stückes kannte diese stelle sicher nicht, sie ist erst später nach dem tode des Sophocles von lophon eingesetzt worden, aber nicht so übel, und die Athener werden sie gewiss mit grossem beifall aufgenommen und über dem glücklichen gedanken ihr kritisches gewissen zum schweigen gebracht haben. Das aber kann man nicht zugeben, dass sich diese verse so ohne weiteres, oder mit einer geringen änderung ausscheiden lassen. Auch von anderweitigen, jetzt nicht mehr nachweisbaren zuthaten wird das stück nicht frei sein, wenn auch diese änderungen in keinem falle weitgreifend waren und man unterschreiben kann, was Bergk in seiner Comment. de vita Sophoclis p. xxxIII sagt: "Neque vero ille multum videtur immutasse tragoediae praestantissimae formam, sed detraxit potissimum ea, quae cum seorsim docenda esset fabula, non iam conveniebant, alia autem de suo adiecit". Die kritik kann solche zuthaten nachzuweisen versuchen, der editor hat nur den allein erhaltenen text der zweiten aufführung herzustellen. Ganz verschieden davon sind aber interpolationen, wie v. 24, von dem wir eben sprachen, oder 46, we Antigone sagt τον γουν έμον και τον σον, ην συ μή θέλης, άδελφόν ου γάρ δή προδούσ' άλώσομαι, den man, wie Thudichum meint, ohne allen grund gestrichen habe. Man sollte meinen, dass die verletzung der stichomythie und die erhaltene notiz Δίδυμός φησιν, ύπο των ύπομνηματιστών τον στίγον νενοθείσθαι doch wohl zu beachtenswerthen gründen zu zählen sind. Auch Cobet Mnemos. VI, p. 38 verwirft den vers; allzu rasch hat sich aber M. Schmidt Philol. XI, p. 397 überzeugt, dass Hesych, vol. II

col. 1400 vòr σόν τὸν ἴδιον sich auf unsere stelle beziehe und dass Didymus den vers wie Nauck las und den folgenden vers strich. Naucks vermuthung τον ουν έμον γε, τον σον ην συ μη θέλης halten wir für unstatthaft, weil gegen die gedankenfolge der gegensatz έμόν und σόν betont wird, während der diesen worten gemeinsame begriff den gegensatz zu απόρρητον πόλει bildet. Dürfen die bürger, meint Antigone, ihn nicht beerdigen, so haben wir als schwestern die pflicht, es zu thun, und ich werde den bruder der Antigone und Ismene, wenn diese es nicht will, beer-Damit zeigt sie sich nicht willfährig, sondern sie mahnt die schwester an die gleiche pflicht. Eine "spitze", wie Nauck, ein "vorwurf verletzter geschwisterpflicht", wie Bonitz meint, wäre hier ganz ungehörig und man darf sich nicht auf 69 berufen, da dort Ismene bereits die theilnahme bestimmt verweigert hatte, hier aber erst noch zu einem entschlusse gelangen soll. Ebensowenig kann man Nauck zugeben dass 48 αλλ' οὐδεν αὐτῷ τῶν έμῶν μ' είργειν μέτα Antigone der Ismene jeden antheil an Polyneikes abspricht. Sie sagt, Kreon habe nicht das recht, sie von ihrem eigenthume abzuhalten, indem sie nunmehr nur von sich spricht, es aber selbstverständlich ist, dass der satz in gleicher weise von der Ismene gilt. - Um zu Thudichum zurückzukehren, so sieht sich dieser trotz seines respects vor handschriften doch veranlasst, zweimal zu eigenen conjecturen seine zuslucht zu nehmen, v. 25, wie wir oben bereits erwähnten und v. 1281 τι δ' έστιν αν κάxιον η κακοῦν ἔτι, was heissen soll: "was giebt es wieder elenderes als was mich elend macht?"

### Trachinierinnen.

Von Martin's vorschlägen kann der zu v. 122 ών έπιμεμφομένα σ', α χρεία μεν (statt άδεία μέν), αντία δ' οίσω "quae utilia quidem, sed adversa tuae sententiae sunt, afferam" nicht gebilligt werden, da es umgekehrt ἀντία μέν, χρεία δέ heissen müsste und zoeia in solcher bedeutung nicht gebraucht wird. πρόστολος statt πρόσπολος v. 188, d. h. praemissus können wir nicht glauben, ebensowenig v. 554 an λυτήριον λύπης τι, was auch andere statt λυτήσιον λύπημα vorgeschlagen haben. - V. 526 έγω δε μάτηρ μεν οία φράζω wird die Hartungsche emendation vervollständigt έγω δ' αναν τέρματ' οία φράζω, so dass αναν für πράξεων, μαχάν stehe. Allein warum nicht άνας? da bei folgendem τ die verwechselung von καστερ und μάτηρ leicht vorgehen konnte. Indessen ανη ist so viel als τέρμα, so dass diese verbesserung nicht richtig sein kann. Ein genitiv ist nicht erforderlich, denn da dieser vers sich offenbar an v. 522 anschliesst, so ist μάγης zu τέρματα leicht zu ergänzen. Dagegen hätte der scholiast, welcher bemerkt έγω παρείσα τα πολλά, τα τέλη λέγω των πραγμάτων das ola schwerlich durch παρείσα τα πολλά erklärt und wir vermuthen daher έγω δ' άφαρ τέρματ' οία φράζω. Buchholz II, p. 21 meint "quasi sponte suppetit hoc έγνω δε μάτης μὲν οἶα φράζω. — Ansprechend ist die verbesserung Martin's v. 856 ἰὰ κελαινὰ λαχὰ (statt λόγχα) προμάχον δορός, ἄ τ' ὁ λεθρίαν (statt α τότε θοὰν) νύμφαν, indem in der strophe mit Wunder οὐλίαισι gelesen wird. Allein es drängt sich die frage auf, warum der dichter nicht αἰχμῷ αυπ νύμφαν ihre stelle habe wechseln lassen und warum er dann im ersten verse nicht schrieb αἰχμῷ δτ' ὀλεθρίαν. — Endlich v. 1019 σὺ δὲ σύλλαβε. σοί τε γὰρ ἄμμα ἔμπλεον ἢ δι' ἐμοῦ σφίζειν verbessert Martin σοί τε γὰρ ἀκμά ἐς πλέον, allein dies giebt keinen klaren gedanken. Gut gefunden ist aber ἀκμά und die stelle ist zu verbessern σοῦ σφε γὰρ ἀκμῷ ἢν πλέον ἢ δι' ἐμοῦ σφίζειν.

Hertel vermuthet v. 327 ή δέ τοι τύγη κακή μεν αὐτή 'στ', αλλά συγγνώμην έχε, was ganz unverständlich wäre, ebenso wie v. 365 καὶ νῦν, ὡς ὁρᾶς, ηκει δίμους ὡς τούσδε πέμπων οὐκ ἀφροντίστως, γύναι, ούδ ώστε δούλην die verbesserung δόμους ούς, τούσδε, die überdies anderweitige bedenken dieser stelle nicht beseitigt. Wir vermuthen καὶ τῦν, ὡς ὁρᾶς, σφ' ήκει δόμους ὧδ' ὡς σε πέμπων. - V. 381 'Ιόλη έκαλείτο, της έκεῖνος οἰδαμά βλάστας έφωνει, δηθεν ούδεν ίστορων würde Hertel's έφωρα statt έφωνει nichts anderes als iorogor besagen. Schwerlich liegt in emores der fehler, sondern vielmehr in ovdaua, wofür man ayroeir erwartet. Denn der bote nimmt ironisch auf die worte des Lichas bezug v. 317 οὐκ οίδα· καὶ γὰρ οὐδ' ἀνιστόρουν μακράν. Daher ist auch 382 nothwendig δηθεν οὐδ' ἀνιστορῶν zu schreiben. Wahrscheinlich hat der abschreiber dieses ovder iotopoor verbessert und das darüber geschriebene ovoar hat das darüberstehende ayrosir des vorhergehenden verses verdrängt und ist so die lesart οὐδαμά entstanden. - V. 419 οὐχοῦν σὰ ταύτην, ην ὑπ' άγνοίας όρας, Ιόλην έφασκες Ευρύτου σποράν άγειν; ist mit όδοις, wie Hertel statt opag schreiben will, nichts ausgerichtet. Was auch der scholiast gelesen hat, jedenfalls muss hier der gedanke stehen, den er ausdrückt ην προσποιη άγνοείν, also wohl ης ύπ' arroiar educ. Unbegreiflich ist es übrigens, wie die lesart im vorhergehenden verse κάτοισθα δητ'; ου φημι bei so vielen hat anklang finden können, die auch Buchholz empfiehlt II, p. 17 (wo auch über 419 eine conjectur mitgetheilt wird, berichtigt in Jahn's jahrb. bd. 74 p. 602), und selbst Dindorf in den text setzt. -Gut verbessert Hertel v. 781 xóung in xópong, wie auch Bergk Dagegen ist v. 911 καὶ τὰς ἄπαιδας ές τὸ λοιπὸν vermuthet. οὐσίας die verbesserung καὶ τῆς ἀπαίωνος τὸ λοιπὸν οἰκίας (nicht έστίας wie Nauck angiebt) eine verunglückte, nicht nur weil solche änderungen wie des ἀπαίωνος ganz haltlose hariolationen sind, sondern auch weil der gedanke hier nicht taugt. Ebenso unverständlich ist übrigens auch der vorhergehende vers αὐτή τὸν αὐτης δαίμον ανακαλουμένη, den noch niemand verständlich übersetzt, oder erklärt hat, was das αὐτή αὐτῆς zu bedeuten habe. H. Weber, der im Philol. XI, p. 438-455 eine anzahl von stel-

len unseres stückes behandelt, ist in grossem irrthum, wenn er seine übersetzung "et infelices liberorum in futurum tempus res domesticas" dem tragischen sprachgebrauch angemessen erachtet; das blosse anaides kann diese bedeutung nie haben, ausserdem wäre die erwähnung ihrer kinder hier ganz ungehörig, wo Deianira von den dienstmädchen abschied nimmt. Wir verbessern εί του φίλων βλέψειεν οίχετῶν δέμας, έκλαιεν ἡ δύστηνος ὡς ὁρωμένη αυτή τον αυτής δαίμον, άνακαλουμένη παιδάς σφ' απαιδας ές το λοιπον οίκίας "so oft sie eine liebe dienerin erblickte, weinte die unglückliche, als ob sie ihren eignen tod (nicht blos den des gemahls) vor augen sähe, indem sie dieselben hinfort unglückliche kinder des hauses nannte". Das war es eben, was die amme aufmerksam und besorgt machte, dass Deianira nicht blos schmerz über ihr unglück zeigte, sondern dass sie abschied nahm, wie eine die sterben soll. Darum war die angabe ώς ὁρωμένη und ἀνακαλουμένη nothwendig. Fraglich ist es übrigens, ob nicht οὐσίας beizubehalten ist, das in vulgärer sprache möglicherweise den hausstand bedeutete, und hier giebt eine dienerin die rede der Deianira zu ihren dienerinnen wieder. Das xai zág aber ist aus dem über παίδας σφ' geschriebenen αὐτάς entstanden. - Endlich vermuthet Hertel v. 1046 κάν λόγφ, während Nauck sehr ansprechend καὶ λόγφ κακά und μογθήσας έγω umstellt.

Buchhols II, p. 16 glaubt v. 80 durch die änderung eig tw'

νότερον "adversus aliquem qui inferior esset" herzustellen.

A. Spengel meint, v. 1032 ἀχοῦ, δ μ' ἐχόλωσεν σὰ μάτης sei ἐχόλωσε, irritavit, matt und unerträglich und vielmehr ἐδόλωσεν zu schreiben. Die grosse entschiedenheit, mit der Spengel das rechte getroffen zu haben behauptet, hätte schon die erwägung ermässigen können, dass ἐδόλωσεν nicht so leicht in ἐχόλωσεν übergehen konnte; ausserdem ist ἄχει τινὰ δολοῦν auffallend und der gedanke "heile den schmerz, mit dem mich deine mutter überlistet hat" so matt als möglich und ungeschickt ausgedrückt. ἐχόλωσεν heisst "mit dem mich deine mutter in wilden aufruhr versetzt hat" und dies ist ein passender gegensatz zu ἀχεῖσθαι, aufregen — stillen.

A. Nauck begründet im Philol. XII, p. 638—41 seine bereits in der zweiten ausgabe der Trachinierinnen über den schluss des stückes angeführten ansichten ausführlicher und vermuthet ausserdem v. 1260, da die prolepsis & ψυχή σκληρά hier nicht ganz augemessen sei, σκληροῦ χάλυβος. Aehnlich urtheilt Bergk, der aber 1264—1269 dem Hyllos lässt, αῖρετ beibehält und 1266 nicht blos ἀγνωμοσύνην εἰδότες ἔργων, sondern auch noch τῶν πρασσομένων auswirft, sonst 1269 ebenfalls πάθη tilgt und 1270—

1278 dem chore beilegt.

#### Philoktetes.

Martin schlägt v. 125 vor τί χρή, τίχρή, δέσποτ', ἐτ ξέτα ξέτοτ, mit ausstossung von μέ, das in den büchern nach δέσποτα

gestellt, von den herausgebern vor dieses wort gesetzt wird. Dies wäre annehmbar, aber bedenklich ist der vorschlag im antistrophischen verse μέλον πάλαι μέλημά μοι λέγεις, άναξ, τὸ σόν das wort μέλημα auszustossen. — V. 174 αλύει δ' έπὶ παντὶ τώ γρείας ισταμένο halt Martin die stellung des artikels für fehlerhaft, da in dem sinne von ή παρούσα γρεία entweder γρείας τὸ ίστάμετον oder το ίστάμενον χοείας zu sagen war, und er kehrt daher zur vulgata τω zurück. - Auch v. 300 φέρε - μάθης hält er nicht für richtig und will μάθε oder μάθοις aufgenommen wissen. — Unzulässig aber ist v. 1140 ανδρός τοι το μέν εὐ δίκαιον είπειν, είπόντος δε μή φθονεράν έξωσαι γλώσσας όδύναν die änderung von είπόντος in είκοντος, "viri (ergo etiam tuum) est id quod utile est iustum dicere, sin cedendum ei sit, non petulanti lingua invidiosum animi dolorem proferre". Denn die beiden gedanken hängen nicht zusammen und Philoktet ist noch lange nicht είχων, wohl aber έξώσας φθονεράν γλώσσας όδύταν. vulgata giebt einen weit besseren sinn, als die auch von anderen versuchten verbesserungen. Denn da Philoktet eben den Odysseus als einen hinterlistigen mann geschmäht hatte, erwiedert der chor; "es ziemt dem manne (dir), das was frommt, für recht anzuerkennen, und hast du es anerkannt, nicht durch verdächtigungen dem schmerze luft zu machen; denn Odysseus hat im auftrage und im interesse des ganzen heeres so gehandelt". - Sinnreich ist die verbesserung der gegenstrophe v. 1163 προς θεων, εί τι σέβει ξέτων, πέλιισσον, εὐνοία πάσα πελάταν άλλα γνώθ' εὐ γνωθ' ότι σοι κήρα τάνδ' ἀποφεύγειν, Wo ἀλκάθοντ', εὐ γνῶθ' ὅτι, σοι gesetzt wird "opem tibi ferentem, probe scito, ut hanc calamitatem effugias", mit verweisung auf Bekker. Anecd. 1, p. 383, 31 άλκάθω και άλκάθειν: Σοφοκλής και Αισγύλος σημαίτει δε τό βοηθείν. Sollte aber auch αλκαθείν ganz so viel als βοηθείν sein, während es doch "von jemandem etwas abwehren" bedeutet. so wäre auch dies nicht richtig, da ihm der chor keinerlei hülfe bietet, sondern nur den rath giebt, die bereits dargebotene anzunehmen. Wir vermuthen προς θεων, εί τι σέβει ξένον, μαλάσσου, εύνοία πάσα πελάταν. βάντα γνωθ', εὐ γνωθ' ὅτι σόν, κήρα τάνδ' αποφεύγειν, μαλάσσου ist durch einwirkung des folgenden πελάταν in das in mehrfacher beziehung bedenkliche und auch dem sinne nach nicht befriedigende πέλασσον verschrieben. Das doppelte γιώθι ist ganz der gesinnung entsprechend, die der chor eben als eine wohlwollende und theilnehmende bezeichnet hatte. eingesetzte βάντα aber scheint nothwendig, da sonst in der rede des chors nichts enthalten wäre, worauf die folgenden worte des Philoktet zu beziehen wären. Dieselbe aufforderung erfolgt v. 1196 βοθι τυτ, ω τάλαν, ως σε κελεύομεν. - Die folgenden worte οίκτρα γαρ βόσκειν, άδαης δ' έχειν μυρίον άχθος ο ξυνοικεί enthalten die grösste verkehrtheit. Denn nicht die krankheit hat die in ihrem gefolge auftretenden übel zu tragen, sondern sie

selbst ist ein übel, das, wie die anderen die sich zugesellen, der mensch zu tragen hat. Es ist zu verbessern ἀδαῆς δ΄ εἰ σχείν μυσίον ἄχθος δ΄ ξυνοιχεῖ. Man übersah das häkchen am χ und ειχειν konnte hier nur ἔχειν sein, das übrigens schon an sich verdächtig ist, da der dichter, um eine genaue übereinstimmung mit dem strophischen verse herbeizuführen, vielmehr ἴσχειν gesetzt haben würde.

Buchholz I schlägt v. 716. 728 λεύσσων δ' οπου γνοίη στα. τὸν είς ύδως ἀεὶ προσενώμα = πλάθει πάσιν, θείω πυρί παμφαής Oiras ύπεο όχθου, in der strophe vor ζευστόν δ' εὐτ' οὐ γνοίη, στατόν εἰς ὕδως und in der antistrophe φασίν statt πασιν. Bergk tilgt yroin und naow, was sich in metrischer beziehung empfiehlt. Allein wenn es auch sehr wahrscheinlich ist, dass nager ein flickwort eines metrikers ist, so sestzt dies doch die verderbniss der strophe voraus und es käme darauf an, hier die interpolation mit einiger wahrscheinlichkeit nachzuweisen, die natürlich noch grösser würde, wenn durch die entfernung der interpolation die sinnlosen worte λεύσσων δ' ὅπου γνοίη κτλ., die man vergeblich zu deuten bemüht war, in eine verständliche und vernünftige rede verwandelt würden. Uns scheint nun nichts sicherer, als dass Sophokles geschrieben hat λείσσων δ' ομβρου στατον είς ύδωρ. Ein scholiast erklärte nehmlich die worte λεύσσων - αεὶ προσενώμα durch οπου γεοίη προσενώμα und die über λεύσσων geschriebene glosse ὅπου γνοίη gelangte mit verdrängung von ὅμβρου in den text. Sicher hat der scholiast noch das ομβρου gelesen, wenn er erklart το έξ ομβρου συνεστηχός ύδωρ, η πηγαίον, η λιμιαίον, nicht nur weil er στατόν ύδωρ nicht durch έξ δηβρου συτεστηκός ίδωρ erklärt hätte, da pfützen auch bei gewöhnlichem regen erzeugt werden, sondern weil er unmöglich darauf verfallen konnte, bei στατόν ύδωρ an πηγαίον zu denken; reichlicher regen belebt aber wieder die versiegten quellen. - V. 830 kommt Buchholz's vermuthung ὅμμα δ' ίδεὶν γ' ἴσχοις zwar den zügen des handschriftlichen ομμασι δ' αντέχοις nahe, ist aber gleichwohl zu den gewaltsamen zu zählen; an sich ist sie unbrauchbar schon wegen des γε, und dann ware αίγλα α τέταται τανύν doch ein seltsamer einfall. Endlich sind ja Philoktet's augen bereits geschlossen und der chor wünscht einen dauernden schlaf, also ist Thiersch's änderung ἀγλύν nothwendig. - V. 1092 wird gar vorgeschlagen αλ αl· πτέρ ὄσ' ἄτω. Dr. Hoppe De comparationum et metaphorarum apud tragicos Graecos usu im programm des berlinischen gymnasiums zum grauen kloster 1859. p. 17. 18 meint, Philoktet wünsche ut aves in aetherem se auferant, dazu passe eide und darum sei der optativ herzustellen, οἰκ ἔτ᾽ ἴσχω aber bedeute non iam ipse me sustinere possum: funditus perii. Ob aber dieser gedanke in den zusammenhang passt? Unsere ansicht über diese stelle haben wir im Philol. XII, p. 470 ausgesprochen.

Im Specimen II wird von Buchholz die stelle 1393-96, wo

Neoptolemus schliesslich zu Philoktet sagt: τί δητ' αν ήμεις δρφμεν, εί σέγ' εν λόγοις πείσειν δυνησόμεσθα μηδεν ών λέγω; ώς ράστ' έμοι μεν των λόγων ληξαι, σε δε ζην ώσπερ ήδη ζης άνευ σωτηρίας so abgeändert εί σε μήν λόγοις π. δυνησόμεσθα; μηδέν ουν λέγω; Bonitz p. 65 hält eine änderung nicht für nothwendig, aber er muss, um anderes nicht zu erwähnen, vor os den gedanken einschieben "mein vortheil ist es nicht, den ich suche", wozu man keine berechtigung hat. Das ώ, bleibt einmal verkehrt, denn Neoptolemus würde sagen: "da mein zureden nichts fruchtet, so weiss ich kein anderes mittel mehr; denn das einfachste ist, dass ich mich meines zuredens begebe". Das verhältniss der beiden verspaare ist klar und sind dabei die gegensätze queis und of ye, έμοι μέν und σε δε nicht zu übersehen, so dass der sinn der stelle nur sein kann: was soll ich weiter thun, da keines meiner worte dich zu überzeugen vermag? es bleibt nichts übrig, als dass ich von weiterem zureden ablasse und du in deiner unglücklichen lage verbleibst". Dies wird Sophokles so ausgedrückt haben: do eor έμον μεν των λόγων ληξαι, σε δε ζην, ώσπερ ήδη ζης, άνευ σωτηρίας; ganz so wird άρα in affirmativem sinne folgernd gebraucht Aias 277 ἀρ' ἔστι ταῦτα δὶς τόσ' ἐξ ἀπλῶν κακά; Oedip. T. 822 αρ' έφυν κακός; - Endlich wird v. 1443 vermuthet συζη γάρ εὐσέβεια, συνθνήσκει βροτοίς, was doch wohl durch den folgenden vers wieder aufgehoben wird καν ζωσι καν θάνωσιν, οὐκ ἀπόλλυται. - Ueberzeugend wird von E. von Leutsch im Philol. XI, p. 777 ausgeführt, dass auch die verse 1437-40 eyw & Aoxlyπιον — άλωναι unecht sind.

A. Spengel verbessert richtig v. 502 ώς πάντα δεινά κάπικίνδυν', ως βροτοίς statt des gewöhnlichen κάπικινδύνως βροτοίς. Dagegen kann man es nicht billigen, dass v. 1128 & rofor giλον, ω φίλων | χειρών έκβεβιασμένον der zweite der beiden angeführten verse nach 1126 mit der änderung εκβεβιασμέναν gestellt, und im ersteren φίλων in φίλον geändert wird, damit der ausruf ω τόξον φίλον dem ausruf in der antistrophe ω δύστανος έγω entspreche. Bei Sophokles finden wir wiederholungen derselben worte und wendungen nicht immer an der entsprechenden, sondern öfter an einer benachbarten stelle. Noch weniger durfte Spengel im Oedip. C., weil v. 120 ὁ πάντων ὁ πάντων ἀκορέστατος steht, in der antistrophe 150 δυσαίων μαχραίων τ' έθ' έπεικάσαι das μακραίων in δυσαίων verwandeln. In der constituirung dieser stelle weichen die herausgeber bedeutend ab, und doch scheint uns Dindorf's lesart (aber nicht die interpunktion) einleuchtend richtig zu sein. Die lesart μακραίων τ' ώς έπεικάσαι ist durch ein über das 7 gesetztes 3' verbessert worden, was man dann für red' hielt, jenes r' ws aber bedeutete y' oo' und der sinn ist: "du bist also wohl von geburt blind? unglücklich jedenfalls seit langer zeit, wie dein äusseres lehrt".

In Hermann Bonitz's beiträgen zur erklärung des Sophokles

werden eine anzahl von stellen aus dem Philoktetes und dem Oedipus anf Kolonos eingehend behandelt. Da aber der verfasser dieser schätzbaren beiträge hauptsächlich die erklärung der überlieferten lesart oder auch einzelner emendationsversuche im auge hat, ohne selbst mit vorschlägen hervorzutreten (nur v. 1048 wird übereinstimmend mit Schneidewin ἐκών statt ἐνός verbessert), so begnügen wir uns nach unserem plane auf diese schrift einfach hinzuweisen.

Ostrowo.

Robert Enger.

## Zn Lykurgos.

Leocr. §. 16: Δέομαι δ' ύμων, ω 'Αθηναίοι ακούσαι μου της κατηγορίας δια τέλους, και μη αχθεσθαι έαν αρξωμαι από των τη πόλει τότε συμβάντων, άλλα τοῖς αἰτίοις ὀργίζεσθαι καὶ δί ο θς αναγκά ζομαι τιν μεμνήσθαι περί αὐτών. - Schon Franke hat in den Actis societatis graecae diese stelle richtig erklärt und sie mit Aesch. in Ctes. §. 233 in verbindung gebracht: ή δὲ χάρις πρός δν έχαρίζετο άδηλος γεγένηται, i. e. ή δὲ χάρις τούτφ άδηλος γεγένηται προς ον έχαρίζετο. Achnlich ist die vielfach missverstandene stelle bei Iuvenal. sat. I, 161 adcusator erit, qui verbum dixerit, hic est, wo zu schreiben ist: adcusator erit qui verbum dixerit: "hic est!", d. h. accusator erit ei, qui verbum dixerit: hic est! So wenig also sprachlich gegen unsere stelle einzuwenden ist, hat doch in neuester zeit Jenicke wieder geschrieben: άλλα τοῖς αἰτίοις ὀργίζεσθαι δί ους ἀναγκάζομαι νῦν μεμεήσθαι περί αὐτῶι mit der bemerkung, dass die schuldigen nicht etwa diejenigen seien, die am unglück bei Chäronea schuld waren, sondern die, welche den redner nöthigen, jener unglücksfälle erwähnung zu thun, d. h. Leocrates zunächst, dann mit ihm seine freunde und vertheidiger, welche ihn aus diesem handel gerettet wissen wollen.

Nun aber hat doch Lycurgus selbst klar gezeigt, dass eben leute wie Leocrates schuld gewesen sind an dem unglück von Chäronea, cf. 59, 60, 63, 64—66 etc. Alle diejenigen also, welche gehandelt haben wie Leocrates, sind οἱ αἴτιοι τῆς συμφορᾶς und diejenigen, welche wie Leocrates so unverschämt sind dennoch in ihr vaterland wieder zurückzukehren, oder diejenigen, welche leute wie Leocrates zu vertheidigen suchen (cf. §. 20), zwingen den redner, jetzt von dem unglück des staates zu

sprechen.

München.

E. Weidner.

## III. MISCELLEN.

## Mittheilungen aus handschriften.

1. Die zweite Wiener Persins handschrift. (S. Philol. bd. XIV, p. 170. 379).

Auch die zweite Wiener Persius-handschrift, nach Endlicher nr. CCCXXXIX aus saec. XI, verdient vor anderen genauere

beachtung, wie dieses schon aus folgendem hervorgeht.

1) Dieselbe gehört zu den gunz vereinzelt dastehenden handschriften, welche Sat. 1, 59 statt imitata est noch das allein richtige imitari bewahrt haben. Das sind nämlich der vaticanische palimpsest, der aber leider nur Sat. I, 57-103 enthält, der Cod. Leidensis = D (ed. Jahn 1851, nach Hermann's bezeichnung Schol. Pers. III = C), Cod. olim Laureshemiensis, nunc Montepessulanus 2 = (Jahn), Cod. Bernensis 1 (= B1), Cod. Ebnerianus = E und endlich zufolge C. Fr. Hermann l. l. p. 15 auch cod. Trevirensis 1). Es reiht sich demnach der Cod. Vindobonensis 2 gerade den bewährtesten handschriften an; doch nicht bloss durch diese eine, allerdings charakteristische lesart, sondern auch durch eine reihe anderer nicht minder kennzeichnender lesurten zeichnet sich derselbe aus. Z. e. Prol. prodierim CE | 5 remitto (reliquo) ABCD 9 nostra uerba BDE | 12 refulserit (refulgeat) CD | 1 1 quantum (o quantum) in übereinstimmung mit den besten handschriften des Lactanz, der diesen vers citirt | 6 examenve (statt - que) 2) | 44 feci (st. fas est) CDE | 74 Cum-dictaturam | V 78 turbinis 5) (st. temporis) C u. v. a. Doch wir wollen der collation nicht vorgreifen.

2) Ausser dem Cod. Bernensis und Oxoniensis verzeichnet kaum irgend eine handschrift so häufig neben oder vielmehr über ihrer eigenen lesart die anderer handschriften: mit vel oder aliter: Prol. 3 prodierim, vel prodirem 9 conari, vel legitur blandiri

2) C. Fr. Hermann l. l. p. 8.

3) Ibid. p. 51.

<sup>1)</sup> Nach O. Jahn ed. 1843 gehört der Trevirensis nicht hierher,

14 melos. Schol.: "melos, in aliis legitur nectar" Sat. I 21 ut, aliter ubi 61 ius, vel fas (man. 3) 92 ut, vet et (man. 2) II 46 fotum, vel foetum 54 Excucia\* [= t], vel excucias III 2 ostendit, supra os: ex 108 adtende, aliter attinge IV 33 figas, aliter fricas V 59 Fecerit, aliter fregerit 118 repono, aliter reduco 174 quod, vel quem VI 21 inrogans, aliter irrorans (man. 2).

Unstreitig als variae lectiones, wenngleich der zusatz vel oder aliter fehlt, sind anzusehen: V 134 rogas, supra: "rogitas" I 59 imitari, supra: "imitata est" VI 46 captis: "uictis": glossen dagegen, die anderswo als lesarten auftreten sind, Prol. 12 über refulserit: "i. refulgeat I 36 über nunc non: "pro non nunc" II 25 über sulfure: "fulmine" VI 31 über ratis: "nauis"

- 3) Eine reichhaltige varietas lectionum alter codd. bietet diese handschrift auch dadurch, dass spätere correctoren die ursprüngliche lesart tilgten und die anderer handschriften eintrugen; und zwar sind die ursprünglichen lesarten erster hand oft höchst bedeutsam und characteristisch. Man vgl. unten in der collation Sat. 1 18. 21 | 72 tenens m. 1 (Vat. palimps.) 111 etenim m. 2 in rasura, man. 1 omnes? || 11 10 Ebulliat m. 1 | 25. 38 | 42 pingues m. 2 in ras., grandes m. 1? | 46. 50 | 52 creteras (== creterras) m. 1. | 54. 57 purgatissuma corr. in purgatissima || 111 16 palumbo, pa m. 2. in ras., columbo m. 1? | 32 hoc m. 1., hic m. 2 | 76. 93. rogauit m. 1. rogabit m. 3 | 104 lutatus m. 1, litatus e corr. || IV 27. 33. 38 || V 9. 58 Venere m. 1, lineolam adiecit m. 2 vel 3 | 123 Tris m. 1, Tres m. 2, 3 | 154. 168 censen m. 1, cessem m. 2, 3 | 179 || V1 4 Adque m. 1 Atque m. 2 | 8. 22 magna nimis m. 1, magnanimus m. 2 | 55. 56. 72. 73 | 66 impone, in m. 2, 3 in ras., man. 1 repone? oppone?
- 4) Auch diese handschrift hat verschiedene der ältesten schreibweisen bewahrt. Im vorigen begegneten wir bereits tris = tres, adque = atque, purgatissuma. Andre vereinzelte erscheinungen sind fälle von nicht-assimilation: I 35 subplantat, III 110 subrisit, 116 subposita, V 36 subposui || I 37 inprimat, V 32 inpune, 62 inpallescere, 128 inpellit, 130 inpunitior, VI 21 inrogans, 73 inmeiat || V 100 conpescere || I 102 adsonat, III 7 adsit, III 108 adtende, V 38 adposita, 81 adsigna. Dahin gehört auch, dass meist s in zusammensetzungen mit ex nach dieser silbe fehlt: I 82 exultat, IV 19 expecta, V 166 extincta, sogar extet I 57, excre V 119. Auf nichts anderes läuft auch die lesart exuberat III 89 hinaus, indem mehrfach b für p irrthümlich gesetzt ist 4), also = exsuperat. Regelmässig dagegen kehren wieder die schreibweisen nequiquam, quicquid, cum etc. temptare, consumpsi etc. unguere, tinguere etc., luppiter, littera, Apulus, pilleum, neglego, baca, bracatus, tucceta, dinoscere, conivere, elleborus, emina, hebenum, dazu

<sup>4)</sup> Z. b. I, 34 balato, II 13 inbello.

euhion, holus III 112 u. v. a. Wo die orthographie ae oder e verlangt, wie in maestus, caelum, obscenus, cena etc. steht hier nirgends das sonst so gewöhnliche oe andrer handschriften, ausgenommen: locti V 152, foenoris VI 67, foeno I 72, aber 40 richtig Fenisecae.

5) Desgleichen weist auch diese handschrift manche sonderlesarten auf, die weder Hauthal, C. Fr. Hermann, noch O. Jahn erwähnen (sie sind unten durch gesperrten druck hervorgehoben worden); dieser umstand ist nicht ohne wichtigkeit bei einem schriftsteller, bei dem es unmöglich ist einen codex zu ermitteln, der als fundament der texteskritik hingestellt werden könnte 5).

Wir gehen demnächst zu einer beschreibung dieses Vindobonensis 2 über. Er besteht aus 15 pergamentblättern gross quart, welche mit verschiedenen anderen handschriften desselben jahrhunderts zu einem grossen volumen zusammengebunden sind; das sind nämlich: 1) 42 blätter von Coelius Sedulius; die letzte seite enthält jedoch versus memoriales de avibus etc. f. 43-57. - 3) f. 58 Fragm. Glossgrii latini etc. rentii Comoediae bis f. 134. Schon die äussere beschaffenheit lässt sofort erkennen, dass die Persius-handschrift früher für sich allein bestand. Sodann befindet sich auf der vorderseite des achten blattes ein nicht deutlich mehr zu lesendes quaternio-zeichen. Danach wäre der letzte resp. zweite quaternio f. 8-15 (= acht blätter) vollständig, vom ersten dagegen fehlt fol. 1. Was auf diesem verlorenen ersten blatte gestanden, ist hinlänglich aus dem inhalte der erhaltenen ersten seite zu entnehmen. Denn so verschmutzt und abgenutzt dieselbe auch ist (ein neuer beweis zugleich, dass der Persius-codex früher für sich bestand, indem nach verlust des ersten blattes blatt zwei die vordere seite bildete), so lassen sich doch noch einzelne worte derselben erkennen: "cognouit per cornutum anneum", in ziemlichem abstande davon: "arriam uxorem", gegen ende: "flauus praetextam uescio". Diese worte gehören der "vita A. Persii Flacci de commentario Probi Valerii sublata" an und stehen bei Jahn p. 234, 236, 237. Ein stück dieser vita stand somit noch auf der rückseite des abgefallenen Darüber werden recht gross geschriebene tituli gestanden haben, so dass die vorderseite völlig offen blieb, ähnlich wie bei Vind. 1. Auf der kehrseite des jetzigen ersten blattes (eigentlich fol. 2) folgt sofort der prologus mit ausführlichen scholien.

Die ganze handschrift bestand demnach aus zwei vollständi-Auf der letzten seite ist nur noch eine zeile gen quaternionen. offen geblieben. Subscriptio fehlt. Ob also mit quaternio III ein Juvenal begann? Bis auf die letzten neun seiten (von Sat. V, 67 angefangen), welche ausser dem texte nur spärliche interlinear glossen enthalten, sind die ränder, namentlich der ersten blätter, gans

<sup>5)</sup> C. Fr. Hermann. Lect. Pers. I, p. 6. O. Jahn. Proll. p. cxciii.

dicht mit scholien beschrieben, und zwischen den zeilen befinden sich glossen. Leider sind jene nur unvollständig lesbar, indem die seitenränder und ecken nicht bloss stark abgenutzt, sondern auch vielfach verschnitten sind. Ausser hinweisenden zeichen sind gewöhnlich auch noch lemmata in abkürzungen vorhanden. gemeinen stimmen diese scholien mit denen des s. g. Cornutus überein; doch haben sie sehr vieles von letzteren nicht, dagegen auch manches, was beim Cornutus fehlt, aber theils im Vindobonensis 1, theils im cod. Darmstadiensis, theils in anderen codd. gefunden wird: z. b. findet sich gleich anfangs zwischen den scholien zum prolog unmittelbar vor der beschreibung des Psittacus der ganze abschnitt "Hic tamen fabulam tangit. Phorcas" etc. (bei O. Jahn p. 241 f.), welcher abschnitt sonst irriger weise als anhängsel hinter der Vita u. s. w. herzieht, in den meisten handschriften aber ganz fehlt. Ueberhaupt hätten dieselben zur berichtigung der scholien des Cornutus nicht selten mit nutzen herangezogen werden können, so nachlässig auch gerade die scholien und glossen unserer handschriften im ganzen geschrieben sind. Dass sich unter den glossen hie und da einzelne altdeutsche wörter verstreut vorfinden, ist aus Graff Diutiska III 183 bekannt, wo dieselben zusammengetragen sind.

Der text des dichters dagegen ist bis auf die verse III 100-103, welche fast ganz verwischt sind, überall noch leserlich, vollständig erhalten und deutlich geschrieben. Jeder vers beginnt mit einem etwas abstehenden grösseren anfangsbuchstaben, sonst erscheinen die initialen nur in den überschriften. Statt u consonans steht manchmal v ohne sichtliches princip bei der wahl, doch bei weitem am häufigsten u; statt ti vor folgendem vocale oft ci. z. b. vicium, tercius etc.; statt e wenigemal ae z. b. aecho, öfter e statt ae, doch minder häufig als in anderen handschriften jener zeit; statt y gewöhnlich i (Phillidas), zweimal auch y für i: Pyrenen Prol. 1, stoycus V 86. Sowohl für quid als für quod erscheint meistens die abkürzung qd. Uebrigens muss schon das vorexemplar, woraus Vindobonensis 2 geflossen ist, nicht bloss minuskeln, sondern auch vielfache abkürzungen gehaht haben. Daher IV 52 quam sit uel curta suppellex, III 95 surgit tacite uel lutea pellis, statt tibi ein uel, an letztrer stelle sogar mit der glosse späterer hand "i. etiam"; denn für uel dient t, für tibi aber die abkürzung 7' (V 23), und so steht auch t selbst II, 28 statt tibi. Ausserdem muss das fragliche exemplar wie hier, so auch anderswo nicht besonders deutliche schrift gehabt haben, weshalb der abschreiber in zweifelhaften fällen beide möglichkeiten anmerkt z. b. 11 46 fotum, vel foetum, was kaum als varia lectio angesehen wer-

Spätere correctoren sind mehrere über der handschrift hergewesen; einer derselben hat übrigens seiner unwissenheit II 30 ein denkmal gesetzt, indem er Emeris in Empseris umänderte! Wir geben nunmehr im folgenden die abweichungen vom texte Hermann's (ed. 1854); doch glauben wir das bereits oben unter nr. 2, 3, 4 hervorgehobene nicht wiederholen, noch auch die fälle, anmerken zu dürfen, wo e st. ae, ae st. e, i st. y, ci st. ti steht. Im übrigen aber hat übereinstimmung statt, wofern keine abweichung notirt ist <sup>6</sup>).

Prol. 2 pariaso CV | 3 Memini me ut ABDE | 8 psytaco| chere VD | 9 Picasque CD | nostra uerba BDE | 10 ingeniique

BCDV | 14 perpegaseum C.

Sat. I. Inscriptio duarum linearum diluta | 1 hominum quantum | 5 Praetuler | quod | 8 Romae est aBCDE | ac BCDE | 12 chacinno E | 16 Et tandem natalicia | sardonice DV | 17 colueri(s), s. in ras. m. 3, 7\lambda: collauerit | 19 neque | 20 Ingentos

21 scalpantur | 22 aligenis | 24 Quid E | 26 senium, m. 3 add. que | 27 est supra scr. m. 2 | 28 Ad (m. 1) AB; at m. 2 | 30 nichilo A | 32 est om. | 33 Rancidolum  $\sigma\chi$  | balbà | 34 isiphilas m. 1 | balato | 37 post Felix m. 3 add. & | inprimat | 43 tus VO, m. 3 add. h | 44 ex aduersa | 50 acci E | 51 uerato | si qua eligidia | 57 propenso VCDE | sexquipede x in ras., ergo m. 1 sesquip. VABCE | 58 pinxit C | 60 apula VCDE | tantum | 61 ius est C | 62 postico | 65 unges V | 69 eroas | 73 dentilia c | 74 Cum ABCE | 75 cum (pro tua) | 76 ue., sus | 77 que om. | 81 istud VO | 82 Trosulus | 87 hoc semel ABDV | est an | 88 cantat | 91 quaerela | 91 est ut (v. s) | 93 didicit uersum | 95 apennino DE | 100 capud | 101 Basseris | 105 atis | 110 sF | 111 (v. s) | 114 Meite ACDEV | 115 muti V | 117 ludet, supra i (= ludit) | 119 eminas ABDV | arcti CD | 131 abac(h)o, h erasum |

eminas ABDV | areti CD | 131 abac(h)o, h erasum |

INCIPIT SATIRA SECVNDA | 6 humiles murmurque | 8 fides supra scr. | haec om. | 10 Ebullit C, γλ: moriatur | patrui ABDEcV |
12 Ercule | 13 Inbello | expugnam σχ, γλ: miltam foras | nam est et | 15 in om. | merges | 16 purges m. 1, purges m. 2 | 19 uis supra scr. m. 3 | 19 et 22 stagio | 24 m. 1 putas VO, m. 2 putes | 25 Sulfure m. 1 AE, sulpure m. 2 C | 28 t (= uel) (pro

tibi) | 29 quodnam | 30 Empseris ex corruptela m. 3 | 35 macram

spem m. 3 in litura | 36 lici, m. 3 superscr. ni | 38 fiet | 42 (v. s) | 43 Annuere | 46 (v. s.) | 48 opi,mo corr. ex optimo | 50 ex \*pes, sub rus., erat s | 52 crateras m. 2 (v. s) | incussaque DEV | 54 (v. s.) | ptrepidum, rep in ras. | 55 subit BC | 57 (v. s) | 62

<sup>6)</sup>  $\gamma\lambda =$  glosse,  $\sigma_X =$  schol. dieser handschrift. Um schneller das verhältniss zu den fünf von Jahn (2d. 1851) herangezogenen codd. sowie zum Vindobonensis 1 überblicken zu lassen, setzen wir im falle der übereinstimmung die betreffenden zeichen bei: (V = Vind. 1, O = alle fünf Jahn'schen handschriften.

hoc ABCEV | 63 diis CV | 69 o pontifices (o ex gloss. irrepsit)

70 Nemppe | 72 messale V |

INCIPIT SATIRA TERCIA | 2 ostendit D, supra ex (m.2?)| 7 otius D | versus 8 post versum 10 | 10 bicolor positis AD | 11 cartae, sine h semper V | uenit m. 2 corr. ex uenie | 12 Tum | queritur| pendeat, e suprascr. m. 2 | 14 quaeritur | 15 huc cine DEV | 16 (v. s.) | 17 papare DV | ninutum | 18 recuses | 28 stemate | 31 distincti | 32 hoc m. 1, hic m. 2 C | et fibris V | 39 aerea | 45 si

ex corr. | 46 Discere ABV | non sano DC | maigistro | 50 angustu |

fallerer | 52 coruos | reprehendere | 58 Sstertis | 59 Hoscitat B| 60 in , quo, in quo ABDEV | 68 Elleborum CD | 66 et om | 67 aut  $(pro\ et)\ D$  | 68 flexus in ras. | 73 neque D | 75 monimenta DV | 79 archesilas  $BDEV\sigma\chi$  | salones  $DEV\sigma\chi$  | 82 trucinantur m. 1,  $pro\ em$  2 t | 84 nichilo — nichil — nichilum | 86 in marg.inf, om. que,  $add.\ m$ . 3 | 87 chachinnos | 89 exuberat EV, exuperat D | 90 a medico (a ex gloss. irrepsit) | 93 | lauturo | surentina, n supra  $scr.\ m$ . 3 | rogauit m. 1 CD, rogabit m. 3 | 95 uel  $(pro\ tibi)$   $\gamma\lambda$ : i. etiam (m. 2, 3) | 96 Ad m. 1 C, At m. 2 | 99 sulphureas V | exalente E | 100 trientem? dilutum, sed in schol. et trientem et trientem et triental explicatur | 104 lutatus, corr. in litatus,  $\gamma\lambda$ : oblitus vel unctus amonis | 106 Esterni | 108 adtende D 116 Tunc.

SATIRA IV DE HIS QVI AMBIVNT HONORES  $(B) \mid 3$  hoc  $\mid 8$  Magestate  $BV \mid 9$  receivs istud  $\mid 13$  est  $B \mid 21$  Dum non  $\mid 22$  ozima  $D \mid 25$  uetidi  $D \mid 26$  non om.  $\mid 27$  diis m. 1  $DV \mid 33$  Ad m. 1, At m. 2  $\mid$  cute, supra "vel cutem" 35 in mores  $\mid$  archa

naque DV | 38 gurgulio | 39 palestrite | 45 Protegit | 49 cautus

multa | 52 uel (pro tibi), γλ: "quam multa tibi desunt."

SATIRA V AD CÓRNUTUM | 3 mesto ABCD | tragedo V| 7 eluone V | 8 prognes CV | 9 cliconi in ras.  $(\gamma\lambda: glico)$  | 15 teris cDEV  $\gamma\lambda$ ,  $\sigma\chi^2$  | 18 Cum, supra sc. m. 2 | pullatis ABCDEV  $\gamma\lambda$ .  $\sigma\chi^8$  | 26 plectoria D | 26 Hic AE  $\sigma\chi$ : "in hac reego, ad hoc centum ora habere cupiam, ut digne tibi dicam, quanta sit mihi cura tui | 29 archana VD | 36 subposui  $d\sigma\chi$  | 45 federe B | 55 cimini | 58 In uenere, m. 2 add. lineolam = In

γλ: "stilo scribis paruo" σχ: "ore teris. ita formato opere, ut contra te loquentibus figuratur teris. exponis (supra: com-) modico breui

sermone" (sic).

8) γλ: "pullatis n. i. propter tristes fabulas nigris." σχ: "Non equidem h. s. p. v. m. n. p. t. nec studium tale est, ut more graecorum culpatus tragoedias scribam s. contemptum me satyram scribere. Pullis aut nugis tragoediarum ait propter stristes fabulas et quia maxime pulla ueste i. lugubri tragoedi utebantur. Legitur et pullatis id est ornatis. Non est hoc mihi propositum genus, ut studeam pullatis nigvis quicquam scribere i. puerilibus iocis ac uerbis, sed nos loquimur digna gradibus uerbis cornute. i. bullatis grecis." (Sic!!) Cf. C. Fr. Hermann schol. Pers. I, p. 30.

uenerem | ciragra | 59 Fecerit AB (v. s) | 64 cleantea | iuuenesque senesque | 69 hoc C, γλ, s. cras | 71 cantum BCV | 74 Pubplius | vs. 81 ante 80 | 82 pillea VO | 92 Cum | 96 gannit | 99 uentos (pro uetitos), γλ: i. uentuosos | 100 elleborum BCDV | 102

Nouim | 107 uitanda D 109 Et C | 111 poscis | 112 saliuam sorbere | 118 repeto D | repono, aliter reduco | 120 thure | 121 Ereat (erreat E) | semuntia V | 123 Tris m. 1 ABCE | cantum satiri D | 124 summis (pro sentis), yl: i. maximis | 126 stigiles palnea | 127 increpui | 130 quin CDE, γλ: numquid | 131 At \*\*\* (supra quam) | et om. | 132 eia V | 134 rogas (ABCDE), supra rogitas | 135 hebenum VO | thus | 136 e siciente (e sitiente V) 138 Varo BDV | 141 nil | qui în AB | 147 uegentanumque EV 148 Exal\*et | 149 nummi VO | 150 pergant AD | auidos VO | sudare A | 151 ienio | 154 scinderis in ras. | 156 alternos | 159 ast D | 162 cheristratus | 163 Abrodens | hoc | 167 diis | 168 censen m. 1 ACEV, cessem m. 2. 3 | 172 ne nunc C | arcessor (accessor ABV, accersor E) | 174 quod CD (v. s.) | 179 Aprici m. 1, ex e corr. i m. 2 180 uenire m. 1, uenere m. 2 183 thimni (tymni C) | 184 tatifus | 189 capud | 190 fulfennius | 191 centuce CD. SATIRA VI | 1 pruma (yl.: hiemps') | 4 Adque m. 1 | 6 Egre-

gios Ed | senes  $E \longrightarrow \gamma \lambda$ : qui se putant egregios | 8 scopoli | 15 horti ABC | 17 laguena | 18 oroscope | 20 Tinguat VO | 21 inrogans (irrogans V) (v. s.) | 22 (v. s.) | 23 rombos CD | 24 tenuem — saliuam | 29 littore DV | 34 Negleget VO | urna | 37 Tune bona etc. VO | incolomis D | sed | 41 Hacc cinere etc. CDEV | 43 lauros | 46 clamides BV | 48 Diis V | 50 coniues CDEV | arcto|| creasque | 51 audeo CDE | 54 sterelis | 55 bouillas ABDEV (branch BV | 55 inchilum A | 56 uerbi BV | 50 coniues BV | 59 Mañius BV | 68 Pinguitur A | 66 inpone, in BV | 50 in BV | 50 coniues BV | 50 Mañius BV | 50 ungue BV | 51 undone, BV | 52 in BV | 55 inchilum BV | 56 uerbi BV | 57 undone, BV | 58 in BV | 59 ungue BV | 59 undone, BV | 50 undone, BV | 50 undone, BV | 51 undone, BV | 52 in BV | 52 in BV | 55 undone, BV | 55 undone | 50 ungue BV | 75 undone, BV | 51 undone | 51 undone | 52 undone | 53 undone | 54 undone | 55 undone |

[uulnae ABC, uulgae V] 77 pauisse A | 79 lam redit in rugam decies | 79 depingue | 80 crisippe V.

Demnach bestätigt auch diese handschrift die von Hermann zuletzt in der praefatio seiner ausgabe besonders betonten lesarten I b examenve  $CD \mid 9$  Tunc  $CD \mid 14$  quod  $CDV \mid 17$  legens  $OV \mid 32$  circa  $ABEV \mid 66$  dirigat  $VcDE \mid 86$  doctas  $OV \mid 97$  praegrandi  $ABVE \mid 111$  omnes omnes  $? \mid II$ , 14 conditur  $OV \mid 42$  grandes  $? CD \mid 45$  Accersis  $CE \mid 54$  Excutias (excucias Vind, 2)  $D \mid 61$  terris  $OV \mid \mid III$ , 13 quod D (non sed)  $\mid 29$  Censoremve  $CD \mid 34$  rursum  $D \mid 56$  deduxit  $ABC \mid 60$  in quo  $ABDEV \mid 68$  quam  $CD \mid 78$  quod satis est, sapio mihi  $VABDE \mid \mid IV \ 26$  milvus oberrat  $AEV \mid 31$  farratam ollam  $VEd \mid \mid V \ 13$  stloppo  $VDE \mid 71$  dicas  $EV \mid 77$  Vappa lippus  $BCDE \ (V) \mid 117$  sub pectore  $VDE \mid 159$  ast  $D \mid \mid VI$ , 9 cognoscite  $VABDE \mid 61$  poscas  $CD \mid 69$  coquatur CE.

Von andern bemerkenswerthen lesarten seien ausser den gleich eingangs angegebenen noch folgende auch von Hermann festge-

haltene hervorgehoben:

Prol. 4 Heliconiadasque  $D \mid 5$  remitto (st. relinquo)  $ABCD \mid$  lambunt  $CDEV \parallel$  I 44 feci  $\sigma_X$   $CDE \mid 51$  si qua  $ADE \mid 74$  dictaturam  $D \mid 87$  Laudatur  $cEV \mid 95$  Sic  $DV \parallel$  II 9 murmurat BDCE  $V \mid 48$  At tamen  $ABDEV \mid 70$  donatae a  $AC \mid 73$  animi  $D \parallel$  III 9 dicas  $ABDCV \mid 16$  at cur  $ADE \mid 66$  Discite, o miseri  $ABCdEV \mid 118$  sani esse  $BCDE \parallel$  IV 9 puta  $BC \mid 37$  Tu cum  $BD \mid 52$  habita, noris  $D \parallel V$  35 Diducit  $V \mid 78$  turbinis  $C \mid 84$  licet  $VO \mid$  uoluit  $cD \mid 90$  Masuri  $ACEV \mid 105$  speciem  $\gamma\lambda$   $C \mid 134$  Et quid  $OV \mid 174$  nec  $\mid 185$  Tum  $O \parallel VI$  9 Lunai  $CDEV \mid 10$  destertuit  $\gamma\lambda$   $OV \mid 24$  turdarum  $BCEV \mid 35$  inodora  $VCDE \mid 76$  nec ABDEV u. a. dergl.

Ueberraschend ist demnach die ähnlichkeit zwischen unserer handschrift und dem trefflichen Cod. Leidensis D gerade in characteristischen lesarten; aber wiederum giebt's auch der abweichungen genug. Vind. 2 kennt z. b. nicht den vers des prologs coruos quis olim concauum salutare, noch liest er I 69 docemus statt uidemus, oder 74 quem statt cum u. s. f. Gleicherweise stellen sich auch bei auffallender übereinstimmung nicht unbedeutende divergenzen mit C und E heraus, desgleichen zu dem Bernensis 1, mit dem unsere handschrift die nächstgrösste verwandtschaft hat,

ebenso zum Vaticanischen palimpsest.

So wenig sich nun auch eine gewisse verwandtschaft zwischen den genannten handschriften und der zweiten Wiener verkennen lässt, ebensosehr muss andererseits auch eingeräumt werden, dass der text einer jeden derselben im laufe der zeit eine reihe von umgestaltungen auf grund andrer zu rathe gezogener handschriften und deren glossen erfahren habe. Jedenfalls aber gehört der Vindob. 2 auch zu den wenigen unter den zahlreichen Persius handschriften, die einen hervorragenden platz beanspruchen und von der kritik nicht unbeachtet gelassen werden dürfen.

Wien. Dr. Anton Goebel.

# B. Zur erklärung und kritik der schriftsteller.

## 2. De vocabulis dormiendi graccis.

Sermo graecus latinum vincit multitudine verborum dormiendi, εῦδειν, δαρθάνειν, (δραθεῖν) χνώσειν, βρίζειν, λαύειν, ὑπνοῦν, χοιμάσθαι, quorum tria priora themati carent, neque verba adsunt, quae uni illorum afficta credamus. Sed ab huiusmodi paraschematismo non aliena videntur βρίζειν et βρίθειν, quae non solum literas principales inter se participant, sed etiam intellectu quodammodo conveniunt, siquidem obrepente somno oculi gravantur

(βαρύθουσι). Quod sequitur, succrevit simpliciori αύειν, quod grammatici ab uw to nvéw arcessunt, unde facilis ad dormientes translatio: v. Rhem. p. 4, p. 11 et 14. Quemadmodum autem in sermone germanico verba hauchen (fauchen?) anfachen (v. Grimm. lex. s. vv.) et latina flaro, flagrare, inflammare inter se cohaerent, eadem ratione continentur asiv spirare et exavsiv incendere, unde έναυσμα et spissius άπτω (cf. θραύω, θρύπτω). consopire significat, modo dormiturum ad cubile deducere, medium χοιμάσθαι dormire solum ut λαύειν, quare jure adnumeratur synonymis. Prototypi loco accipitur κέσμαι κείμαι quod de inanimatis quoque dicitur, sed activum κέω sive κείω 1) restricte de iis qui cubaturi vel cubitum ituri sunt aut qui cubare gestiunt. Cetera quae in hunc intellectum feruntur, non per se nec directe dormire significant, sed per synesin sicut νυστάζειν sive νευστάζειν, quippe quia somnulentis oculi connivent, caput nutat; alia a substantivis ducta quae cubile denotant εὐνάζειν sive εὐνᾶν, κοιτάζειν, λέξασ-Jas, vel a tempore, quo dormimus, evruyeves pernoctare; sed huius notionem obumbravit Sophocles in splendido illo carmine quo vim Amoris celebrat ad omnes animantes permeantem "Epus... και εν άπαλαις παρειαις νεάνιδος εννυγεύει, nam pulchritudo oris, qua iuvenes alliciantur, per tenebras noctis tota latet; nihil iusolentiae habet Horatianum, quod interpretes apponunt Cupido Chiae excubat in genis, neque offendit verbum quo Paullus Silentiarius utitur έλπλο δμμασιν ένδιάει; memoria nominis unde fluxit extabescente. Hactenus de verbis. Substantiva huius classis quatuor novimus quorum tritissimum est, idemque paragogorum feracissimum υπνος, unde et verba proficiscuntur υπνούν, υπνώιτειν, ὑπνίζειν et adiectiva ὑπναλέος, ὑπνώδης, ἄυπνος cett. Substantivum, quod his antecedit, primitivi simillimum videtur, neque tamen repugnaverim, si quis cum ὑπὸ, ὕπτιος, suppus cohaerere et posituram dormientium exprimere sumat, qui exporrecto corpore caput reclinant: υπιος όξγκει πεσών Aristophanes, stertuntque supini Horatius. Cum somnus Gellius componit sopor, quod literas principales cum υπνος communes habet. Alii a graeco οπός opium repetunt propter vim papaveris soporiferam et quia sopor praecipue somnus gravis similisque torpori lethargico sive veterno vo-Huic vicina sunt xápos et vãxap a xápa, ut videtur, parique intellectu posteriores xwua usurpant. Vetusta vox est ἄωρος sive ὤρος a verbo unde manat laver, id est respirare, αὐπνους νύχτας λαύειν Homerus de iis qui noctem insomnes trans-

<sup>1)</sup> Όρσο χέων, βῆ χείων Homerus accentu gravi, quem Alberti restituit Hesychio χεων χοιμηθησόμενος. Apud Eur. Suppl. 773 χέω praesens est futuri loco positum per antichronismum, de quo dixi ad Buttmann. p. 489; sed Dindorlius et Nauckius circumflexerunt χεῶ eodemque modo Bekkerus in Choerobosci canone 1290 σημειοῦνται τὸ ἐχχεῶ οἰον καὶ τὸ κατακλιεῖς παρ' Κὐπόλιδι (Meinek, 545), quod ed. Oxon. 663 χέω exhibet.

igunt. Praeterea sunt qui ἄωτος sive ἄωτον inter vocabula somni referre dignentur, hinc verbum fluxisse rati, huic autem Homerum e parallelo adiunxisse nomen consentaneum ὕπνον άωτεῖν. Pars maior interpretum ad ἄημι redit, quod convenit Virgiliano somnum proflare.

Regimontii Prussorum.

Chr. Aug. Lobeck.

## 3. Kritische beiträge.

#### I. Zu Hesychius.

'Αποδύσαι: ἀποδυθεῖ. So die handschrift. Schmidt 'Αποδυθε: ἀπόδυσαι, ἀπόδυσαι. Das richtige ist wohl 'Απόδυσαι: ἀπόδυθι. Umgekehrt ist die folgende glosse 'Αποδύοι: ἀπόδυσοι so zu schreiben 'Απόδυθι: ἀπόδυσαι. Sie bezieht sich auf den menandrischen vers bei Bekker Anecd. p. 427, 25

απόδυθι ταχέως, Πάμφιλ', ημέτερος ο πλούς.

Denn so ist dies in der handschrift äusserst verdorbene fragment in den Com. III, p. 491 emendirt worden, also längst vor Cobet V. L. p. 50.

 $\vec{E}$   $\vec{l}$  μ η ν:  $\vec{o}$  ντως. Es ist  $\vec{E}$   $\vec{l}$  μ ή ν herzustellen, gleichbedeutend mit  $\vec{l}$  μ ήν, eine form die sich in der neuerdings entdeckten messenischen inschrift (Archaeol. zeitschr. 1858 p. 253, 27) findet  $\vec{o}$  ραιζόντων τὸν γυναικονόμον — ε $\vec{l}$  μὰν ἔξειν ἐπιμέλειαν.

Εκρήμνισαν: κατηκόντισαν. So ist in der neuesten ausgabe des Hesychius geschrieben worden statt des handschriftlichen κατεκόντησαν. Allein κρημνίζειν kann doch unmöglich die bedeutung von ακοντίζειν haben, und die handschriftliche lesart führt sichtbar auf κατεπόντισαν. Das herabstossen von einem κρημνός in das meer wird öfters erwähnt.

Έδωδιμος: τρωκτής, βρώσιμος. Das glossirte wort kann eine active bedeutung nicht gehabt haben und wird mithin falsch

durch τρωχτής erklärt. Es ist dafür τρωχτός zu setzen.

Δίαιτα τοῦ οὐρανοῦ: τὸ φαγεῖν τὸ πιεῖν. Diese vielbesprochene glosse, über die ich im Philol. XII, 606 gehandelt habe, ist vielleicht ganz einfach so herzustellen dass εράνου statt ούρανοῦ geschrieben wird, also δίαιτα τοὐράνου, vielleicht aus einem komiker.

## II. Zu Philostratus περί γυμναστικής.

Philostr. 4, 5 ή μὲν γὰρ πάλαι γυμναστική Μίλωνας ἐποίει καὶ Ἱπποσθένεις Πουλυδάμαντάς τε καὶ Προμάχους. So Daremberg statt der handschriftlichen überlieferung Ἱπποσθένας, von welcher abzuweichen kein grund war. Die nomina propria der dritten declination auf ης werden im pluralis ganz richtig nach der ersten declination gebildet, z. b. οἱ Δημοσθέναι und ᾿Αριστοφάναι bei Choeroboscus in Bekker Anecd. p. 1191 οἱ Διογέναι bei Theophilus c. Autol. 11, 8 und οἱ Σωκράται καὶ οἱ ᾿Αριστοφάναι

bei Maximus zu Dionysius Areop. p. 2°. Auf derselben seite zeile 19 ist vielleicht ἀμπέλου τε ὅμοια ἔτι καὶ συκῆς δῶρα zu lesen, statt des minder concinnen ἄμπελοί τε ὅμοια, ἔστι καὶ συκῆς δῶρα.

P. 10, 12 ἀχούω δ' αὐτὰ καὶ Δελφῶν, ἐπειδὴ πρὸς ἐνίας τῶν Φωκίδων ἐπολέμησαν. Eine ellipse von πόλεις anzunehmen ist um so bedenklicher, je leichter dies wort vor ἐπολέμησαν übersehen werden konute.

P. 30, 2 καὶ οἱ πλασθέντες γε ἐκ Προμηθέως — τοῦ πηλοῦ γυμνασάμενοι — πλάττεσθαι ὑπὸ τοῦ Προμηθέως οροτο. Statt γυμνασάμενοι wird ἐγγυμνασάμενοι zu schreiben sein. In dem auf derselben seite edirten scholion τοῦτον (Διαγόραν) ὑμνησε Πίνθαρος ἐν τῷ εἴδει τῶν Ὀλυμπίων, ist ἐν τῷ ζ εἴδει zu schreiben.

P. 44, 9 ἀγνοείσθων μὴ παρόντες τῷ παιδὶ ἐς τὴν κρίσιν, πῶς βασανιοῦμεν τὴν κρίσιν; So ist zu lesen: gesetzt die eltern sind nicht bekannt, wie werden wir die abstammung der söhne prüfen?

P. 78, 10 τί μεν ούκ αν έν Ιωνία, τί δε ούκ αν έν Όλυμπία γένοιτο ἐπ' αἰσγύνη του αίωνος. Cobet in seinen reichhaltigen bemerkungen zu Philostratus vermuthet diese worte habe Mynas interpolirt, und folgert dies aus dem allerdings sehr befremdlichen en alogun alovos, à la honte du siècle, wie Daremberg übersetzt. Diesmal glaube ich geschieht dem Mynas unrecht. Die stelle ist ganz in ordnung, wenn έπ' αίσγύτη α γ ωvoc geschrieben wird. Ueberdies stosse ich in den angeführten worten bei 'Iwria an. Das factum, das dem schriftsteller zu dieser expectoration den anlass gegeben, hat sich in Griechenland und zwar in den nemeischen spielen zugetragen. Was soll also hier die erwähnung Ioniens? Zwar kamen aus Ionien und namentlich aus Milet viele athleten nach Griechenland; allein die betrügereien die Philostratus rügt, und der schnöde handel der mit der siegespalme getrieben wurde, war doch nicht in Ionien begangen, sondern in den hellenischen wettkämpfen. Ich halte daher 'Iwria für verdorben, und zwar aus Ἰσθμία. Denn so konnte einem Philostratus gar wohl einfallen statt 'Ισθμοῖ oder ἐν 'Ισθμῷ zu sagen. 'Ισθμία γη zur bezeichnung des Isthmos ist bei Dichtern nicht selten, und wie z. b. έν 'Ροδία, έν Σαμία u. a. gesagt wird, so ir 'Ioduia für 'Ioduoi.

## ΙΙΙ. 'Απόλλων. "Ηλιος.

Was Ruhnken Epist. crit. p. 203 und seinen zeitgenossen noch unbekannt war, dass die beiden vorangestellten namen in den handschriften häufig verwechselt werden, ist heutzutage jedem anfänger in der kritik hinreichend bekannt. Ein so viel ich weiss noch nicht bemerktes beispiel findet sich in den Bekkerschen Anecd. p. 443, 33 wo es von den attischen richtereiden heisst: τρεῖς δὲ

θεούς ώμνυον, Δία Δήμητρα καί Ήλιον. Dies widerspricht der überlieferung bei Aristophanes Equ. 491, Demosthenes c. Callistr. §. 9, Dinarchus beim scholiasten zum Aeschines Timarch. §. 114, und Pollux VIII, 122, welche einstimmig Zeus Demeter und Apollon als diejenigen götter bezeichnen, bei welchen der richtereid geschworen wurde. Es ist also 'Απόλλωνα statt "Ηλιον zu schreiben. Denselben fehler habe ich in den Analectis Alex. p. 184 noch einmal in den Bekkerschen Anecdotis p. 331 nachgewiesen. Statt des Apollo im richtereide nennt der verfasser des einschiebsels in der Timokratea des Demosthenes §. 151 den Poseidon : έπομνύναι Δία Ποσειδώνα Δήμητρα και έπαρασθαι έξώλειαν έαντῷ u. s. w. wo aber unbedenklich 'Απόλλωνα herzustellen ist, von dessen verwechselung mit Hoosidov in den handschriften unzweifelhafte beispiele vorliegen, z. b. bei Stephanus Byz. p. 416, 16. Auch ist die palaeographische erklärung dieses irrthums ohne alle schwierigkeit.

### IV. Zu Aeschylus.

Im Prometheus schliesst Hermes vs. 319 seine androhung noch härterer strafen, welche Zeus über den Prometheus verhängen werde, mit folgenden worten

ώστε σοι τον νύν χόλον

παρόντα μόχθων παιδιάν είναι δοχείν.

Dass χόλον verdorben ist leidet keinen zweifel; ob aber ὅχλον, das, wenn ich mich recht erinnere, zuerst von Döderlein in vorschlag gebracht worden, das hier zu wünschende wort ist glaube ich kaum und empfehle dafür ὅτλον, also die last deiner gegenwärtigen mühen, nicht das gewimmel.

## V. Zu den Sibyllinischen orakeln.

Dass in den Sibyllinischen liedern überreste antiker und echt hellenischer poesie enthalten sind, ist eine wahrscheinlich nicht von mir zuerst gemachte bemerkung. Ich beschränke mich vorläufig auf ein beispiel aus dem dritten buche, das ich im Philol. XIV, p. 31 so hergestellt habe:

Κύρτος και Σαφδώ μεγάλαις χειμώτος ἀέλλαις και πλημαις άγίοιο θεοῦ κατὰ βένθεα πόντου δύσονται, μέγα θαῦμα θαλασσαίοις τεκέεσσιν.

Es ist dies ohne zweifel ein echtes altes orakel, in dem aber der christliche überarbeiter auf seine eigene hand  $\dot{\alpha}\gamma ioio$   $\vartheta so\tilde{v}$  statt des ursprünglichen  $\dot{\alpha}\lambda ioio$   $\vartheta so\tilde{v}$  gesetzt hat.

## VI. "Οθους. Δύσκολος.

Der name des berges  $\partial \partial \rho v \varsigma$  wird in der Kuhnschen zeitschrift für vergleichende sprachforschung 1859, heft I (s. Philol. XIV, p. 442) von Legerlotz auf  $\partial \rho \partial \delta \varsigma$  zurückgeführt. Mir scheint

"Oθρυς nichts anders zu sein als ὀφρύς, eine bekannte bezeichnung von bergkuppen; ὀφρύς aber verhält sich zu ὅθρυς wie φοίνα zu θοίνα und vieles derselben art. Ueberdies vergleiche man die glossen des Hesychius "Οθρυό εν τραχύ, ὑλῶδες, δασύ, κρημνῶδες

und "Οθουν' Κρητες τὸ όρος.

Im zweiten heft derselben zeitschrift von demselhen jahre (s. Phil. l. c. p. 443) wird von Benfey δύσκολος mit βούκολος, θεήκολος u. a. zusammengestellt und auf κολείν colere zurückgeführt; andere dachten an κόλος, die speise. Einfacher aber ist es meines erachtens an τὸ κόλον = τὸ ἔντερον zu denken, wonach εὐκολος soviel als εὐσηλαγχνος und δύσκολος soviel als δυσέντερος κακόσηλαγχνος sein wirde. Ueber das seltene κόλον in diesem sinne ist ausser Aristophanes Equit. 455 τοῖς ἐντέροις καὶ τοῖς κόλοις und Pollux II, 209 noch eine glosse des Hesychius zu vergleichen, in der dasselbe wort herzustellen ist, "Η φυσεν: διέτεμεν. πόλον ἀπήντλησεν. Was die herausgeber über diese glosse gesagt haben ist ganz unhaltbar, das richtige ist "Η φυσεν: διέτεμε κόλον. ἀπήντλησεν. Offenbar ist dies eine homerische glosse, welche das dreimal in der Ilias wiederkehrende διά τ' ἕντερα χαλκός ήφυσε erklärt.

#### VII. Die Thibronische silbermünze.

Pollux III, 86 stellt verschiedene bezeichnungen schlechten silbergeldes zusammen, παράσημον, παρασεσημασμένον, χαλκόκρατον, κίβδηλον. Hier schaltet die treffliche Falkenburgische handschrift nach γαλκόκρατον das wort θιβρόνιον ein, welches mit leichter verwandlung in διβρώτειον unbedenklich eine stelle im text verdient hätte. Zugleich erfahren wir nunmehr von welcher beschaffenheit diese münze gewesen sei, was aus der einzigen stelle, aus der das νόμισμα θιβρώνειον bisher bekannt war, nicht zu lernen war. Denn wenn Photius Lex. p. 92, 15 sagt Θιβρώ-»[ε]ιον νόμισμα: δοκει από Θίβονωος του γαράξαντος είρησθαι, so konnte man noch immer nicht wissen, ob eine gold- oder kupferoder silbermünze gemeint sei, noch viel weniger dass dies silbergeld eine beimischung von kupfer gehabt hat. Wer ist aber dieser Thibron, von dem dieses róμισμα benannt worden? Ich denke kein anderer als der aus Xenophon und Diodor bekannte lacedämonische Harmost in Kleinasien.

## VIII. Zur griechischen anthologie.

In der anthol. Pal. XI, 280 steht folgendes epigramm des Palladas:

Βέλτερον ήγεμόνος ληστοκτόνου ες κρίσιν ελθεϊν, η του χειρουργού Γενναδίου παλάμας δς μεν γάρ φονέας όσίως στυγέων κατατέμνει, δς δε λαβών μισθούς είς 'Αίδην κατάγει.

Was ein ηγεμών ληστοκτόνος bedeute wird niemand sagen können.

Man erwartet für ἡγεμόνος einen eigennamen, und der ist nicht weit zu suchen. Offenbar schrieb Palladas:

Βέλτερον Ηγέμονος ληστοκτόνου ές κρίσιν έλθειν.

Den namen ' $H\gamma \dot{\epsilon}\mu\omega r$  weist Dindorf im Thesaurus aus Demosthenes und Arrian nach, glaubt aber dass dort ' $H\gamma \dot{\eta}\mu\omega r$  zu schreiben sei, eine vermuthung die sich nunmehr als unbegründet herausstellt. Ein anderes epigramm desselben dichters Anth. Pal. X, 77 lautet im ersten theile so:

Τίπτε μάτην, ἄνθρωπε, πονεῖς καὶ πάντα ταράσσεις, κλήρω δουλεύων τῷ κατὰ τὴν γένεσιν;

Die herausgeber, die an πάντα ταράσσεις keinen anstoss genommen, scheinen πάντα ταράσσεις im sprichwörtlichen sinne etwa von πάντα λίθον κινεῖς genommen zu haben. Bis die möglichkeit einer solchen deutung nachgewiesen ist, möchte ich vermuthen:

Τίπτε μάτην, ἄνθρωπε, πονείς και πάντα τεράζεις, ex omni re omen capis, wofür ich eine bestätigung im zweiten verse zu finden glaube. In einem dritten distichon des Palladas anth. Pal. X, 93

Βέλτερον έστι Τύχης και θλιβομένοις ανέχεσθαι,

η των πλουτούντων της υπερηφανίης,

finde ich im ersten verse keinen passenden sinn, der aber durch diese änderung gewonnen wird:

Βέλτερον έστι τύχης καὶ θλιβομένης ἀνέχεσθαι, wo τύχη θλιβομένη angusta, afflicta fortuna ist, in welchem sinne dies verbum, sowie auch das substantiv θλίψις, namentlich bei späteren häufig gefunden wird.

Ein nicht ganz witzloses gedicht eines ungenannten verfassers X, 118

αως γενόμην; πόθεν εἰμί; τίνος χάριν ἦλθον ἀπελθεῖν; πῶς δύναμαι τι μαθεῖν μηδὲν ἐπιστάμενος; οὐδὲν ἐων γενόμην πάλιν ἔσσομαι, ως πάρος ἦα.

ούδεν και μηδέν των μερόπων το γένος,

wird durch die abenteuerliche verbindung von οὐδὲν καὶ μηδὲν entstellt. Mit recht findet ein gelehrter in der Mnemosyne III, p. 366 diese verbindung lächerlich, ohne zu sehen dass der dichter ausser schuld ist. Dieser schrieb vielmehr:

οὐδὲν ἐῶν γενόμην πάλιν ἔσσομαι, ὡς πάρος ἦα, οὐδέν. καὶ μηδὲν τῶν μερόπων τὸ γένος.

Im ersten verse ist ἀπελθεῖν nicht zu verstehen, vielleicht hiess es τίνος γάριν ήλθον, ἀπήλθον;

In einem unter dem namen des Aesopus X, 123 uns erhaltenen gedicht heisst es im anfang:

Πῶς τις άνευ θανάτου σε φύγοι βίε; μυρία γάρ σευ

λυγρά καὶ ούτε φυγείν εὐμαρες ούτε φέρειν.
Ich dächte es läge ziemlich auf der hand, dass der dichter geschrieben habe:

Πῶς τις ἄνευ καμάτου σε φύγη βίε;

Ein kleiner fehler scheint auch in dem epigramm des Simonides X, 105 zu stecken:

Χαίρει τις, Θεόδωρος έπεὶ θάνεν· ἄλλος έπ' αὐτῷ γαιρήσει· θανάτω πάντες ὀφειλόμεθα.

Die mangelnde verbindung der worte άλλος ἐπ' αὐτῷ χαιρήσει wird durch eine leichte veränderung hergestellt: άλλος ἐπ' πὐ τῷ χαιρήσει.

### IX. Zu Ion dem tragiker.

Das 41 fragment dieses dichters lautet bei Nauck p. 547 wie folgt: εἰ δ' ἐγὰ ὁρθὸς ἰδεῖν βίον ἀνέρος, ὧ πολιῆται. Aufbewahrt ist dasselbe von Aristophanes ran. 706 εἰ δ' ἐγὰ ὁρθὸς ἰδεῖν βίον ἀνέρος ἢ τρόπον, ὅστις ἔτ' οἰμοῖξεται, wo der scholiast bemerkt τοῦτο Ἰωνός ἐστιν ἐκ Φοίνικος ἢ Καινέως. εἰ δ' ἐγὰ ὁρθὸς ἰδεῖν βίον ἀνέρος, ὧ πολιῆται. Es ist mir sehr wahrscheinlich, dass die worte ἢ τρόπον, welche Aristophanes nach ἀνέρος hat, auch im verse des Ion standen, der nun ein dactylischer heptameter sein würde.

εί δ' έγω ὀρθὸς ἰδεῖν βίον ἀνέρος ἣ τρόπον, ὧ πολιῆται. Und gerade die seltenheit dieser rythmen mochte die weglassung des ἢ τρόπον in dem verse des Ion, der ohne jene worte einen dem scholiasten geläufigeren rythmus bildete, veranlasst haben. Eine bestätigung dieser ansicht finde ich in dem 53 von Philo Jud. vol. II, p. 466 erhaltenen fragmente aus einem nicht genannten stück des dichters, welches gleichfalls einen dactylischen heptameter enthält:

ούδ' δ γε σῶμα τυπεὶς διφυεῖς τε κόρας ἐπιλάθεται ἀλκᾶς, ἀλλ' ὀλιγοδρατέων φθογγάζεται,

θάνατον δ' όγε δουλοσύνας προβέβουλεν.

Bei der seltenheit dieses rythmus, und da es nicht wahrscheinlich ist dass Ion sich desselben häufig bedient hat, wird die vermuthung nicht zu kühn sein, dass das Philonische fragment gleichfalls dem Phönix entnommen ist und der erste vers desselben den strophischen oder antistrophischen vers zu dem 41 bruchstück gebildet hat.

In dem 42 fragment des Ion bei Athenaeus IV, p. 185,

welches ebenfalls aus dem Phönix genommen ist:

ἔκτυπον ἄγων βαρὺν αὐλὸν τρέχοντι ὁνθμῷ, giebt ἄγων keinen sinn. Es ist dafür ἀίων zu schreiben. Der vers besteht aus zwei dochmischen füssen, die einen ionicus a minori einschliessen. Bentley irrt, wenn er das fragment iambisch liest und schreibt ἐκτύπουν ἄγων βαρὺν | αὐλὸν τρέγοντα ῥυθμόν.

Ich will diesen bemerkungen noch einige worte über ein anderes fragment aus dem Phönix hinzufügen. Es steht bei Athe-

naeus III, p. 91d und wird gewöhnlich so geschrieben:

άλλ' εν τε χέρσφ τὰς λέοντος ἥνεσα ἣ τὰς ἐχίνου μᾶλλον οἰζυρὰς τέχνας. δς εὐτ' ἂν ἄλλων κρεισσόνων όρμην μάθη, στρόβιλος ἀμφ' ἄκανθαν εἰλίξας δέμας κείται δακείν τε καὶ θιγείν ἀμήγανος.

Die ersten worte ἀλλ' ἔν τε χερσφ sind ohne grund angefochten worden; offenbar will der dichter den gedanken ausführen, dass geradheit und entschiedene gesinnung den vorzug verdiene vor schlauheit und list. Dies erläutert er durch beispiele welche der thierwelt entlehnt sind: der löwe ist mir lieber wie der schlaue igel. Beides sind landthiere, und wenn der dichter daher sagt ἀλλ' ἔν τε χέρσφ u. s. w. so zeigt dies deutlich, dass er dem beispiel vom igel noch ein beispiel von einem seethiere hinzugefügt hat. Und eben dies beispiel ist auch noch vorhanden. Bei Athenaeus VII, p. 318° stehen folgende verse aus dem Phönix:

καὶ τὸν πετραίον πλεκτάναις ἀναίμοσιν στυγῶ μεταλλακτῆρα πουλύπουν γροός.

Man wird demnach keinen fehlgriff thun, wenn man beide fragmente zu einem verbindet:

άλλ' εν τε χέρσω το ὺς λέοντας ήνεσα η τὰς έχίτου μάλλον οίζυρὰς τέχτας, ος εὐτ' ἄν ἄλλων κρεισσόνων όρμην μάθη, στρόβιλος ὰ μφ ά καν θον εἰλίξας δέμας κεῖται δακείν τε καὶ θιγείν ἀμήχανος. καὶ τὸν πετραῖον πλεκτάταις ἀταίμοσιν . . στυγώ μεταλλακτήρα πουλύπουν γροός.

Wahrscheinlich war das gleichniss vom polypen weiter ausgeführt, und da die dative  $\pi \lambda \epsilon x \tau \acute{\alpha} \tau a \iota s \acute{\alpha} \tau \acute{\alpha} \iota \mu \sigma \sigma \iota r$  in den vorhandenen worten keine beziehung haben, so ist die annahme einer lücke, wie ich sie angedeutet habe, hinreichend gerechtfertigt. Im ersten verse habe ich  $\tau o \dot{\nu}_s \lambda \acute{\epsilon} o \tau \tau a_s$  geschrieben; denn da der dichter den löwen als beispiel grossmüthiger gesinnung im gegensatz des schlauen igels hinstellt, so kann von künsten und listen des löwen nicht die rede sein, wofern nicht vielmehr vs. 2  $\tau \acute{\nu} \chi a_s$  zu schreiben ist. Eine zweite abweichung von dem überlieferten text besteht in der besserung des vierten verses, in dem ich  $\mathring{\alpha} \mu \phi \acute{\alpha} x a \tau \partial \sigma r$  mit Salmasius statt des sinnlosen  $\mathring{\alpha} \mu \phi' \breve{\alpha} x \alpha \tau \partial \sigma r$  hergestellt habe.

Berlin. A. Meineke.

## 4. Zu Empedokles.

Als ich vor sieben jahren die bruchstücke des Empedokles nach Sturz und Karsten aufs neue edirte, war es mir vergönnt sie aus der eben damals erschienenen editio princeps des Hippolytos πεψὶ αἰψέσεων um eine erkleckliche anzahl neuer verse zu vermehren. Dagegen war mir eine andere längst eröffnete fundgrube ich weiss nicht durch welchen zufall entgangen. Das versäumte nachzuholen, wohl auch durch andere wenn gleich geringere nachträge zu vergüten, stand die rechte gelegenheit in na-

her aussicht. Nun aber andere pflichten und dringendere arbeiten die ausführung und erweiterung jener primitiae zu einem wenigstens alle vorsokratischen philosophen umfassenden corpus vor der hand in unbestimmte ferne hinausrücken, benutze ich die musse eines ferientages mich jener alten schuld in kürzestem wege zu entledigen.

Cramer, Anecd. Oxon. III, p. 158-203 stehen 29 briefe eines anonymen byzantinischen grammatikers und polyhistors des zwölften jahrhunderts, an höchste und hohe personen, freunde und verwandte, verschiedenartigen inhaltes, meist werthlose stilübungen eines halbwissenden eitlen kopfes, kümmerlich zusammengescharrte redensarten aus guten und schlechten autoren. Aber auch so sind sie nicht nur, wie ihr herausgeber bemerkt, non inutiles ad illustrandum istius aevi rem literariam, sondern bieten dem kundigen sucher auch hier und da ein versprengtes goldkorn, das über die mühe und den ekel solcher lektüre tröstend weghilft. Der text ist in einem codex Baroccianus leidlich gut erhalten, und hätte unter einer entschiedeneren und geschickteren hand sich mit leichter mühe von den zahlreichen fehlern und fehlerchen befreien lassen, die ihn jetzt entstellen. Der 18. brief, wie es scheint, an denselben gelehrten arzt Leipsiotes gerichtet, dem der 21. und wohl auch der 19. bestimmt ist, enthält, ausser längst bekannten, auch sechs neue verse des Empedokles. Ich setze ihn vollständig und bis auf einige kleinigkeiten unverändert her, und lasse die nöthigsten verbesserungen und anmerkungen folgen:

'Εζήτησας, φιλοσοφωτάτη ψυχή, τίνα μὲν ἐστι τὰ 'Εμπεδοκλέους ἔπη τὰ περὶ τοῦ νείκους καὶ τῆς φιλίας' τῶν τούτου
ποιητικῶν ἀρχῶν διαλαμβάνοντα; ποῦ δὲ καὶ πῶς μέμνηται
τοῦ αὐτομάτου; τίνα δέ ἐστιν οἰς οὐτος ἀνὴρ περὶ τῆς κοιδιίας τῶν ρινῶν φυσιολογεὶ, καὶ ὡς ἡμῖν κοίλη γένοιτο, καὶ ὑπὸ
τίνος αἰτίας οἰον ἐμβοθρωθεῖσα, αἱ δὲ ρίνες διατετρημέναι γε
γένοιντο; καθάπερ 'Αριστοτέλης φησὶν ἐν τῷ περὶ ζώων μορίων
πραγμάτων. ποῦ δὲ τῶν ἐπῶν ἡ ράχις τῶν ζώων 'Εμπεδοκλεῖ
κατέαγεν; ἔστι δὲ οἰς μὲν αὐτὸς μέμνηται περὶ φιλίας καὶ
10 νείκους ταῦτα τὰ ἔπη.

άλλοτε μὲν φιλότητι συνερχόμεν' εἰσὶν ἄπαντα, ἄλλοτε δ' αὐ δίχ' ἔκαστα φορεύμενα νείκεος ἔχθει.

τὸ δὲ τὴν συντυχίαν τοῦ φιλοσόφου παρεμφαϊνον τοιοῦτόν ἐστιν·

15 Οἶς μέντοι περὶ χοιλίας καὶ ρινῶν καὶ ράχεως φιλοσοφεῖ, αὐτὸς μὲν οὐκ ἐντετύχηκα, νὴ τὴν ἱεράν σου κεφαλήν, ποιησαίμην δ' ἄν σοι κατὰ τοῦν τὸν ἐμφερόμενον ἐς τοῖς Ἀριστοτέλους συγγράμμασιν Ἐμπεδόκλεια ἔπη· οὐδὲν τῶν ἐκείνου τοῦ ρυθμοῦ ἀποδέοντα· ἔστω δὲ τὰ μὲν τῆς ράχεως πέρι τοιαῦτα·

20 ζωα δὲ ταυτογένεθλα πάρος χθονὸς ἐξανέτελλεν· αὐτὰρ ἔπειθ' ἐλέλικτο καὶ ἄγνυτο ράχεος ὅρπηξ. τὰ δὲ τὴν χοιλίαν κοίλην ποιούντα καὶ τετρημένας τὰς ῥίνας, ούτως ἐχόντων

ύγρον μεν φιλότητι διέβλυσεν αὐτίκα ὕδως ·
25 σιτοδόκον δε κάτω πολυχανδέα γαστέρα τεῦξε·
πῦρ δέ τοι ἀρχιγένεθλον εὐτρήτους περὶ ῥίνας
ἀμπνεύσας διόδευσεν, ἔωξέ τε πνεύματι ῥύμην.

καὶ ἔστω σοι ταῦτα πρὸς τοὺς παραβάλλοντας μαθητὰς καὶ μεγάλφ καὶ τραγφδικωτάτω λεγόμενα στόματι μετὰ στομ30 φασμοῦ τινος ἢ λαρυγγισμοῦ, ἐπειδὰν φιλοτιμοῖο πρὸς τούτους, καὶ δὴ κατὰ τοῦ Ἐμπεδοκλέους ἔπη καὶ τὴν φυσιολογίαν 
δλην ἐπὶ στόματος ἔγοις.

Z. 2 f. hebt sich alle schwierigkeit, wenn man interpungirt qu λίας, των τούτου ποιητικών άρχων, διαλαμβάνοντα; über διαλαμβάτειτ (exponere, disserere) hat Schäfer zum Gregorius Corinthius an mehreren stellen gesprochen. — Z. 4 leg. obrog o arho. — Z. 5 ist καί vor ρινών ausgefallen (vgl. z. 15. 22), und statt ημίν ist ή μεν zu lesen, wie z. 11 είς εν statt είσιν. — Z. 6 ist in έμβοθρωθείσα so gewiss ein wort des dichters erhalten, wie im fg. διατετρημέναι und dann in κατέαγεν sein eigener ausdruck wenigstens nachgeahmt ist, vgl. z. 21. 26 und vs. 289 m. ausg. -Z. 7 f. die worte καθάπερ - πραγμάτων (leg. πραγματεία) gehören jedenfalls zur folgenden frage. Die stelle ist p. 640a 19 διόπες 'Εμπεδοκλής ούκ όρθως είρηκε λέγων υπάρχειν πολλά τοίς ζφοις διά τὸ συμβήναι ούτως εν τη γενέσει, οίον καὶ την φάχιν τοιαύτην έχειν, ότι στραφέντος καταχθήναι συνέβη. Ihren falschen bezug mag der kompilator selber zu verantworten haben. Die κατάξις des rückgrates, um dies gleich hier zu erledigen, bezieht sich auf die 24 σφόνδυλοι, in welche der stamm gleichsam zerknickt zu sein scheint. Arist. p. 654b 14 ἐπεὶ δ' ἀνάγκη κινουμένου του ζώου κάμπτεσθαι το σώμα, μία μεν διά την συνέγειάν έστι, πολυμερής δέ τη διαιρέσει των σπονδύλων. - Z. 11 f. s. vs. 67. 68 m. a. — Z. 14. subject ist αἰθήρ, s. zu vs. 167. Den begriff der συντυχία findet der briefschreiber im worte συνέ-×υρσε, wobei er sich auf die auslegung seiner quelle, des Aristoteles (p. 196a 22. 334a 2) verlässt. - Z. 16 hat schon Cramer ἐντετύχηκα gebessert. — Hinter νοῦν ist ein particip weg-gefallen, etwa συνερανίζων (p. 198 14) oder συνάγων, was zur folge hatte dass der abschreiber τον έμφερομενον aus τα έμφερομενα Dass die verse sich bei Aristoteles nicht finden, soll niemanden auf den gedanken bringen, der Byzantiner habe sich einer vollständigeren recension der aristotelischen schriften er-Sie sind irgend einem kommentar entlehnt, und mit unverstand entlehnt; denn die beiden verse haben, wie der erste blick lehrt, kein nachbarliches verhältniss, sondern stammen, wenn auch beide aus dem zweiten abschnitte oder buche des dreitheiligen gedichtes περί φύσεως, jeder aus einem andern gedankenkreise. Der erste ist mit vs. 265 ούλοφυείς μέν πρώτα τύποι

10

γθονός έξανέτελλον zu vergleichen; während aber dieser einem grösseren fragmente angehört das die erste entstehung der menschengattung behandelt, muss jener wegen ζωα auf einen früheren ort bezogen werden, wo die entstehung der lebenden wesen überhaupt aus dem gemeinsamen mutterschosse der erde (ταυτογένεθλα) erklärt ward, mag also gleich im anfange des zweiten buches gestanden haben. Die andern und die vier folgenden betreffen einzelne der verschiedenen körpertheile, die nach Empedokles ansicht jeder für sich aus dem feuchten erdboden durch die kraft des feuers emporgetrieben erst allmählig sich zu harmonischen körpern zusammenfanden. Ihr ort scheint in der nähe von 235 ff. gewesen zu sein. Der inhalt des ersten ist durch metaphrase des Aristoteles klar; ελέλεκτο bezeichnet die wirbelform des ganzen grates, ayrvvo seine zertheilung in die einzelnen wirbelknochen. Statt (άγνυτο) φάγιος wird man sich entschliessen müssen das homerische (ἄγνυτ') ἀκνήστιος einzusetzen, wobei die kurze silbe vor muta mit liquida keinen anstoss geben wird. Wenigstens ist mir kein anderes synonymon von ὁἀχις bekannt, das der forderung des verses genug thäte. Ich lese also: αὐτὰρ ἔπειτ (oder ἐπεί τ') έλελικτο καὶ ἄγνυτ' ἀκνήστιος ἄφπηξ. — Z. 19 leg. ἀπο δέοτ. — Z. 27 ἔφξε δὲ. — ψύμην ist = στενωπόν. Vgl. vs. 287 ff. Heinrich Stein. Danzig.

## 5. Zu Lysias.

19 §. 13. Die heidelberger handschrift hat ὁ δὲ ὁρών αὐτους υπ' έκείνου τε πεπιστευμένους γεγονότας τε έπιεικείς τη πόλει έν τε τῷ τότε γρόν φ ἀρέσκηντας, ἐπείσθη δούναι, οὐκ είδώς την έσομένην διαβολήν. Mit Reiske geben alle neueren herausgeber τη τε πόλει έν γε τώ τ. χο. Das letztere bei dem gegensatz zu dem folgenden mit recht, aber 78 vor noles ist unnöthig und unrichtig. Das erste glied ὑπ' ἐκείτου τε πεπιστευμέrove zeigt, dass der vater des sprechers nicht den charakter des Nikophemos und Aristophanes, sondern nur ihre stellung zu Konon und der stadt in betracht zog. Dafür spricht schon die stellung, da zwischen die gleichartigen glieder 1 und 3 ein ungleichartiges treten würde. γεγονότας έπιεικείς also ist als grund des τη πόλει αρέσχοντας anzusehn und bildet mit diesen worten zusammen das zweite glied des satzes. So brauchen wir weder Cobets (Var. lect. p. 158) vermuthung γεγονότας τε έπιεικώς, für die Kayser Philolog. 11, p. 153 mit recht belege verlangt, noch Kaysers anderung, der te vor entetreig streicht. Beide scheinen nicht beachtet zu haben, dass τε vor πόλει nur vermuthung von Reiske ist.

§. 34. διὰ τοῦτο ἢξίουν τοὺς . . . ἐκείτου καὶ τοὺς προσήκοντας ἀπολέσθαι. So die heidelberger handschrift. Den offenbaren fehler hat man auf die verschiedenste weise zu verbessern gesucht. H. Stephanus, Taylor und Reiske wollten καὶ τοὺς

streichen, andere schoben zwischen zous und exeivou ein wort ein, H. Stephanus παίδας, Markland οίκείους, κηδεστάς Sluiter (lectt. andoc. p. 268), arayxaiovs (woran auch schon Sluiter gedacht hatte) Scheibe in der zweiten ausgabe (vgl. lectt. lys. p. 340), Emperius observ. in Lysiam p. 48 vermuthete καὶ τοὺς ἐκείτου προσήκοντας, ich wollte τους έκείνου hinter τους προσήκοντας umgestellt wissen, wie §. 38. Scheibe liess sich zu seiner vermuthung vorzüglich dadurch bestimmen, dass in der heidelberger handschrift zwischen zoùs und exeirov eine lücke (etwa von vier buchstaben) ist. Aber Isaeus I, §. 2 beweist für die verbindung von αναγκαΐοι und προσήκοντες nichts, da οἱ οἰκεῖοι dort befreundete, οί προσήκοντες verwandte sind, wie §. 36. 37 deutlich zeigen, hier beide worte nur auf verwandtschaft gehn könnten. Auch steht 6. 48 und 51 οἱ προσήκοντες allein und οἱ ἀναγκαῖοι als ganz gleich bedeutend mit jenem ebenfalls allein §. 38. Daher glaub' ich jetzt, dass das jedenfalls nicht nöthige τοὺς ἐκείτου (vgl. §. 48) zu streichen sei. Die lücke in der handschrift rührt wohl nur daher, weil in dem original desselben am rande stand τοὺς · ἐκείνου. Ebenso stehn §. 28 in der handschrift vor πρὶν die worte πρὶν Νικοφήμφ ἡ καὶ Αριστοφάνει, die nach Sluiters und Dobrees vermuthung zuerst in der zürcher ausgabe und dann von den neuern herausgebern mit recht gestrichen worden sind. In dem original stand auf dem rande noir vor dem scholion, als stichwort zu dem dies gehöre. Das versehn, dass das folgende, nicht das vorausgehende wort, zu dem eigentlich ein am rande bemerkter zusatz gehört, diesem vorgesetzt wird, findet sich auch 16 §. 4. Rauchenstein hat sehr schön §. 3 οὐτ' ἐπεδήμουν, wie in der handschrift steht, gestrichen und es §. 4 nach zne noli. τείας eingesetzt, Philolog. 13, p. 212 ff. Nur gehört es wohl vor ούτε μεθισταμένης της πολιτείας, wie so häufig das gemeinschaftliche prädikat nach dem ersten gliede eines zweigliedrigen satzes steht. Es war ausgelassen und am rande stand oure. eneδήμουν. Diese randbemerkung gerieth in der heidelberger handschrift an eine unrechte stelle. - In der zuerst besprochenen stelle, 19 &. 34, schreibt Scheibe auch jetzt noch mit Bergk άπολέσαι (vgl. lectt. Lys. p. 339 f.), da es hier wie §. 38 nicht auf das verderben der verwandten, sondern auf den verlust ihres vermögens ankomme. Aber gerade §. 38 zeigt, dass dann nothwendig etwas wie τὰ σφέτερ αὐτῶν dabei stehn müsste. ἀπολέσθαι wird durch die ähnlichen stellen §. 45 έγω μέν ούκ άξιω - ήμας απολέσθαι άδίκως, δ. 54 βούλεσθε ήμας δικαίως σώσαι μάλλον ή άδίκως άπολέσαι, δ. 64 βοηθείν ήμιν και περιιδείν ύπο των έγθρων άναιρεθέντας hinreichend geschützt. Verlust alles vermögens gilt als untergang.

19 §. 38. Aristophanes vermögen betrug nach §. 42 ff. fast 15 talente, nach einer allerdings wunderlichen berechnung. Von diesem konnte bei einer einziehung nur der grundbesitz, der

über 5 talente betrug (§. 42), in betracht kommen, baares geld fand sich nicht (§. 27), die bewegliche habe hatte 1000 dr. ertragen (6. 31). Wenn man bedenkt, wie tief bei gütereinziehungen der endliche betrag unter dem werthe des eingezogenen blieb (Boeckhs staatsh. I, p. 519 f.), so dürfen wir nicht annehmen, dass aus der einziehung des vermögens des Aristophanes viel über 4 talente gelöst worden sei. Zehnmal grösser, heisst es nun, hätte man meinen sollen, als das vermögen des Nikophemos sei das des Konon (§. 35), aber bei einer einziehung dessen, was Timotheos besitze, werde man nicht einmal 4 talente bekommen (§. 34: man begreift nicht wie Bake schol. hypomn. 3, p. 201 an τετταράκοντα denken konnte), und doch werde man auch dann nicht an unterschleif zu denken brauchen. Das vermögen des Konon nämlich habe sich durch das testament desselben viel geringer herausgestellt, nur auf 40 talente, von denen 17 an Timotheos gekommen seien (6. 40). Wenn also das vermögen des Aristophanes fast 15 talente betrage, so lasse sich jetzt gewiss nicht an unterschlagung denken. Denn natürlich habe man bei ihm dasselbe missverhältniss des scheines und der wirklichkeit vorauszusetzen. Also: weil der staat aus Aristophanes vermögen nur gegen 4 talente bekommen hat, nimmt man unterschlagung an. Noch mehr würde man sich dazu berechtigt glauben, wenn das vermögen des Timotheos weniger als 4 talente ergeben würde, denn das müsse man sich verhältnissmässig grösser als das des Aristophanes denken. Dennoch werde die annahme ungerecht sein, denn das vermögen des Timotheos betrage nicht viel mehr als das des Aristophanes. Worauf gründet sich nun die annahme, dass aus den 17 talenten des Timotheos noch weniger als aus den 15 des Aristophanes für die staatskasse gewonnen werden würden? Ohne zweifel, weil nach §. 30 f. bei der einzichung des vermögens des Aristophanes von seiten der verwandten desselben mit grosser gewissenhaftigkeit verfahren worden war, dieselbe also mehr als gewöhnlich ertragen hatte. Jene annahme wird §. 34 und 38 vorgetragen, aber §. 34 nur uls möglicher fall gesetzt: εί — μη έγένετο τέτταρα τάλαντα. Muss sie nun auch &. 38 so wiederholt werden? So meinen mit dem schreiber der florentiner handschrift die neueren alle, mögen sie mit ihm έλάττω δὲ (wie Bake schol. hyp. 3 p. 201, Westermann comment. in script. gr. 5 p. 12), oder Scheibe ἐλάττονα δ', Kayser (heidelb. jahrbb. 1854, p. 232) έλάττω τε δή, Rauchenstein (3. ausg.) ἐλάττω δ' εί schreiben. Aber die heidelberger handschrift hat έλάττω έαν und deshalb vermuthete ich, dass έλάττω âr - zu lesen sei und dass diese worte den nachsatz zu dem vordersatze τῦν τοίνυν εἰ δημεύσαιτε τὰ Τιμοθέου bilden. Dies halte ich noch jetzt für richtig. Allerdings enthalten die §§. 35-37 nichts zur begründung jener annahme, sie stellen vielmehr nur dar, wie viel begründeter der verdacht eines unterschleifs in diesem falle sein würde. Aber die annahme muss doch, wenn sie als fall zu

setzen nicht thöricht und nutzlos sein soll, eine innere wahrscheinlichkeit und begründung haben. Warum also soll man nicht statt so zu sagen: wenn das vermögen des Timotheos eingezogen würde und nicht vier talente herauskämen, würdet ihr da die verwandten des Timotheos zu grunde richten wollen? den fall als wirklich annehmen und sprechen können: wenn ihr also das vermögen des Timotheos einzöget, so würdet ihr nicht mehr als vier talente bekommen: würdet ihr deshalb die verwandten u.s.w. Wenn das aber möglich ist, so leuchtet ein, dass die grössere zuversicht, mit der die annahme hingestellt wird, ganz zu dem zweck des redners Aber zwischen τούτου und ένεκα ist wohl ein δ' einzuschieben. Doch noch einen anstoss find' ich in der parenthese: 8 μη γένοιτο, εί μή τι μέλλει μέγα άγαθον έσεσθαι τη πόλει. Die vorstellung, dass durch einen grossen vortheil für den staat die einziehung gerechtfertigt sein würde, ist doch zu sonderbar und gerade für den charakter des sprechers dieser rede unpassend: dann folgt ja eben gleich, dass der vortheil ein sehr geringer sein, nicht einmal vier talente betragen würde. Sollte also nicht hier dasselbe versehen anzunehmen sein, wie 25 §. 21, wo die heidelberger handschrift ayador hat für das nothwendige, in C hergestellte xaxov? vgl. Dorvill. z. Chariton p. 620. Lesen wir auch hier κακόν, so ist der sinn: fern sei eine solche einziehung, wenn nicht ein schwerer schaden die stadt treffen, d. i. wenn sich nicht etwa Timotheos schwer gegen die stadt vergehn sollte.

12 δ. 33. ώστ' έπὶ τούτοις έστὶ πάντα τὰ κακὰ εἰργασμένοις την πόλιν πάντα τάγαθά περί αύτῶν λέγειν. Keiner der neueren herausgeber erwähnt Dobrees vermuthung πάντα κακά und πάντα αγαθά, und doch ist sie wahrscheinlich richtig. Dobree selbst führt an §. 57 τοῖς τε τριάκοντα πάντα κακὰ εἰργασμένοις καὶ ύμιν πάντα κακά πεπουθόσι. Zwar steht auch §. 41 πάντα τὰ κακά έργάζεσθαι. Aber wie häufig der artikel in dieser formel irrthümlicher zusatz sei, zeigen Aristoph. Ran. 302 θάρρει πάττ' άγαθά πεπράγαμεν. Acharn. 944 όστις έπὶ πάντ' άγάθ' έγοντας έπικωμάσας είργάσατο πάντα κακά. Aves 1690 ω πάντ' άγαθά πράττοντες. Plut. 1121: πρότερον γάρ είχον μεν παρά ταϊς καπηλίσιν πάντ' αγάθ' έωθεν εὐθύς. 1190: πάντ' αγαθά τοίνυν λέγεις. Fragm. Amphiar. 11: πασι κακοίσιν ήμας φλώσιν — ανδρες. Denn fast an allen diesen stellen findet sich in den schlechteren handschriften der artikel hinzugesetzt. Vgl. Theopompos in Meinek. fragm. com. 2 p. 807: πάντ' άγαθά δη γέγονεν άνδράσιν. Amphis 3 p. 312: χορταζόμεσθα ἄπασιν άγαθοῖς. Plat. polit. 284 Α: πάντα άγαθὰ καὶ καλὰ ἀπεργάζονται. Legg. 7 p. 783 E: πάντα καλά και άγαθα άπεργάζονται. Symp. 197 B: πάντ άγαθά γέγοτε καί θεοίς και άιθρώποις. Mehr stellen hat noch Winckelmann zu Euthyd. 293 D: καλά δη πάντα λέγεις.

12 §. 62. καὶ μηθενὶ τοῦτο παραστῆ, ὡς Ἐρατοσθένους κινδυνεύοντος Θηραμένους κατηγορῶ. Was soll hier παραστῆ beGöttingen.

Hermann Sauppe.

# 6. Zu Hyperides Epitaphios.

(Briefliche mittheilung an H. Sauppe).

Der neue Hyperidesfund hat die gelehrte welt so freudig angeregt, dass die arbeit daran nicht zum stehen gskommen ist. So hat Babington der editio princeps alsbald zusätze und nachschrift angehängt nnd auch Ihre saubere herstellung hat sich der nachträge nicht entschlagen können. Einen solchen bringe auch ich, nach einer vergleichung des papyrus, welche ich vor wenig wochen auf dem britischen museum vornahm, bemerke aber im voraus, dass etwas wesentliches nicht dadurch gewonnen wird. Das facsimile ist vortrefflich gemacht, und was trotz aller sorgfalt die handschrift deutlicher erkennen lässt, hat Babington beinahe vollständig erschöpft.

col. III, Ž1 (§. 4) ο καθ'] das θ ist aus z corrigirt. Der vor κ erhaltene strich kann (wie Babington erinnert) nur zu

einem o gehört haben.

IV, 5 (§. 5) nach τοῖς δὲ ist ein rest von σ zu erkennen.

23 (δ. 6) σαι δοκώ] das σ ist deutlich im papyrus.

26 (eb.) ω δε ποθεν] ein rest von ω ist erhalten; weder ε noch ν kann dort gestanden haben. Auch mir scheint daher das gleichermassen von Spengel Lighfoot Cobet gefundene ἀπορῶ das wahre.

17, 20 (§. 11) μαχομετους] das v ist in der handschrift durchstrichen also μαχόμετος die urkundliche lesart.

23 (eb.)  $[\pi \alpha \rho] \delta \delta v c$  ein strich von  $\rho$  ist erhalten.

VII, 7 (§. 12) τ[ον τούτο]ν füllt die lücke nicht aus, eher τ[ον ἐκείνο]ν, was bereits Em. Müller gefunden hat.

IX, 17 (§. 19) καὶ τῦν ἔ[τι?]. Das ε halte ich (mit Goodwin) für sicher. ἔτι vermuthete schon Kayser.

X, 26 und XI, 29 (δ. 22, 24) entsprechen einander; das σ von έλευθέροις ist nahe an αν γεγονέναι der benachbarten columne herübergezogen, daher scheinbar ανδραγαθεσαν.

X, 42 (§. 23) s[vroi] ar (mit Kayser und Cobet)? mehr buchsta-

ben fasst die , lücke nicht.

XII, 11 (§. 26) αι γογον 27 δε της ες (wenigstens nicht ευ.) XIII, 42 (§. 29) die beschädigung des randes ist im facsimile ge-

nau wiedergegeben.

Schliesslich bemerke ich dass die rücksendung der von Harris aufgefundenen papyrusfragmente nach Alexandria bevorsteht. Babington, in dessen händen sie sich gegenwärtig befinden, hat sie wiederholt aufs geuaueste verglichen und wird binneu kurzem die ergebnisse seiner vergleichung veröffentlichen. Die übrigen stücke des von derselben hand geschriebenen papyrus habe ich unmittelbar vor meiner abreise durch die güte ihres besitzers, Arden, in London gesehen, zu einer vergleichung gebrach es mir an zeit.

Greifswald.

Arnold Schäfer.

## 7. Zu Hyperides grabrede.

In der durch glücklichen scharfsinn ausgezeichneten Sauppeschen ausgabe von Hyperides grabrede (in dem ersten supplementhefte des Philologus) sind noch einige schwierigkeiten unerledigt geblieben, zu deren beseitigung ich vielleicht etwas beitragen kann.

P. 15, z. 4 v. o. muss wohl gelesen werden τοῦ προελέσθαι, ebenso z. 6 τοῦ μὴ καταισγῦναι. Das τὸ scheint mir hier

gänzlich ungriechisch.

P. 35, z. 2 v. u. schlage ich vor zu lesen φέρει γὰρ πᾶσαν εὐδαιμονίαν τί ἄνευ τῆς αὐτονομίας; das τί kann leicht am ende der vorhergehenden zeile weggefallen sein. Der sinn ist klar.

P. 37, z. 1 v. u. möchte ich lesen εἰς τὴν πρὸς τοῦ δήμου εὖνοιαν. Vgl. in dem bei Jo. Stobaeus erhaltenen epilog der rede (Sauppe p. 50) ὄσοι δὲ παϊδας καταλελοίπασιν, ἡ τῆς πατρίδος

εύνοια επίτροπος αύτοις των παίδων καταστήσεται.

P. 41, z. 5 v. o. lese ich ἀγαθοὶ γεγόνασι καὶ ἐν πολλῷ χρόνο. In der handschrift steht [τ]οτε μεν πολλῶν. Das τότε μέν mag ein abschreiber wegen des folgenden νῦν δέ, welches ganz gut anaphora sein kann, für nöthig gehalten haben. — Z. 2 v. u. muss hinter εὐπραξίαις ein komma stehen. — Z. 1 v. u. ist zu lesen ἀπολαύομεν statt ἀπολαύσομεν. Ebenso musste p. 45 ἀπουόντων für ἀκουσόντων geschrieben werden. — Z. 8 v. o. für ἀγάμεθα vermuthe ich ἀξιοῦμεν. Vgl. Buttmann Ind. zu Demosth. Mid.

P. 47, Z. 1 v. u. Folgendes nähert sich mehr den zügen der handschrift und scheint mir passender οὐδέτερον οὕτως αὐτῷ οἰκεῖον τὸν ἔτερον αν εἶναι νομίζειν.

P. 49, z. 2 v. o. Die concinnität des satzes scheint mir πλησιάζειν zu verlangen. Aus πλησιάζειν ist hier πλησιάσειν (und daraus πλησιάσειαν) geworden, wie oben p. 45 έγκωμιάσοντος aus έγκωμιάζοντος.

Ilfeld. C. Volckmar.

# Ueber den gebrauch von ὅσπερ und ὅσπς bei Polybius. (Philol. XIV, p. 288 fl.)

In der abhandlung über den hiatus bei Polybius erwähnte ich Philol. l. c. p. 290 unter den wortformen, durch welche der hiatus häufig vermieden wird, relativa und coniunctionen mit angehängtem 780. Wie sich hierbei ein rein äusserlicher anlass, die scheu vor dem hiatus, mit dem sehr wesentlichen moment der verschiedenen bedeutung von og und ognep verträgt, will ich jetzt nachzuweisen versuchen. Die fälle, wo formen von δσπερ auch ohne angehängtes περ einen hiatus nicht verursachen würden, sind sehr selten: ὅσπερ 2, 34, 10. 4, 59, 2, ηνπερ 3, 63, 8, ὅνπερ 4, 23, 8, απερ vor καί 4, 36, 6; sehr häufig jedoch finden sich formen von δσπεφ im entgegengesetzten falle, besonders δπεφ 1, 4, 6. 38, 6. 51, 9. 55, 8. 57, 7. 66, 10. 67, 10. 2, 33, 5. 39, 2. 47, 8. 68, 3, 15, 9. 36, 2. 48. 4. 59, 6. 60, 1. 69, 12. 4, 30, 4. 32, 8. 40, 1 und 3. 53, 5. 74, 6. 5, 31, 8. 38, 10. 62, 7. 84, 5 (10, 22, 2. 11, 24, 2. 12 p. 728, 25 u. ö.),  $\alpha\pi\epsilon\rho$  2, 2, 2, 3, 31, 10 (6, 11, 6),  $\eta\pi\epsilon\rho$  1, 38, 7.  $\sigma\pi\epsilon\rho$  3, 75, 5,  $\alpha\pi\epsilon\rho$  1, 51, 11. Dass heisst doch nichts anders, als dass Polybius ὄσπερ in den meisten fällen mit rücksicht auf verminderung des hiatus gebraucht hat. Doch darf man deshalb nicht annehmen, dass περ an allen diesen stellen seine hervorhebende kraft verloren habe, vielmehr glaube ich den sprachgebrauch so feststellen zu können: ooneg heisst auch bei Polybius "welcher gerade, qui quidem", es hat sich aber fast nur da erhalten, wo zugleich dadurch der hiatus vermieden wird; sonst gebraucht er lieber in diesem sinne δς δή, vgl. δ δή 1, 18, 11. 30, 8. 81, 4. 2, 53, 3. 55, 5. 3, 29, 7. 68, 3, & 8/1, 81, 11. 82, 5, 2, 7, 4. ἐν φ δὴ καιρῷ 1, 20, 15.

Eine wirkliche entartung der ursprünglichen bedeutung hat aber sicher bei ὅστις stattgefunden. Krüger bemerkt über dieses pronomen zu Arr. Anab. 1, 18, 4: "eines unterschiedes zwischen ὅς und ὅστις ist Arrian sich nicht recht bewusst; namentlich gebraucht er oft ὅστις wo ὅς stehen sollte." Dasselbe gilt schon von Polybius, nur dass bei diesem wieder die scheu vor dem hiatus mitgewirkt hat. So steht ἥτις in den ersten fünf büchern nur einmal vor einem consonanten: 4, 41, 1 (wo übrigens die worte ἤτις τῦν συνέστηκεν wegen des unmittelbar vorhergehenden συνεστάναι nicht unverdächtig sind): sonst überall nur vor vocalen: 1, 58, 2. 3, 15, 3. 66, 9. 4, 3, 6. 21, 1\*. 39, 1. 5, 19, 7

(6, 4, 3\*. 27, 3\* und 5\*. 33, 12\*. 12 p. 760, 32\*. 14, 7, 6), oītifē, vor consonant nur 2, 58, 8\*, vor vocalen 1, 74, 7\*. 80, 3\*. 2, 48, 4. 60, 5. 3, 26, 6\*. 5, 63, 13. (6, 41, 2\*. 14, 7, 5).

Von diesen stellen sind nur die mit einem \* bezeichneten der art, dass sie ἄστις in seiner eigentlichen bedeutung zeigen, dagegen lassen sich 2, 60, 5. 5, 63, 13. 14, 7, 5 nur gezwungen so erklären; an den übrigen aber steht ἄστις offenbar für ein einfaches ὅς. Vgl. 3, 66, 9 περὶ πόλιν Πλακεντίαν, ἢ τις ἢν ἀποικία Ῥωμαίων, 2, 48, 4 Νικοφάνει καὶ Κερκιδῷ τοῖς Μεγαλοπολίταις, οἴτινες ἢσαν αὐτοῦ πατρικοὶ ξένοι. Wenn daher Hermann praef. ad Oed. R. p. 8 ff. einen unterschied von ἄστις und ὅς für alle fälle festhält, so ist dies für die Attiker jedenfalls, vielleicht auch für Herodot begründet, schwerlich aber dürfte es sich bei allen späteren schriftstellern durchführen lassen.

Schliesslich bitte ich noch im vorigen bande, da mir die entfernung vom druckorte nicht gestattete eine correctur zu lesen, p. 314, z. 13 f. v. unt. 8, 13, 6 ὅτι — διότι 'κείνοις zu tilgen, und dafür in der anmerkung hinzuzufügen: "indess kann dies auf das ι (νοη ὅτι, διότι) keine anwendung finden, da dieser vocal der krasis überhaupt nicht fähig ist (Mehlhorn §. 99 f.), es ist also wohl auch 8, 13, 6 ὅτι 'κείνης, 15, 1, 11 ὅτι 'κείνοι,

ebendas. 20, 5 διότι 'κείνοις zu schreiben."

Zwickau.

Fr. Hultsch.

## 9. Zu Demetrius περί έρμηνείας §. 213.

Im texte des Demetrius steht: Στουάγλιός τις ἀνήρ Μήδος γυναϊκα Σακίδα καταβαλών. Der name Στουάγλιος steht zwar, wie ich aus eigener ansicht weiss, in der wolfenbüttler handschrift und wahrscheinlich auch in allen andern, da er seit der Aldina in allen ausgaben, auch in denen von Victorius, Gale und Walz, von welchen doch jeder handschriften vor sich hatte, beibehalten worden ist. Ja, dass er schon vor dem jahr 1150 in den bandschriften des Demetrius stand, sieht man aus Joannes Tzetzes Chil. 12, 824, wo dafür Στρυάλιος steht. Denn dass Tzetzes den Demetrius und nicht den Ctesias vor sich hatte, würde schon eben die lesart Στρνάλιος lehren, wenn man auch nicht wüsste, dass er eben so §. 304 nach Schneiders richtiger bemerkung die stelle des Clitarchus dem Demetrius und nicht dem Clitarchus entnommen hat. Nichts desto weniger ist die lesart Στρυάγλιος falsch. Denn Demetrius will eine stelle des Ctesias anführen, in welcher von dem schwiegersohne des medischen königs Astibaras die rede ist. Bei Ctesias hiess aber dieser schwiegersohn des Astibaras nicht Στονάγλιος, sondern Στοναγγαίος. Denn so nennt ihn Nicolaus Damascenus, welcher in seiner geschichte des assyrischen reiches, d h. in den beiden ersten büchern seiner historien erweislich dem Ctesias folgt, bei C. Müller fragm. hist. graec. t. III, p. 364. Und dass diese form die richtige ist, sieht man aus dem ausdrücklich sich auf Ctesias berufenden Anonymus de mulieribus, quae bello claruerunt, in Tychsens und Heerens bibliothek der alten literatur und kunst. st. s. p. 13: διωγθείσα δὲ ὑπὸ τοῦ ἀγγαίου ἐκετεύσασα διεσώθη, wo die verderbte lesart τοῦ ἀγγαίου statt Στουαγγαίου wenigstens die drei letzten silben des namens (ayyaios) bestätigt, während für die richtigkeit der zwei ersten silben (Στρυαγ) Demetrius selbst zeugniss ablegt. Es genügt also nicht mehr, wie bisher geschehen ist, die identität des Stryaglius und des Stryangaeus anzunehmen; die form Στουαγγαίος muss als die richtige, von Demetrius gewollte in den text gesetzt und die form Σιονάγλιος als eine verderbte, von Demetrius nicht gewollte beseitigt werden. Denn diese ist bloss durch nachlässigkeit eines abschreibers entstanden. War nämlich einmal von den beiden I das zweite ausgelassen worden, so konnte, wenn der das A von A unterscheidende querstrich im A nach dem F übersehen wurde, aus der mit uncialschrift geschriebenen form ΣΤΡΥΑΓΑΙΟΣ leicht die jetzige form ΣΤΡΥΑΓΑΙΟΣ werden. Heilbronn. C. E. Finckh.

## 10. Zu Hesychios.

Gl. α 2412 ἀκιρός· ὁ βορράς. Wenn nicht alles trügt, steckt hierunter wohl Archiloch. fr. 20, p. 540 Bergk.: ἀμφ'

'Αχίριος δοάς.

ἀναιδείας φάρος πίων. Auf grund des Hesychius sind die gesperrt gedruckten worte unter Sophokles fragmente aufgenommen worden. Möglich, dass Sophokles gerade sie oder ähnliche gebraucht hat. Allein wahrscheinlicher dünkt mir jetzt, dass sie dem Ion gehören, und Didymos in seinem commentar nur parallelen aus Sophokles und Homer beibrachte. Man wird in πίων

doch richtiger π "love d. i. παρ' "love als χιτών erkennen.

σεμνὰ τῆς σῆς παρθένου μυστήρια. ×τλ. bildet bei Nauck das 733 bruchstück des Sophokles. Aus Photius folgt das nicht, nur aus Hesych. Aber waltet hier vielleicht ein irrthum ob? In dem ithyphallos zu ehren des Demetrios heisst es bei Bergk carm. popul. 34, 5 p. 1057 χή μὲν τὰ σεμνὰ τῆς Κόρης μυστήρια. Ist nicht diese stelle gemeint, so wäre sie jedenfalls dem Sophokles nachgedichtet.

ἐγγήναλοι ὑπογράμματοι. In diesen dunklen worten glaube ich jetzt das mit keiner interpretation versehene bruchstück eines epischen dichters wahrzunehmen: ἔγγληνοι λιπαρόμματοι . . . . das erste wort wie μονόγληνος τρίγληνος ἰόγληνος gebildet. Vielleicht aber lauteten die worte auch ἰόγληνοι λιπαρόμματοι. Sucht man unter λοινπογράμματοι etwa λειπογράμματοι, so weiss ich mit ἔγγηνα absolut nichts anzufangen. — Ein episches wort

steckt auch wohl unter έσσυ φευτόν βλοσυρόν, δοχερόν. Βλοσυρωπός ist oft mit doppeltem sigma geschrieben, βλοσσυρωπόν z. b. haben Pal. Schell. Rhed. Dionys. Perig. 123. βλ]οσσυρωπόν βλοσυρον φοβερον würde untadlig sein.

έητής cod., ἐητύς Gnyetus. Möglich: aber sollte nicht das homerische ἐπητύς φ, 306 gemeint sein? Π fiel vor H leicht weg.

ἄγηρον ἀκρίδα. Κρῆτες. Nachdem ich mit dem kretischen dialect vertrauter geworden bin, muss ich das für entschieden unrichtig halten. Ich habe schon früher auf den übergang von ερδ in ηρ bei den Kretern aufmerksam gemacht. Danach würde αηηgor in andern dialecten αχερδον gelautet haben müssen; dies konnte aber nur durch ἀχράδα erklärt werden. Und so ist herzustellen. Eine acolische glosse ist ο ρρέξας. Θραύσας ανελόμενος. Sie steht für ἀναρραίσας oder ἀναρρήξας, und muss ὀξόήξας gelautet

Bd. I, p. 170, 39 lese man avalogeior für avalogior und vergleiche Pollux X, 7.

Gl. a 4215 fordert die ordnung (αναγαγγαλισμός.) άναγαργαρσμός, διάγυσις.

Unter der gl. αὐξίδημος 'Ερμης ἐπὶ της ἰδρύσεως erregt

ίδούσεως anstoss. Es wird άδούνσεως zu schreiben sein.

αμό ωλον αγγείον (l. αγιον) είλικρινές halte ich für richtig, sobald ἀμόωμον geschrieben wird. Vgl. ἄσπιλον· ἄμωμον. Es steht οω für ω, wie in φόως Κόως Ξενοφόων θόωκος (Κρεήτη).

άερσίπονον σύμμετρον, άρέσκον. Die ordnung verlangt άρεστόν oder άρεσκον. Das monstrum findet in άεσιν· πόνον

seine lösung.

άριστήδης. ό έκ των άρίστων έκλελεγμένος. Wie wäre es mit άριστιδεύς. ὁ έκ των άρίστων έκγεγεννημένος? Vgl. γαλιδεύς, αέτιδεύς κλεπτιδείς έρωτιδεύς u. a. bei Cobet Nov. Lectt. p. 151.

ἀρασύτη· πύελος. Vielleicht ἀρυσάτη? (α)ρατις· ἕλαφος. Im Albanesischen heisst dreni der hirsch. Man könnte also an doarig denken. Allein näher liegt wohl (eis) έραν· (ε)ίς έδαφος.

αραμεν μένειν. Die glosse ist dorisch, wie es scheint: άραμεν = άραμειν = ήρεμειν und das bald darauf folgende άράuerai die längere infinitivform. Vgl. G. Curtius grundz. p. 289.

έβάμωσεν ήττήθη. Lesen wir έβαμώθη· ήττήθη, so wird klar, dass ἐχαρώθη gemeint ist.

Εγγειος. Αφροδίτη. Κύπριοι. Freilich ist eine gewappnete Venus bekannt. Aber da das wort die reihenfolge stört, ist die frage erlaubt, ob nicht "Elsiog = er Elei gemeint ist. Κύπριοι ist vielleicht richtig, vielleicht aus Κύπρις entstellt.

άναβαλλαγόρας· φάρμακόν τι καὶ λίθος έν Σάμφ. Die ordnung der buchstaben verlangt μ für λλ. Wenn unter λίθος die rednerbühne zu verstehen ist, liesse sich ἀνὰ βᾶμ' ἀγορᾶς λίθος ἐν Σάμφ sehr wohl halten. φάρμαχον geht vielleicht

auf βάμμα.

άλονα· κῆποι. Darauf άλονογά· — Κύποιοι. Die ethnische glosse ist offenbar άλονα, wie Ruhnken behauptete. Aber sie ist herzustellen in άλον ά· κῆπος oder άλον ᾶ κήπος. Das Kyprische exemplar des Homer hatte wopl άλον ᾶ statt ἀλωῦ. Danach könnte κούνονπες = κώνωπες, ζοῦνοι oder ζοίζον = ζῷνν Kyprisch sein, wenn nicht der übergang des ω in  $\overline{ov}$  auch thessalisch wäre.

 $\zeta \alpha \beta \lambda \varepsilon \mu \ell \omega \varsigma$ . Bei Panyasis fr. XX, 8 heisst es πίνων άβλεμέως. Vielleicht ist  $\zeta \alpha \beta \lambda \varepsilon \mu \varepsilon \omega$ ς zu schreiben. Wie von τρέω sich τρέμω bildet, so von  $\beta \lambda \varepsilon \omega = \pi i \nu \omega$ :  $\beta \lambda \varepsilon \mu \omega$  ein verbum intermortuum. Daraus  $\zeta \alpha \beta \lambda \varepsilon \mu \eta \varsigma$  (wie ἀτρεμής) und  $\zeta \alpha \beta \lambda \varepsilon \mu \varepsilon \omega \varsigma$  stark trinkend.

άβοστοι· οἱ αἴτησιν. Vielleicht άβοσκέσι· νήστισιν.

Εὐηλος Διὸς ἱερὸν ἐν Μεγάροις καὶ ἐν Κορίνθφ. Die ordnung würde zwar Εὐκλος verlangen; doch ist wohl Εὐπλους zu lesen. Ein Ζεὺς θαλάσσιος wurde auch in Sidon verehrt.

ηρει· ἄρχει, κατελάμβανεν. Man hat an κρεῖ· ἄρχει von κρέω (Κρέων Κρείων) gedacht um ἄρχει zu deuten. Doch ist wahrscheinlich eine verwechslung von ήγεῖ· ἄρχεις mit ῆρει vor-

gegangen.

θαρσύς· θρασύς. θαρσύν· τεθαρρημώς. Musurus hat daraus eine glosse gemacht indem er dagou's streicht. Er hätte θάρσυνος· τεθαφόηκώς eine homerische glosse erkennen sollen. Ebensowenig durfte er Θρεπτηρες τρεφόμενοι (?) θρεπτήρια. τροφός in Θρεπτηρες· τρεφόμενοι τροφείς ändern und θρεπτήρια zu θρέπτα (lies θρέπτρα) ziehen. Es sind vier glossen: θρέπτρα, θρεπτήρες. θρεπτήρια . . . . . . (θρέπτης) τροφός. Dagegen hat weder er noch die nachfolgenden kritiker erkannt dass sich unter Θάσιος πάις Άγλαοφωντος eine zeile verlaufen hat, welche zu Θασία άλμη gehört. Θάσιος πάϊς Άγλαοφωντος heisst die σεμίδαλις wie der komiker Theopompos das Therikleion Θηρικλέους πιστον τέκνον nennt. Damit hat nun έπὶ τοὶς έργοις rerouern nichts zu schaffen. Diese worte sind vielmehr auf Oagia, was mit Θαψία verwechselt ist (so unten θύσαι mit θύψαι), zu beziehen und an οί δε βάμμα τι schloss sich έπὶ τοῖς έρίοις γενόμενον. Jena. M. Schmidt.

# 11. Zu Suidas v. Ἐπρυτάνευσε.

Die worte des Suidas lauten: Ἐπουτάτευσε, παρέσχε, διφχήσατο. Δῶρά τε πέμπει ἐπὶ φιλία τε καὶ συμμαχία, ἢν Στουγγαίος ἐπουτάτευσεν. Dass hier in bezug auf die form Στουγγαίος

von keinem fehler der abschreiber des Suidas die rede sein kann, sieht man daraus, dass bei Suidas später ein eigener artikel folgt: Στουγγαίος, όνομα κύριον. Suidas hat also selbst in seiner quelle die form Στρυγγαίος vorgefunden. Aber sie war schon in seiner quelle verderbt, und dieser Szovygaiog, über dessen person sich weder bei Küster noch bei Bernhardy eine auskunft findet, ist kein anderer, als Erovayyaios, der schwiegersohn des medischen königs Astibaras. Wir haben es nämlich hier, da ausser Nicolaus kein anderer geschichtschreiber bekannt ist, der den Stryangaeus genannt hätte, als Ctesias selbst, von welchem Suidas nur ein einziges dem Harpocration entnommenes citat aus seinem περίπλους τῆς 'Aσίας, aber keines aus seinen historien hat, - wir haben es hier mit einem citat aus dem zweiten buche der historien des Nicolaus Damascenus zu thun, durch welches die drei bereits von C. Müller in den fragm. hist. graec. T. III, p. 363-365 aus Suidas aufgenommenen fragmente desselben vermehrt werden können. In diesem citat ist die rede von Zarinaea, königin der Saker. Diese schloss nach Ctesias, dem Nicolaus hier folgt, nachdem sie ihren zweiten gemahl getödtet hatte, welcher den im kriege zwischen den Sakern und Medern in gefangenschaft geratheneu Stryangaeus der ihr vorher das leben geschenkt, hatte umbringen wollen. einen freund. und bundesgenossenschaftsvertrag mit dem könige von Medien Astibaras. So der anonymus de mulieribus, quae bello claruerunt, in Tychsens und Heerens bibliothek für alte literatur und kunst, st. 6, p. 13 παραδούσα τῷ Πέρση τὴν χώραν φιλίαν έποιήσατο πρός αυτόν, ως ίστορει Κτησίας, und noch genauer und in worten, welche zum theil an die des Suidas erinnern, Diodor. 2, 34: διόπερ συστάντος πολέμου τοις Σάκαις πρός Μήδους έπ' έτη πλείω γενέσθαι τε μάχας ούκ ολίγας, και συγνών παρ' άμφοτέροις άναιρεθέντων το τελευταίον είρήνην έπι τοιςδε συνθέσθαι, Πάρθους μεν ύπο Μήδους τετάχθαι, των δε προϋπαρχόντων έκατέρους κυριεύσαντας φίλους είναι καὶ συμμάγους αλλήλοις είς τον απαντα χρόνον. βασιλεύσαι δε τότε τών Σακών γυναϊκα — ὄνομα Ζαριναίαν. Nach der stelle bei Suidas hatte Stryangaeus diesen vertrag vermittelt, wozu er als grossmüthig behandelter gefangener der Saker und als schwiegersohn des königs der Meder sich vor anderen eignete, und Zarinaea schickte dafür geschenke. Das zeitwort πρυτανεύει findet sich bei Nicolaus auch Vita Caesaris c. 28, p. 451: ἄπερ υστερον επρυτάνευσεν όρθως το δαιμόνιον και ή τύγη. Heilbronn. C. E. Finckh.

embronu. C. E. rinc

### 12. Zu Lucretius.

 In Lucret. III, "350 ed. Lachm. wird gelesen: Quod super est, siquis corpus sentire refutat, Atque animam credit permixtam corpore toto Suscipere hunc motum quem sensum nominitamus, Vel manifestas res contra verasque repugnat:

"Wenn einer zuletzt noch läugnet, dass der körper fühle, und meint dass die seele gemischt dem ganzen körper diese bewegung, die wir das gefühl nennen, hervorbringe, dann streitet er selbst gegen offenbare und wahre dinge". - Diese letzte zeile verstehe ich nicht. Erstens kann man niemandem einen vorwurf daraus machen, dass er gegen wahres streitet, da die wahrheit ja sehr häusig dunkel und nur für den tiefer oder feiner blickenden erkennbar ist. Die verkennung der wahrheit ist nur dann verdammenswerth, wenn diese offenbar, auf der hand liegend ist (manifesta). Und dies freilich wirft Lucrez häufig den gegnern seiner ansicht vor. So III, 359 sqq.: dicere porro oculos nullam rem cernere posse. Sed per eos animum ut foribus spectare reclusis, Desiperest, contra cum sensus dicat eorum. Ebenso lässt er sich diesen einwand bringen I, 803: at manifesta palam res indicat, inquis, in auras Aeris e terra res omnis crescere alique. Ferner ist es nicht recht und folgerichtig, vielmehr falsch und absurd, den begriff der deutlichkeit mit dem der wahrheit so zu verbinden wie es an besagter stelle geschehn. Vielmehr musste in umgekehrter reihenfolge stehn: vel veras manifestasque res contra, da alles offenbare, handgreiflich vor augen liegende, selbstverständlich wahr ist, also erst das umfassendere, allgemeinere, dann das engere, beschränkende kommen musste. Für eine solche zusammenstellung, wie nach der vulgata in besagtem verse sich bietet, wird man kein beispiel im Lucrez nachweisen können; ja nicht aber darf man damit zusammenhalten die zahllos vorkommende häufung der ausdrücke zur bezeichnung derselben eigenschaft, wovon nachher. Dort wird nämlich derselbe gegenstand durch zwei synonyma, also congruente begriffe, ausgedrückt, was mit dem hier besprochenen falle selbstverständlich nichts zu thun hat. - Werden wir uns also bedenken mit veränderung zweier buchstaben zu schreiben: vel manifestas res contra claras que repuquat? Was zunächst die verdoppelung des ausdruckes derselben sache betrifft, so würde bei einem andern dichter, zumal einem der nicht didaktisch 1), dieselbe verwerflich sein; grade

<sup>2)</sup> Häufungen wie more modoque bei Hor. C. IV, 2, 28, oder vindex ultorque parentis bei Ov. Mct. V, 237 gehören zu den seltenheiten in der augusteischen poesie, und dürften nicht den vorwurfe, dass sie sich der prosa nähern, entgehn, obwohl bei Horaz das formelhafte (deshalb auch alliterirende) des erwähnten ausdrucks in betracht kommt. Bei dem virgilischen magnam cui (Sibyllae) mentem animumque Delius inspirat vates ist es mir immer so vorgekommen, als habe der dichter einen älteren poeten, etwa den Ennius, vor augen zehabt; eine vermuthung, die auch in metrischer hinsicht, wovon an einem andern orte, sich empfiehlt. Doch glaube ich nicht, dass Trag. 255 ibi mentem atque animnm delectat suum, was in den erhaltenen trümmern der stelle

umgekehrt bei Lucrez. Es genüge an einigen beispielen aus dem ersten buch. V. 83 scelerosa atque impia: 100 felix faustusque: 337 officere atque obstare: 431 seiunctum secretumque: 452 seiungi seque gregari: 559 disturbans dissolvensque: 736 bene ac divinitus. Ferner: in promptu manifestumque: II, 149, 246. — Was endlich die entstehung des fehlers betrifft, so ist es klar, dass veras (beras) auf dieselbe weise, nur mit umgekehrter verderbniss aus claras entstanden, wie kurz vorher v. 321 noctis aus nobis, was endlich Lachmann wieder hergestellt hat.

II. Bei demselben dichter heisst es V, 828:
Mutat enim mundi naturam totius aetas,
Ex alioque alius status excipere omnia debet,
Nec manet ulla sui similis res: omnia migrant,
Omnia commutat natura et vertere cogit.
Namque aliut putrescit et aevo debile languet,
Porro aliut clarescit et e contemptibus exit.
Sic igitur mundi naturam totius aetas
Mutat, et ex alio terram status excipit alter;
Quod potuit nequeat, possit quod non tulit ante.

Alles ist herrlich und meisterhaft; nur genügt der letzte vers nicht dem gedanken, wie Bentley und Lachmann erkannt haben. Da nämlich der gedanke, dass alles vergänglich und wandelbar, in dem vorhergehenden in der bestimmtesten, positivsten form ausgesprochen ist, so ergiebt sich von selbst, dass v. 836, der die reihe beschliesst, affirmativ, und nicht dubitativ, was der coniunctiv offenbar ausdrückt, sein muss. Deshalb hat Bentley vermuthet quod tulit, ut nequeat cett., dem sinne nach vortrefflich, aber doch gänzlich abgehend von dem überlieferten. Auch mindert sich die annehmbarkeit der coniectur, wenn man bedenkt, dass potuit nicht den mindesten grund darbietet an eine in ihm verborgene verderbniss zu denken: im gegentheil, es passt vortrefflich zu dem leicht erkennbaren gedanken. Darum hat Lachmann Bentley's änderung mit recht verworfen, indem er jedoch an dem anstosse desselben festhielt: Formabimus leniter, quod pote uti nequeat, possit quod non tulit ante. uti nequeat ferre quod pote; sine verbo substantivo, ut in III, 1079: nec devitari letum pote, quin obeamus. ita suave iu primis libri secundi versibus, mirum in II, 87, 338, V, 1238. VI, 130, scilicet adiectiva neutri generis. - Allein zuerst spricht gegen diesen versuch, dass die für die aus-

aus der Aeneis am nächsten kommt, dem Virgil vorgeschwebt habe. Sonst ist die häufung von synonymis bei Ennius zahlreich und aus seinem ringen mit der form sowie seiner unbehülflichkeit leicht erklärlich. Ann. 81 auspicio augurioque: 112 feliciter ac bene: vgl. gar Ann. 107. — Anderes gilt übrigens für die altlateinisch scenische poesie, wo die hier besprochene erscheinung wohl noch andere tiefer liegende gründe hat.

lassung des hülfszeitverbum beigebrachten stellen nur dafür zeugen, dass est fehlen kann unter gewissen bedingungen, wovon später; hier aber müsste pote für potuit stehen, wie aus dem folgenden possit quod non tulit unte hervorgeht, was auch Christ in den Quaestiones Lucretianae München 1855, p. 10 z. e. richtig gesehn hat. Dies ist in der zeit des Lucrez unmöglich. Sonst freilich, wenn pote an dieser stelle für potest genommen werden dürfte, wäre es grammatisch untadelig: vgl. Ritschl. proll. in Plaut. Trin. p. cx1. Dagegen möchte ich nicht mit Lachmann als grund für die auslassung des verbum substantivum anführen, dass sie bei adiectivis generis neutri stattfindet - denn weshalb sollten diese einen vorzug oder einen unterschied hierin haben? vielmehr dürfte folgendes zur erklärung der von Lachmann beigebrachten beispiele dienen. Es ist gesetz für die altlateinisch hexametrische poesie, dass est, obwohl es in der regel nicht ausgelassen werden darf (vgl. Lachm. zu Lucret. I, 111), untadelig fehlt, sobald der gedanke des satzes sich verallgemeinert und zur sentenz wird. Lucret. II, 1 sqq.:

Suave mari magno turbantibus aequora ventis E terra magnum alterius spectare laborem. ibid. vs. 6: Suave etiam belli certamina magna tueri Per campos instructa tua sine parte pericli.

III, 1078 sqq.: Certa quidem finis vitae mortalibus instat,

Nec devitari letum pote, quin obeamus.

Sogar schon in jeder leidenschaftlichen, rhetorisch erregten rede darf die gleiche licenz eintreten. So in den schönen versen des Ennius Ann. 38—42:

> Eurudica prognata, pater quam noster amavit, Vires vitaque corpus meum nunc deserit omne. Nam me visus homo pulcher per amoena salicta Et ripas raptare locosque novos. ita sola Postilla, germana soror, errare videbar.

und ibid. v. 86: Omnibus cura viris, uter esset induperator.

Catull. LXIV 185: Nulla fugae ratio, nulla spes:

denn an der verlängerung des a vor sp wird hoffentlich niemand anstoss nehmen. Zwar ist, irre ich nicht, in hexametrischer dichtung dies das einzige beispiel der dehnung einer kurzen endsilbe vor folgendem doppelconsonanten bei Catull; allein ebensosagte Ennius Ann. 99: stabilitä scamna solumque, und 562: populeä frus, und lange nach Catull Gratius 173 generosä stirpibus arbor: ib. 259 vulpina species, anderer beispiele nicht zu gedenken. — Es liessen sich überhaupt interessante facta in bezug auf die beachtung oder vernachlässigung der position in dem erwähnten falle dem gebrauch der einzelnen dichter gemäss bringen; doch verspare ich dies auf günstigere gelegenheit. — Ferner nun, um wieder auf die auslassung des hülfszeityerbum zu kom-

men, ist es regel dass est in den fast formelhaft gewordenen aus-

drücken nec (neque) mirum, quid mirum fehlt. Beispiele sind zahlreich. Lucret. II, 86:

fit ut diversa repente

Dissiliant: neque enim mirum, durissima quae sint Ponderibus solidis.

Vgl. ibid. 338. VI, 130. Catull. XXIII, 5 sqq.:

Est pulcre tibi cum tuo parente Et cum coniuge lignea parentis. Nec mirum: bene nam valetis omnes Pulcre concoquitis, nibil timetis.

Cf. LVII, 3. LXII, 14. LXIX, 7. Endlich für "quid mirum": Lucret. V, 1238 "quid mirum, si se temnunt mortalia saecla?" — denn über die zeit des freistaates hinaus in der anführung von beispielen zu gehn ist nicht räthlich, da die auslassung des verbum substantivum bei den augusteischen dichtern überhaupt viel zahlreicher und freier von einschränkungen ist, denn vorher. Uebrigens versteht es sich, dass wenn auch in der regel bei jenen formelartigen, sehr häufig gebrauchten wendungen "est" ausgelassen wurde, die lebende sprache dies doch nicht für sacrosanct ansah, und dass sich auch wohl einmal das verbum beigesetzt findet. Lucr. VI, 375:

Nec mirumst, in eo si tempore plurima fiunt Fulmina.

Ebenso verhält es sich mit dem formelhaften hic situs, wo est fehlen darf. So in der einen Scipionen-grabschrift des L. Cornelius Cn. f. Cn. n.: "is hic situs quei numquam victus est virtutei" und ebenso in dem epigramm des Lucilius: "servus neque influs domino neque inutilis quoiquam Lucili columella hic situs Metrophanes. Dagegen in einer grabschrift bei Orelli 2623: Protogenes Cloulei suaveis heicei situst mimus, und so Cicero bei Gellius XV, 6: "hic situs est vitae iam pridem lumina linquens, Qui quondam Hectoreo perculsus concidii ense, um von spätern zu schweigen. 3)

Nachdem wir nun gesehen, dass die conjectur Lachmanns zu der stelle, von der wir ausgegangen, nicht wohl möglich, und darauf uns bemüht hatten zu zeigen, dass die spärlichen fälle der auslassung von est in der alten latinität einen andern grund als den von ihm beigebrachten haben, wollen wir versuchen in dem verse quod potuit nequeat possit quod non tulit ante die fehler des lucrezischen archetypum selbst zu corrigiren. Wir nehmen zuerst an, dass possit mit demselben irrthum, oder auch derselben interpolation geschrieben sei für potis est, wie die handschriften II, 850 quod licet ac possis reperire für quoad licet ac potis es re-

<sup>3)</sup> Formelhast sind auch wendungen wie nudiussextus und ähnliche (Ritschl. prol. ad Trin. p. CXI), und dem nec mirum kommen am nächsten ausdrücke wie incredibile quantum, mirum quantum, mirum si etc. wo die auslassung des verbum auxiliare regel ist.

perire bieten. Nachdem wir dies hergestellt, bleibt nur noch die frage übrig, ob es zu verwegen sei, aus nequeat zu machen nequit et oder nequit ac, wonach als der vers so lauten würde:

quod potuit requit'et potis est quod non tulit ante. Denn an der verbindung adversativer sätze durch eine copulativpartikel nimmt niemand anstoss. Horat Serm. 1, 2, 107:

meus est amor huic similis; nam
Transvolat in medio posita et fugientia captat.
Berlin.
Lucian Müller.

# C. Griechische inschriften.

## 13. Die Kabiren, Kasmilos und Titanen zusammengestellt.

In A. Conze's soeben erschienener "reise auf den inseln des Thrakischen meeres" wird p. 91 eine von der insel Imbros stammende, auf taf. XV, n. 9 genau wiedergegebene inschrift folgendermassen gelesen:

> Θεοὶ μεγάλοι, Θεοὶ δυνατοί, ἰσχυξόοὶ καὶ Κασμειλε — ? "Αναξ πατ — ? «Αναξ κοῖος, Κρεῖος, 'Υ περείων, Εἰαπετός, Κρόνος.

Dazu bemerkt der herausgeber: "dass der beiname Deni usyaloi, Beof deratof gerade auch den samothrakischen gottheiten häufig gegeben wurde, ist gewiss, ebenso gewiss, dass Imbros mit Samothrake den cultus der Kabiren theilte. Schon eine bisher vereinzelt stehende notiz bei Photius erklärte die Kabiren für Titanen. Die vorliegende imbrische inschrift nun nennt als die Beoi perilou, θεοί δυτατοί, ισχυρφοί - die bekannten in Hesiods theogonie und in einem orphischen fragmente aufgezählten Titanen Kolog. Κρείος, Υπερείων, Είππετός und Κρότος, auch ganz in derselben reihefolge wie in den beiden angeführten stellen. Der vorhergehende Avag erscheint in der milesischen uns von Pausanias erhaltenen sage als sohn der Gaea, also als bruder der genannten Titanen, die form KAZMEIAE -? in zeile 4 und die lücke mit den buchstaben  $\Pi AT - OI$  in zeile 5, 6 befriedigend zu erklären, überlasse ich kundigern." Es liegt auf der hand, dass der steinmetz sich einige grobe nachlässigkeiten hat zu schulden kommen lassen. Was zunächst jenes Kacheile anbelangt, so kann wohl kein zweifel sein, dass nichts anderes gemeint ist als:

Kasueilog, d. i. Kasuilog oder Kasuilog. Der fehler entstand. indem das O ausgelassen und das I am ende, welches auf dem steine durchgängig die form des E ohne den querstrich in der mitte hat, mit E verwechselt wurde. Der Samothrakische Kadmilos oder Kasmilos ist allbekannt. Gehen wir jetzt zu dem ANAE über, so gilt Anax bei Pausanias I, 35, 5 nur als sohn der Ge nicht des Uranos und der Ge (wie, nebenbei bemerkt, in Jacobi's handwörterbuch der griechischen und römischen mythologie unter dem worte fälschlich angegeben wird). Er wird nirgends unter den Titanen aufgezählt. Wir haben keine berechtigung ihn den im folgenden genannten Titanen an die seite zu stellen. Aber das wort braucht ja kein nomen proprium zu sein. Es ist vielmehr nebst dem folgenden als apposition zu Kadueilog zu fassen. Zwischen IIAT und OI eine lücke anzunehmen, zwingt auch nicht das mindeste. Sicherlich ist vor  $\Pi AT$ durch nachlässigkeit des steinmetzen ein T ausgefallen und das I am ende für L gesetzt (wenn nicht die zeit die beiden querstriche getilgt hat; denn an der vollkommenen genauigkeit der Conzeschen abschrift zweifle ich durchaus nicht). Das wort sollte lauten: υπατος. Also haben wir: Κασμείλος, αναξ υπατος, Κοίος u. s. w. Wären nun die am anfang genannten θεοί μεγάλοι, θεοί δυνατοί, ἰσγυροί keine anderen als Kasmilos, Koios u. s. w., so hätte man das xai hinter iσχυροί als fehlerhaft zu betrachten. Da böte sich denn die leichte conjectur: ίσχυρικοί. Allein die vorausgesetzte identität der Kabiren und Titanen scheint mir auf sehr schwachen füssen zu stehen. Conze beruft sich auf die in Lobecks Aglaophamus p. 1249 angeführte notiz des Photius: Κάβειροι δαίμονες έκ Λίμνου διά το τόλμημα των γυναικών μετενεχθέντες. Είσι δε ήτοι 'Ηφαίστου ή Τιτάνες. Aber ein jeder, welcher den letzten worten die gehörige aufmerksamkeit zuwendet, wird mir, glaube ich, beistimmen, wenn ich behaupte, dass man wie von selbst auf die ansicht komme, für Titares sei zu lesen: Titaros. Freilich wird nirgend anderswo berichtet, dass die Kabiren kinder des Titan seien. Aber das macht nichts aus, da ja auch die angabe von der identität der Kabiren und Titanen allein dastehen würde. Findet doch selbst in betreff des Hephästos als vaters der Kabiren schwanken statt. Nach Akusilaus bei Strabo X, p. 472 a. e. war jener vielmehr der grossvater dieser. Die angabe des Hephästos als vaters, für welche Pherekydes bei Strabo a. a. o. die älteste auctorität ist, stimmt überein mit der genealogie der ägyptischen Kabiren, die bekanntlich als söhne des Hephästos galten, und der genealogie der ebenfalls mit den samothrakischen göttern für eins erklärten phönikischen Kabiren in Berytos, wofür ich der kürze wegen auf Jacobi u. d. W. Kabeiren, p. 516, verweisen will. Als eltern dieser phönikischen Kabiren wurde genannt Sydyk und eine Titanin. Die Titanin als mutter kann etwa zur erklärung (nicht aber zur verbesserung) der glosse bei Photius dienen. Ueber den Titan vergleiche man die zusammenstellungen in Schömann's abhandl. de Titan. Hesiod. p. 32 (Opusc. acad. Vol. II, p. 121) anm. 47, wenn nicht vielmehr der sonnengott gemeint ist. Also: für die identität der Kabiren und der Titanen spricht die stelle des Photius nicht, und unsere inschrift steht, insofern die obige herstellung die richtige ist, der annahme einer solchen identität schnurstracks entgegen. Vielmehr werden in der inschrift die Kabiren (θεοί μεγάλοι, θεοί δυτατοί, ίσγυροί) mit andern wesen zusammengestellt, unter denen den ersten platz Kasmilos einnimmt, welchem sich fünf Titanen anschliessen. Die trennung der Kabiren und des Kasmilos ist ganz wie in der bekannten stelle des scholiasten zu Apollon. Rhod. I, 917. Sie wird für die insel Imbros auch bestätigt durch die stellen des Stephan. Byzant. u. d. w. Ίμβοος und des Eustathios zu Dionys. Perieg. vs. 524, in denen die Kabiren und Hermes gesondert genannt sind. Wem es bedenken erregen könnte, dass es bei Varro de Ling. Lat. VII, 34, p. 133 Müller heisst: Casmilus nominatur Samothrece mysteriis dius quidam administer Diis Magnis, in unserer inschrift aber: Κασμείλος, αταξ υπατος, der erwäge, dass Kasmilos, insofern er eins ist mit Hermes, gerade auf Imbros, wo der Hermes von den Karern Imbramos oder Imbros genannt wurde, besonders hoch stand. Dazu kommt das passende der hervorhebung gegen die zunächst mit ihm verbundenen Titanen. Anlangend die zusammenstellung der Titanen mit den Kabiren, so giebt dafür schon einen genügenden pendant die obenerwähnte herleitung der phönikischen Kabiren von einer Titanin als mutter. Was aber den umstand anbetrifft, dass die Titanen unmittelbar mit dem Kasmilos, d. i. dem ithyphallischen Hermes. zusammengenannt werden, so möchte ich besonders auf die glosse des Photius Lex. p. 592 aufmerksam machen, in welcher es von den Titanen heisst: ἐνομίζοντο δὲ τῶν πριαπωδών θεών, eine auffassungsweise, welche nach Meineke fragm. Com. Gr. Vol. I, p. 101 und 411, auch von den komikern, aber ihren zwecken gemäss, benutzt worden ist. 1)

Göttingen. F. Wieseler.

Ich ergreise diese gelegenheit zur berichtigung eines missverständnisses Conze's, welches mich betrifft. Als ich ihm mündlich meine ansicht über die auf p. 21 seines oben angeführten werkes unter B behandelte inschrist mittheilte, meinte ich, dass in vs. 5 zu lesen sei πατρὸς δ' εὐόλβοιο Σοφοκλέος ἄρσενα γένναν.

D. 14. Berichtigung.

Im Philologus XIV, p. 362 sind die beiden schriften: der beste staat des Aristoteles, Bromberg 1851 vom oberlehrer Fechner; und die schrift: über den gerechtigkeitsbegriff des Aristoteles von H. A. Fechner. Leipzig 1851, gegenwärtig collaborator am Elisabethgymnasium in Breslau, einem und demselben verfasser irrthümlich von dem unterzeichneten zugeschrieben. Insofern diese vermengung verschiedener verfasser auf die beurtheilung der genannten schriften leicht einen nachtheiligen einfluss mag äussern können, beeilt er sich jenen irrthum hier zurückzunehmen.

Ploen.

J. Bendixen.

# E. Auszüge aus schriften und berichten der gelehrten gesellschaften so wie aus zeitschriften.

Akademie der wiss. zu Berlin, 1859: monatsberichte, Januar, p. 15: Gerhard berichtet über zwei neu entdeckte griechische inschriften, die auf Oxythemis bezügliche (s. Philol. XIV, p. 435) und die messenische (s. ebendas. p. 436). - Februar, p. 128-157: Barth, versuch einer eingehenden erklärung der felssculpturen von Boghaskoei im alten Kappadocien: sie werden aus Herodot. I. 74 zu erklären versucht. - Lepsius, p. 182-186: chronologische untersuchungen: sie, abschnitte aus einer grösseren abhandlung, beziehen sich 1, auf die tagesstunde, mit welcher Ptolemäus den agyptischen tag beginnen liess; 2, in welcher stunde der dionysische tag begonnen habe, 3, wie sich die überlieferten dionysischen daten zu den julianischen schaltjahren und 4, wie sie sich zu den dionysischen schaltjahren verhalten haben: daran anschliessend machte Boeckh über den Kalender des Eudoxus bemerkungen. - März, p. 259 Parthey, über die erdansicht des geographen von Ravenna: ohne auszug. - 1. Bekker, p. 259-268: über zahlenverhältnisse im homerischen versbau: es wird bemerkt 1. dass wenn auch in der ersten stelle des hexameter der daktylus häufiger sei als der spondeus, doch daraus vorliebe für den spondeus zu folgern. Anhangsweise wird von den kürzen gesprochen, womit einige hexameter anzufangen scheinen, wie δία, φίλε, λύτο, ἐπειδή und dann gemeint, es zeige darin sich eine wandelbare quantität, die aber unangetastet bleiben müsse; 2, bemerkungen über die cäsur im zweiten fusse: dabei die bemerkung, dass zusammensetzungen dem verse überall nicht für festverwachsene einheiten gelten, am wenigsten verba mit angesetzten präpositionen: 3. in dem dritten fusse scheiden sich durch die cäsur die zwei reihen, woraus der hexameter besteht, eine daktylische und anapästische: daher so wenig verse, denen sie fehlt: unter den 15694 der Ilias seien nur 185, unter den 12101 der Odyssee nur 71 ohne sie und in dieser finden sich cautelen: die verse sind verzeichnet; 4, wird die casur des vierten fusses besprochen, namentlich die sog. bukolische cäsur, vor welcher meist daktylen ständen, zu deren herbeischaffung die sänger häufig zu formen hätten greifen müssen, die sonst nicht vorkämen: dies wird an einer masse stellen gezeigt;

5, verhältniss der spondeen und daktylen im fünften fusse; 6, die form der ausgänge des verses: die gewöhnlichsten wortfüsse der zwei letzten versfüsse seien ein trochäus mit dem bacchius, róστον έταίρων. - Haupt, p. 269: über Apollonius von Tyrus; ohne auszug. - April, Mommsen, p. 358: über die griechisch asiatischen münzwährungen und ihr verhältniss zum römischen gelde: ohne auszug. - Mai, p. 391-395; Bekker, über den homerischen gebrauch von ori und o zi, oze und o ze, ebelo und belo; es wird θέλω für Homer bewiesen, und in einer note eine reihe versehen in Bekker's ausgabe des Homer berichtigt. - Juni, p. 407 : Parthey, über die iberische halbinsel der alten geographen: ohne auszug. - Bekker, p. 423-26 giebt noch einige beispiele (zu ἐθέλω) von wörtern, die bei Homer ein ε zu anfang bald haben bald nicht haben, wie xeirog und exeirog, eregde und regde, teiσάμενος und εἰσάμενος, ἐείχοσι und είχοσι: er nimmt dabei einige früher gemachte conjecturen zurück und setzt diese beobachtungen mit den über die cäsur gemachten in verbindung. - Juli, p. 508-515: Gerhard, Paralipomena zu seinen etruskischen spiegeln: machricht über die fortsetzung dieses werkes. - P. 515-524: J. Grimm, über die göttin Bendis: nach bemerkungen über das enge verhältniss der Thraker zu den Griechen stellt Grimm die stellen der alten über die göttin zusammen und sucht nun die mondgöttin in dem namen nachzuweisen: in ben findet er die bedeutung weiss, in dis die göttin, frau, also = die "schöne, leuchtende, weisse frau", die also mit Vanadis, Artemis, Freyja zusammenzustellen: es wird dann noch aus anderm auf den zusammenhang zwischen den Thrakischen und Germanischen völkern hingewiesen.

Sitzungsberichte der k. k. akademie, Wien XXX bd., 2 heft, Febr. 1859. 3 h. März. Reinisch: über die namen Aegyptens bei den Semiten und Griechen: nach zurückweisung der andern erklärungsversuche von Aiyunzog deutet der verfasser diesen griechischen namen als land der Kaphtorîm, איכפחר, Ikaphtor. Die Kaphtorim des alten testaments hätten das delta bewohnt, welches von den Griechen ursprünglich vorzugsweise den namen Aegypten gehabt habe; und wenn Herodot sage, dass die Thebaïs zuerst Aegypten genannt worden sei, so meine er damit nur, die Thebaïs sei der erste wohnsitz der Aegypter gewesen. Ikaphtor sei griechisch durch au wiedergegeben worden. Sei hiernach zwar Ikaphtor zur zeit der bibelabfassung nicht als identisch anzusehen mit Kreta, so scheinen doch die Kaphtorim sich auf verschiedenen inseln des aegeischen meeres niedergelassen zu haben und es seien daher das mythische volk der Carpathii, sowie Κρήτη, Κύπρος, Κύθηρα nach den Kaphtorim genannt worden. An diesen "phönikischen" stamm [der verfasser bringt nämlich Πηλούσιον und Παλαιστινός zusammen und lässt die Peli'stîm theils aus Aegypten einwandern (Pleti), theils durch Carier von

von Creta her (Krethi) verstärkt werden] müsse man denken, wenn von ägyptischer einwanderung in Griechenland die rede ist; eigentliche Aegypter, Kemui, seien weder in Hellas, noch auf den inseln nachweisbar. (Auch Poote, fügt er in einem nachwort hinzu, stelle zu Rawlinson's Herodot diese ableitung des namens Aegypten von Kaphtorîm auf, erkläre aber as durch ala). -Hquioria, ein zweiter name Aegyptens bei Steph. Byz., komme von "Haaioτος, dem griechischen namen des Phthah; ' Αερία (eben da: so heisst auch Creta) soviel als Ποταμίτις von dem koptischen namen des Nils eiero, iero, (schwarz); wofür der verfasser anführt, dass der scholiast des Apoll. Rhod. 'Aείρα durch μέλας erkläre, p. 379-413. — Dethier: "Dreros und kretische studien, oder stele mit einer inschrift dieser pelasgisch - minoischen stadt, enthaltend die tripel-allianz der Drerer, Gnosier und Milatier gegen die dorischen Lyttier, mit einer vor-olympischen zwölf-götter. tafel der Drerer." Die inschrift, jetzt im türkischen museum der Irenenkirche, ist nach einem von Rangabé antig. Hellén. vol. II, nr. 2477 veröffentlicht: Dethier, die fehler der ersten abschrift berichtigend, giebt die inschrift mit gegenüberstehender übersetzung und fügt endlich anmerkungen hinzu. Auf acht tafeln ist ein facsimile der inschrift beigegeben. Die erste zeile der inschrift druckt Dethier: [Θ]εός ΕΙΤύγα. In diesem ΕΙ erkennt er (nach Caratheodori's vorgang, der so das ei in Delphi erklärt, s. Plutarch Hear von en delmois El Constantinopel, 1847) die anfangsbuchstaben von Jehova. In einem anhange sucht der verfasser die sache noch dadurch glaublich zu machen, dass er anführt, der stamm Kaphtor habe Creta bewohnt. [Im facsimile ist, zwischen dem Z des angeblichen wortes θεός und dem T von τύγα nur ein zeichen, ähnlich einem umgekehrten E, also etwa g: Papasliotis hielt es auch gar nicht für einen buchstaben, sondern für ein interpunktionszeichen, das hier freilich keine stelle hat. Auch passt Jehova gar nicht zu τύγα: und da in der zweiten reihe unzweifelhaft das wort τύχα im dativ vorkommt, nämlich ἀγαθῷ τύγα, so scheint es nach allem, dass der gelehrte verfasser an der schwelle der inschrift arg gestrauchelt ist und einen frommen irrthum begangen hat, den die Wiener akademie nicht hätte unter ihren schutz nehmen dürfen. Dethier selbst hält nämlich das O des angeblichen wortes deos in der ersten zeile für problematisch, wie er dadurch anzeigt, dass er in seinem abdruck der inschrift es einklammert: in der that wird, wer es mit den übrigen O, die vorkommen, vergleicht, es nur schwer für diesen buchstaben halten; es ist nichts als ein monogrammatisches zeichen, durch welches der lapidarius andeutete, dass von den vier seiten der säule, welche die inschrift enthalten, diese seite den anfang giebt. Ferner ist von dem O des von Dethier herausgelesenen wortes θεός nur ein bogen ) übrig und da Q in der inschrift beinahe immer schräg geschrieben ist, so steckt in diesem zeichen viel wahrscheinli.

cher ein Ω, als ein O. Wie also, wenn man zu lesen hat: έως τύχα άγαθα τύχα d. i. ώς τύχη άγαθη τύχη, ut accidat bona fortuna? ein eingang, der ungefähr dem lateinischen quod bonum felix faustumque sit entsprechen würde. Das nebengeschriebene i subscriptum des conjunctivs τύγα ist entweder vergessen worden, oder es ist, wie die grosse lücke am ende der ersten zeilen andeuten möchte, und wie es ganzen reihen der inschrift ergangen ist, verwischt. Ewc in finaler bedeutung ist aus Homer hinlänglich bekannt. Dann würde allerdings, was zwischen ews und τύτα sich befindet, nur ein fehler oder sprung des steines sein; die lücke zwischen beiden wörtern würde nicht grösser sein, als zwischen manchen andern wörtern oder buchstaben der inschrift. H. J. Heller.] In den anmerkungen stellt der verfasser eine untersuchung an über das Epheutengericht; Epheuten hat die inschrift für Epheten. Eine besondere abhandlung ist dem volk der Drerer gewidmet. Der name wird sonst nur in Kramer Anecd. II. p. 60 erwähnt- Dethier hält das volk für identisch mit den Trerern in Thracien und den Trierern in Lycien, welche auf münzen vorkommen, und welche nach der versprengung des volks in Creta als flüchtlinge nach jenen ländern gekommen sein können. Das volk der Drerer rechnet er zu den Ersoxonreg (Odyss. XIX, 175); ihre sprache charakterisirt er als "griechisch mit starkem vorherrschen des Aeolischen oder Dorischen, kurz als eine pelasgische." Unter den göttinnen wird Britomargis (so in der inschrift für Britomartis) genannt; wie aus der zusammenstellung mit Helios hervorgeht, ist Selene gemeint. Als zeit der inschrift ist etwa die epoche des Peloponnesischen krieges anzunehmen. Nebenbei wird eine von Oeconomidas in Corfu herausgegebene lokrische inschrift über das gastrecht wieder abgedruckt und commentirt. Eine karte von Kreta, sowie untersuchungen über die religion und die staatsform der Cretenser verspricht der verfasser später herauszugeben p. 431-468.

Archäologisches institut in Rom. Sitzung vom 1sten april. Herr professor Henzen legt eine von herrn dr. Schillbach in Venosa copirte inschrift eines meilensteins, der nur aus wenigen denkmälern bekannten via Herculea aus der zeit des Maxentius vor, darauf verschiedene knöcherne tesseren aus der sammlung Depoletti, von denen einige als eintrittsmarken für ein theater, andre wahrscheinlich als marken für öffentliche speisevertheilungen oder als privatspeisemarken dienten. Von jenen hat die eine die aufschrift l'IICT mit der zahl laud XIIII, die andere VERECVND und XII, wahrscheinlich zur bezeichnung des cuneus und der sitzreihe, welche für den besitzer der marke bestimmt war; durch den namen wird der cuneus bezeichnet. Von der zahl III, die andere eines hasen mit der zahl I. Eine tessera aus thon zeigt auf der einen seite einen männlichen kopf mit eine

ner binde und die stirn, auf der andern die erhabenen buchstaben SPVTOR. - Der padre Garrucci bespricht die ausgrabungen von Präneste, die neuerdings eine bronzene strigel mit archaischen lateinischen characteren und verschiedene cisten ans licht brachten, woraus das bestehen einer einschlägigen einheimischen industrie hervorgehe. - H. dr. Brunn zeigt verschiedene spiegel, darunter einen höchst interessanten aus dem museum Campana mit alt-römischen inschriften. Venus (VENOS) wendet sich seitwärts zu Amor (CVDIDO), während auf der andern seite Victoria (VIC-TORIA) zu einer sitzenden figur spricht, von der unklar ist, ob sie männlich oder weiblich. Sie trägt eine beischrift wie RIT. Zur erklärung von CVDIDO bemerkt Padre Garrucci, dass auch Dionys von Halikarnass einer alten inschrift erwähne, die Denates statt Penates getragen habe; die alte form des D stand offenbar der des P sehr nahe. Aber der name RIT war schwieriger zu erklären. Das R derselben stimmt in der form nicht mit dem in VICTORIA zusammen. Der zweite zug ist flacher gerundet, ohne sich in der mitte an den ersten schaft anzuschliessen, woher h. dr. Brunn lieber PIT lesen und dies als Pito nehmen möchte 1).

Sitzung vom 8ten april. Der padre Garrucci legt das jüngst in Rom erschienene werk von L. Fortunati: Relazione generale degli scavi e scoperte fatte lunge la via latina — dall' Ottobre 1857 — Ott. 1858 vor. Diese nachgrabungen brachten beim zweiten meilenstein der alten strasse vollständig erhaltene, mit sehr schönen malereien und stuckarbeiten gezierte grabgewölbe zum vorschein und in der nähe derselben die reste einer der ältesten christlichen basiliken, die dem h. Stephan gewidmet war. — H. dr. Michaelis bespricht die von ihm in Gerhards archäol. zeitung beschriebenen neuen thermen von Pompeii s. unt. p. 185.

Sitzung vom 15ten april. Der padre Garrucci macht höchst interessante mittheilungen über die neue entdeckung eines theaters und anderer überreste einer alten bis jetzt unbekannten stadt unterhalb Nesce, nicht fern von Tagliacozzo, als deren namen eine inschrift Aequicum angiebt. Dann zeigt er eine pränestinische strigel mit griechischen namen und characteren. — Herr Gouzales legt die photographie einer in Bolsena gefundenen marmorstatuette vor mit der ziemlich alten inschrift RVTILIA, ausserdem eine reihe etruskischer alterthümer. — H. prof. Henzen bespricht römische inschriften aus Bulgarien und Kroatien, deren

<sup>1)</sup> Wäre es nicht möglich das zeichen R in zwei buchstaben, ein P und ein umgekehrtes S, aufzulösen und das T, dessen schaft nach hinten etwas gebogen ist, als eine nachlässige schreibung von C anzuchen, so dass PSIC = Psice, eine alte form für Psyche herauskäme? Zwar kennen wir den mythus von Amor und Psyche nur aus einer weit späteren zeit; die zeichnung des spiegels aber lässt sich sehr wohl auf ihn beziehen. [Detlefsen.]

eine sich auf den lupiter nundinarius, eine andere auf die zolleinrichtung jener gegenden bezieht. — H. dr. Brunn zeigt einen etruskischen spiegel mit einer auf einem schwane sitzenden frau mit dem namen Turan (vgl. O. Jahn in der archäol. zeitg. 1858 t. 118—120). Ein ähnliches florentiner relief (ebend. t. 119, 2 = Gori inscr. etr. I, t. 14) hielt der padre Garrucci für eine arbeit des 15ten jahrhunderts.

Sitzung vom 29sten april. In dieser sitzung giebt h. baron von Reumont eine übersicht der archäologischen entdeckungen des letzten jahres, sowie der thätigkeit des archäologischen instituts.-Darauf bespricht prof. Henzen eine neu aufgefundene gladiatorentessera des h. Depoletti, die durch die auf ihr erhaltenen consulnamen: MAXIMVS | VALERI | SP(ectatus) ID IAN | T. CAES. AVG. F. III. AELIAN. II. von grosser wichtigkeit ist. Sie bezieht sich auf das jahr 827 a. u. c. = 74 p. Ch. n. und ist die jüngste aller bekannten (nach ihr folgt die vom j. 824 bei Cardinali, Diplom. 214). Der zweite auf ihr genannte consul kann nur derselbe sein mit T. Plautius M. F. Silvanus Aelianus, bekannt durch sein grosses grabmal bei Ponte Lucano nahe Tivoli, dessen an historischen notizen reiches epitaphium sich erhalten bat. Die genaue datirung dieser notizen war bisher schwierig, da man eben das jahr seines zweiten consulats nicht kannte und nur aus ihm selbst wusste, dass es in die regierung des Vespasian fiel. neue tessera beseitigt diese ungewissheit, indem aus ihr zunächst folgt, dass im j. 827, welches mit den consuln Vespasian zum fünften und Titus zum dritten mal begann, Vespasian so früh zurücktrat, dass an den iden des januar Silan schon consul suffectus neben Titus war. Nach dem epithaphium folgt daraus, dass Silvan im j. 826 stadtpräfect war (Corsini hatte ihn als solchen in's j. 823, de Sanctis in's j. 828 gesetzt), dass er wahrscheinlich 834 oder 825 legat in Spanien war, von welchem amte er vor dem gewöhnlichen schlusse desselben zurückgerufen wurde, dass er zwischen 811 und 822, am wahrscheinlichsten von 815 an legat in Mösien war, bei welcher gelegenheit er die transdanubischen völker glücklich bekämpfte und 10,000 von ihnen auf römisches gebiet übersiedelte, und später einen angriff der Sarmaten gleich beim beginn zurückwarf, wofür ihm dann Vespasian die insignien des triumphs ertheilte. Die bestimmung der übrigen daten des epitaphs war schon früher möglich gewesen. - H. dr. Brunn hielt sodann einen vortrag über verschiedene im j. 1855 von h. Bazzichelli aus Viterbo in einem grabe bei Corneto, dem alten Tarquinii, aufgefundene gegenstände. Zunächst gehören dazu verschiedene goldarbeiten, dazu ausser mehreren ringen eine blätterkrone und zwei ketten sehr schöner etruskischer arbeit. aber nicht mehr alten stils, dann vier sehr interessante elfenbeintäfelchen, die wohl ursprünglich ein kästchen bildeten. Sie tragen reliefs im reinsten und feinsten alt etruskischen stil. Die dar-

stellungen sind nicht echt mythologisch, sondern enthalten ausser der figur eines meerdamons verschiedene auf ein gastmahl, auf wettrennen und jagd bezügliche gegenstände. Endlich gehörten dazu noch zwei bronzereliefs, wahrscheinlich spiegelkapseln, das erste aus einer nalästrischen darstellung in gemischtem griechisch etruskischem stil. das zweite rein griechisch und von höchster eleganz, den bronzen von Siris vergleichbar mit einer darstellung von Venus und Amor. Ueber die zeit der entstehung dieser kunstwerke lässt sich leider nichts bestimmteres festsetzen. - H. Rosa giebt als letzten vortrag werthvolle, auf seinen eigenen untersuchungen beruhende aufklärungen über das verwickelte strassensystem zwischen Rom, Lavinium und Laurentum, deren hauptresultat darin besteht, dass sich von der via Ostiensis etwa beim vierten meilenstein eine erst mehr parallel mit ihr, dann links fast im rechten winkel umwendend die laurentische strasse abzweigt, von der in der nähe von Laurentum ein nebenzug rechts hin zu einer villa am meeresstrande, der des Plinius, führt. Die lavinische strasse dagegen führt in fast gerader linie von Rom nach Lavinium und ist mit der via Ostiensis so weit in verbindung, dass von dieser sogleich hinter S. Paulo ein weg nach jener führt, der sie bei Ponticello erreicht und hinter dieser brücke wieder nach jener zurückführt. Lavinium und Laurentum waren dann ebenfalls durch eine alte strasse verbunden.

Jahrbücher des vereins von alterthumsfreunden im Rheinlande. XXVII. Bonn. 1859. P. 1. Die römische niederlassung im Holedorn und der Teufelsberg bei Nymwegen. Von dr. J. Schnei-Der verfasser identificirt Holedorn mit dem Cevelum der pentingerschen tafel in der nähe von Noviomagus. - P. 45. Priapos, von Otto Jahn. Die auffindung einer erzstatuette des Priap bei Dietkirchen veranlasst die zusammenstellung einer reihe dahin gehöriger monumente und ein eingehen auf die kunstmythologie dieser gottheit. - P. 63. Neue antiquarische funde innerbalb der römischen niederlassung bei Kreuznach, von Heep. Darunter inschriften: MAIRID | CALVISIA | SECVNDINA | V. S. L. L. M. Ferner: IN. HO. D. D | MERCVRIO | ET MAIIAE CA | DV-CEVM ET | ARAM MASC | LIVS SATTO | FABER EX VO | TO V. S. L. L. M. - P. 75. Beiträge zur römisch keltischen mythologie von J. Becker. 1) Lenus Mars. 2) Zwei neue inschriften der Sirona. - P. 83. Die antiquitätensammlungen der frau Sibylla Mertens - Schaaffhausen, von Ernst aus'm Weerth. -115. Eingehende anzeige von Fröhner's Inscriptiones terrae coctae vasorum intra Alpes Tissam Tamesin repertae, von Klein; Max de Ring Tombes celtiques situées près d'Heidolsheim, von Klein; Lindenschmit alterthümer unserer heidnischen vorzeit, von Ernst aus'm Unter den miscellen heben wir bervor: neue inschriften aus Pola; Spuren römischer niederlassungen in Rolandseck, von A. Rein; vergleichung der römischen castelle zu Niederbiber bei Neuwied und auf der Saalburg bei Homburg vor der höhe und

ihre gleichen besatzungen (legio VIII Augusta, legio XXII und cohors IIII Vindelicorum), von A. Rein; phalerae von getriebenem und vergoldetem silberblech, zwischen den ehemaligen Römercastellen Gelduba und Asciburgium gefunden, von A. Rein; votivstein in Bonn gefunden (L. CANDIDINIVS || VERVS. V. S. L. M.), von Krafft.

Mitheilungen des historischen vereins für Krain. Redigirt von Elias Rebitsch. XIII. jahrg. 1858. Laibach. — Jan.: über den gott Latovius von Davorin Terstenjak. Der verfasser schwärmt für Slavismus. "Der Latov der norischen Slaven ist der aufseher und wächter an dem trüben und pfuhlartigen scheidestrome zwischen der ober- und unterwelt, was auch sein name ausdrückt". — Juni: die ruinen unterhalb Kerško (das alte Noviodunum?) von Jos. Leinmüller. — Juli: die älteste geschichte Krain's und der gebiete von Görz und Triest, bis auf die zeiten des Augustus um das j. 13 vor Chr. geb., von Rebitsch (dem heutigen standpunkte der wissenschaft durchaus nicht angemessen). — Von demselben verfasser sind noch: Sept.: wohnsitze und thaten der Senonen in Italien und besonders in den gegenden des heutigen Krains; Oct.: schicksale Krains unter den römischen kaisern Augustus und Tiberius, 30 vor Chr. geb.—37 nach Chr. geb.; Nov.: fernere schicksale Krains unter den römischen kaisern von 37—138 nach Chr. g.

Mittheilungen des histor. Vereins für Steiermark. Gratz 1858. p. 71-98.: Epigraphische excurse im j. 1857 von pfr. Richard Knabl. Wir erhalten hier eine anzahl unedirter Römerinschriften, die mit kenntniss und scharfsinn besprochen werden; drei meilensteine von Maximinus Thrax und seinem sohne Maximus, von Constantius II, und von Valentinian, Valens und Gratian, und ausser einigen unbedeutenderen eine inschrift von Kerschbach, welche Knabl so erganzt: marti | aVG. Et | nOREIAE REginae | et BRITANIAe | pro. VIC. L. SEP | sev. pERT. INVic Leg. II. ITA [ ex VOTo 1). - Eben so interessant als die unedirten Römerinschriften sind die von Knabl "revidirten inschriften", wodurch die lesung von vier bei Apian, Lazius, Gruter, Katancsich and Muchar falsch gegebenen inschriften gesichert erscheint. -P. 161 wird ein im august 1858 bei Leoben entdecktes römisches denkmal, reich ornamentirt, jedoch ohne inschrift, beschrieben. Eine dabei gefundene münze des kaisers Maximianus lässt auf die zeit desselben schliessen.

Verslagen en Mededeelingen der Koninglijke Akademie van Wetenschappen. Afdeeling Letterkunde, IV, 2. Janssen: berichtigungen seiner abhandlung über etruskische inschriften.

<sup>1)</sup> S. correspondenzblatt des gesammtvereins der deutschen gesch. und alterth. vereine. VI, p. 91 f., wo Grotefend so ergänzt: mark aVG. Et || nOREIAE. REdux || ex BRITANIA || prOVInC. L. SEP|| mamERTINVs || 7 L. II. ITA || ex VOT.

Leemans: zusätze zu den abhandlungen über etruskische inschriften: er glaubt nicht, dass durch das altassyrische die entzifferung derselben gelingen werde, da die aus dem semitischen abgeleiteten schriftzüge nicht den semitischen ursprung der sprache beweisen und weist Stickel die verwechselung des etruskischen schriftzeichens für r und k (oder q) nach, veranlasst durch einen druckfehler in Gesenius script. ling. Phoen. mon. - Janssen: über Uebersicht der darüber erschienenen berichte der schweizer gelehrten (besonders Keller's mitth. der antig. ges. Zürich bd. IX) und auszüge aus denselben und aus allgem. augsb. zeit. 1858, n. 182. Ein zusatz handelt über die von Herodot V, 16 erwähnten pfahlbauten der Paonier. - Bake: bemerkung zu Lysias pro Mantitheo; das vorstrecken der κατάστασις, wie auch die spätere zurückforderung, ist, als ausnahmsweise erfolgt, aus den umständen zu erklären (s. ob. p. 69 flgg.). - Karsten (und Hullemann): bericht über die zum abdruck in den quartwerken der akademie bestimmte abhandlung von Bake: die unechtheit der ersten catilinarische rede. [Die unechtheit dieser rede hatte zuerst Rinkes, besonders nach mündlicher mittheilung Bake's, in einer schrift zu beweisen gesucht. S. Phil. XIII, 624.] Bake glaubt, die frage könne nicht sowohl durch äussere kennzeichen und zeugnisse der alten, als vielmehr durch die inneren beweise, namentlich sprachlicher art, entschieden werden. Mit der unechtheitserklärung der ersten, fallen natürlich auch die übrigen 1) Die zeugnisse der alten Cic. ep. ad Att. II. 1, 3, (wenn auch interpolirt) XII, 21., Philipp. II, 119., Sall. Cat. 31., Sen. Rh. Suas. VII, p. 44 Burs., Ascon. Pedian. Or. p. 6, Quintil. hält Karsten durch die bezweifelung Bake's, der auf Quintilian's urtheil nicht viel giebt, für nur wenig geschwächt. 2) Die ungenauigkeiten und wahrheitswidrigkeiten, welche in diesen reden vorkommen, schiebt Karsten auf den umstand, dass sie drei jahre nach Cicero's consulat abgefasst sind und in der politischen stellung Cicero's seitdem änderungen eingetreten waren, die ihn veranlassten, diese reden nicht ganz, wie sie gehalten worden waren, sondern zugleich als vindiciae herauszugeben. Die anachronistische äusserung über Pompejus Cat. III, 26 schreibt er dem wunsch Cicero's zu, sich diesen staatsmann auf das engste zu verbinden, ja, es scheint ihm einen so passenden anachronismus nur Cicero, kein fälscher, gebraucht haben zu können. 3) Was stil und sprache anbetrifft, so beurtheilt Bake - und er legt hierauf das hauptgewicht - die erste catilinarische rede, wie nebenbei die übrigen, nach einem ideal, welches er sich aus Cicero's echten reden und de oratore gebildet. Nach ihm sind in den catilinarien nicht drei worte hinter einander ciceronianisch. Karsten dagegen erscheint (nach ep. ad Attic. I, 14 und 16) der hochtrabende ton nicht als ein zeichen der unechtheit; er findet auch im stil hier eben nicht viel mehr auffallendes, als in irgend einer andern ciceronianischen schrift, die man genauer untersucht. Man dürse nicht ciceronianischer sein, als Cicero selbst. Manche bemerkungen Bake's hält Karsten für ungerechtsertigt. Er vertheidigt vereamini censeo, Cat. IV, 13 durch Sallust., ibid. remissio poenae; IV,23 spem — fefellerit durch Orat. I; IV, 24 eum consulem qui — non dubitet mit de Rep. I, 4; die zufügungen zu de aris et socis welche nach Bake unstatthaft sind, durch Phil. VIII, 3, de nat. deor. III extr. [Merkwürdigerweise sind alle diese stellen nicht aus der ersten catilinarischen rede, auf die es doch hauptsächlich hier ankommt.] Für das genaue verständniss und die sorgfältige interpretation biete Bake's arbeit wichtigen stoff.

Bulletin de la société impériale des antiquaires 1858. 1 Trim.: Aymard: die stadt Puy liegt, wie aus ausgrabungen hervorgeht, auf der stelle, wo früher eine römische stadt, Anicium, von Gregor von Tours genannt, gelegen. S. Journ. de la Haute Loire 1855. — Renier: zwei neue inschriften, die eine aus Lambaese, aus welcher hervorgeht, dass die leg. III. Aug., die bei Gordian's III thronbesteigung entlassen worden war, zur zeit Valerian's reorganisirt wurde. — 2 Trim.: Devéria: Ueber das verfahren, die papyrus-rollen, besonders die mit erdpech durchtränkten, abzuwickeln. — Renier: (nach einem abdruck auf ölpapier) inschrift von Zraïa (col. Jul. Zarai) aus dem dritten consulat des Septimius Severus (202) einen zolltarif enthaltend. — Derselbe: Doppelgrabschrift aus der provinz Constantine

MMVNDICIVS VMBRIA MA SATVRNINVS TRONICA VALXXXXV MATVRITASHOMINVM FVI H S E O T B Q AMESERVITVS LONGINQ VA TIMORISNVMINIHVIVSET RELIGIONISCVIEGOANNIS OCTOGINTASERVIVIETIAM NVDOPEDECASTEETPVDICE INSTANTERVNIVERSAETERRAE CIVITATESAPPARVIETIDEO ABEASICMERITAPERTVLI VTBENIGNEME TERRARECIPERET CXV

VA in der 4 linie rechts ist monogramm, zeile 4—12 enthalten akrostichisch den namen Matronica, wahrscheinlich einer Cerespriesterin, daher manches mystisch (maturitas hominum fui?)

D (iis) M (anibus)

H · S · E

 $0 \cdot T \cdot B$ 

M (arcus) Mundicius Saturninus. V(ixit) a(nnis Lxxxxv. H(ic) s
(itus) e(st). O(ssa) t(ua) b(ene) q(uiescant)

D(iis) M(anibus)

Umbria Matronica. Maturitas hominum fui; a me (perlata est) servitus longinqua timoris numini(s u. s. w.; vor universae hat man per hinzuzudenken, das wegen des vorausgegangenen ter ausgefallen zu sein scheint. — Renier: inschrift aus Zraïa:

SAECVLO · DD · NN · IMP · c a e s · m a x i m i n i .
P I I · FELICIS · et .
max i m i · n o b i l ·
CAES · A V G G · H O R I
LEG 'VM · Q V OD · SVA ·
EX · \*PONTE · C · IVLIVS MAXI
MI · FILIVS · SATVENINVS ·
MESSAPANVS · ET · Q · CAN
NEIVS · Q · CANNEI · G E

FLORENTISSIMO

MELLINI 'FILIVS 'EME RITVS 'APRONIANVS' CIVIBVS 'SVIS 'VO

VERANT · DE · SVO · DE DE R V NT · ET ·

DEDICAVERVNT· VI·KAL·APRIL·PER PETVO'ET'CORNELIANO'CONS

DD · NN · IMP · d. i. dominorum nostrorum, imperatoris. Bemerkenswerth ist die form horilegium. - Egger: zu den werken des Phidias muss ein Alcibiades als Aesculapius hinzugefügt werden: s. fragm. des Libanius binter Ang. Mai's ausgabe des Fronto und Sinner, delect. patr. Graec. p. 237. - Derselbe: statt des namens eines architekten Metichus, Poll. Onom. VIII, 121 muss Metiochus gelesen werden: Bekk. Anecd. p. 309. -Bourquenot: schmuckgegenstände, armbänder, ringe, gefunden bei Grisis nicht weit von Provins. Den einen ring erklärt Renier für eine militairische auszeichnung die auf der brust getragen wurde, Lersch, centralmus. II, p. 1. Maffei mus. Veron. p. 122, n. 4. - Quicherat: eiserne naben - und felgenbeschläge, in Alaise in einem grabe auf dem leichnam gefunden: attribute eines essedarius. - Egger: erklärt Quint. XII, 10 concipiendis visionibus quas phantasias vocant für die effecte, welche die maler jetzt trompe l'oeil, augentäuschung, nennen. - Renier: erklärt die bei Petronell (Carnuntum) bei Wien gefundene inschrift, Henzen. suppl. Orell. nr. 5253:

TFLAVIVS
CRENSCES
EQALETAMVE
XBRITANNXXXSTIPAV

DOMDVROCORREM BSEFLAVIVSSILVA NYSDECA . . . FYSD

T(itus) Flavius Crescens, eq(ues) ale Tam(piane), vex(illatione) Brit(annica), ann(orum) triginta, stip(endiorum) quindecim dom(o) Durocor(toro) Rem(orum), h(ic) s(itus) e(st). Flavius Silvanus dec(urio) a[le ei]usd(em), h(eres) [e(ius)] f.ecit). Die "ala Tampiana" vertheidigt Renier aus Grut. p. 45, n. 4 und Cardinali, Dipl. XI, p. 31. — 3 Trim. Menault: der dolmen von Chambeaudoin (mit abbildung). — Devéria: über den ägyptischen scarabeus des königs An (XIII oder XIV Dyn.). — Longpérier: inschrift (bei Abbé Texier, manuel d'épigraphie) — sie wurde wegen laesu bisher für eine christliche gehalten —

IAESV ORIGANI ONIS

für die ersten zeilen so ergänzt

D · M · E · MEMO RIAE · SVL. ·

D iis) M(anibus) e(t) (memor)iae Sul(picii) Origanionis. — Devėria: entzisferung eines hieroglyphischen textes, Prisse, Monum. Pl. XXX. — 4 Trim.: Quicherat: neue ausgrabungen zu Alaise; unter andern ein rothes gesäss mit dem fabrikzeichen ALESI (noch nicht erwähnt in Quicherat's schriften über Alesia, über welche man s. Phil. XIII, p. 572, 593 fig.). — Renier: Ursarius leg. XXX in den inschriften Or. n. 3395 etc. nicht der titel eines offiziers oder unteroffiziers; es bezeichnet einen bärenführer; er glaubt, die legionen am Rhein hätte jede einen bären, zum vergnügen der soldaten, gehabt (s. Fiedler gesch. der alterth. d. unt. german. p. 149). — Bourquelot: inschrift und alterthümer zu Chateaubleau (cant. de Nangis, arrond. de Provins), vielleicht das alte Riobe der tab. Peut., wie er aus den dort gesundenen strassenresten und ihrer richtung schliesst. Die eine der inschriften liest er

VSFILIVDODRANT TOCVINCVAGES AVOSATVRNI ODAGO

- Peigné-Delacour glaubt in dem zerstörten flecken Gratepanselès-Ferrières (8 kilometer von Montdidier) wo die reste eines op-

pidum Gall. sichtbar sind, Bratuspantium zu entdecken.

L'institut n. 282, juni, 1859: Lenormant: Antiquités de la Russie méridionale; ein aufsatz, welcher bericht erstattet über das werk von de Gilles, Antiq. du Bosphore Cimmérien, Petersb. 2 bd. fol. 87 tafeln mit abbildungen. Man erfährt aus der 1. und 2. abtheil. des aufsatzes, wie Dubrux, ein französischer emigrant in

russischen diensten die grabhügel von Kertsch (Panticapaeum) ent deckt hat; dann vermuthet Lenormant in den im grabgewölbe gefundenen leichen die Scythenkönige Paerisades I und seinen sohn Satyros II (Diodor.); in der dritten abtheilung werden die dadurch gewonnenen archäologischen thatsachen festgestellt, besonders die allmähliche civilisation der Scythen durch die Griechen; endlich in der vierten abtheilung geschichtliche und ethnographische folgerungen über die Scythen des Bosporus gezogen; namentlich scheinen die abbildungen die längst gegen Niebuhr aufgestellte behauptung Lenormant's zu bestätigen, dass die Scythen der indo-europäischen. nicht der mongolischen race angehört haben; "die Scythen der armee des Satyros waren von derselben race, ja beinahe von derselben familie, wie die von Trajan und Marc-Aurel besiegten Germanen". Bemerkenswerth ist auch die thatsache, dass die Scythenkönige in den in ihrem territorium liegenden griechischen städten zugleich republicanische magistrate waren. - Auszug aus der denkschrift von Egger: sur les traités publics dans l'antiquité depuis les temps héroiques de la Grèce jusqu'aux premiers siècles de l'ère chrétienne. - Ausgrabungen in Langon, arrondiss. Fontenay: römische münzen von 12-180 nach Chr., gefasse etc.; desgleichen in Chambery: etrurische vasen. 284, juli - august. Léon Renier: nachricht von der auffindung einer halbkreisförmigen mauer in Lyon mit der inschrift: (Juliae Salicae (conjugi) Eppii Bellici (tr es provinc(iae) Galliae (cf. Recherche des antiquités et curiosités de la ville de Lyon, nouvelle édition par Montfalcon avec des notes par L. Renard p. 135). Durch diesen fund wird die lage des tempels der Roma und des Augustus näher bestimmt. - N. 285, septemb. Hittorf: Notice sur les ruines d'Agrigente, p. 110-114.

Séances et travaux de l'académie des sciences morales et politiques. 1859, juli. Sudre: "über eine neue philosophie der geschichte. Die lehre von dem unterschied der racen". Der verfasser findet die grundzüge einer philosophie der geschichte schon bei den alten, namentlich bei Plato, Aristoteles, Hippokrates, niedergelegt, und zwar in zwei entgegengesetzten systemen; Aristoteles (Polit, IV) schreibt die regierung, die einrichtungen, den charakter der völker äusseren ursachen, dem einfluss der geographischen lage, der temperatur, der gestirne, übernatürlicher mächte zu; Plato (Reip. VIII) betrachtet die politischen revolutionen und die aufeinanderfolge der regierungen als ein product der intellectuellen und moralischen änderungen, welche sich in der menschlichen seele von selbst und nach gewissen bestimmten gesetzen vollziehen; beide jedoch mit der einschränkung, dass sie der erziehung einen mächtigen einfluss auf die entwickelung der völker Beide übrigens machen, in politischer beziehung, einen ihnen sonst gewiss wohlbekannten racenunterschied nicht geltend, ja, Aristoteles hat aus diesem unterschied keinen schluss

für seine vertheidigung der sclaverei gezogen. — August — September. Laferrière: Considérations générales sur la philosophie du droit. Der idealismus der platonischen republik, die quelle aller späteren utopien, hat keine principien einer lebensfähigen gesetzgebung schaffen und zurücklassen können; die stoische philosophie erst, durch Panaetius in Rom eingeführt, hat vermittelsder bücher Cicero's über die republik, von den gesetzen und von den pflichten den ersten grund zu einer philosophie des rechts gelegt.

Allgemeine augsb. ztg. p. 1859, nr. 233 beilage, 3806: ausgrabungen im alten Etrurien: es hat unter direction von graf Conestabile (s. Philol. XIV, p. 437) und C. Santi die 1857 gestiftete florentinische columbarische gesellschaft ihre ausgrabungen in der nähe von Grosseto, dem alten Ruselle, ferner in der pisanischen Maremma, auch in der nähe von Siena und Chiusi begonnen; einen bericht davon giebt Conestabile in Bulletino degli scavi della Società Colombaria, n. 1, agro Chiusino, 1859: viele gräber sind geöffnet aber bedeutende funde nicht gemacht: alle nämlich trugen spuren früherer, zum theil wohl sehr alter nachgrabungen an sich. - Nr. 241, beilage: Overbeck, gesch. der griechischen plastik, 2 bde.: empfehlende anzeige. - Nr. 249 beilage: Ludwig Ross, nekrolog: aus dem deutschen museum 1859 nr. 35, mit einem zusatz der redaction. - Nr. 255: kurze notiz von den "reiseskizzen des erzherzog Maximilian", deren vierter band bis jetzt erschienen ist: sie behandeln Dalmatien, Albanien, Griechenland, Sicilien, Portugal und Madeira, nehmen besonders auch auf die kunstschätze Rom's rücksicht. - Nr. 262, beilage: Th. Levin vertheidigt in einer besondern schrift die ältere ansicht, dass Cäsar's Portus Itius und Portus Superior in den heutigen küstenorten Boulogne und Ambleteuse zu suchen und dass Cäsar bei dem heutigen Dover oder Folkestone (grafschaft Kent) gelandet sei. Dagegen tritt G. A. Airey im Athenaeum vom 10ten septemb. auf und behauptet wie schon früher, jene beiden häfen des nordwestlichen Gallien's entsprächen den mündungen der Somme und der Authie in der Picardie und sei Cäsar in der Pevensey bay südöstlich von Hastings (grafsch. Sussex) gelandet, ziemlich da, wo eilfhundert jahre später Wilhelm der eroberer. - Nr. 263. 264, beil. versuch über die gräbersymholik der alten, v. J. J. Bachofen. 8. Basel. 1859: lobende, die grundansichten des verfassers entwickelnde anzeige: "so dringen wir zur grundansicht der alterthümlichen menschheit über die entstehung der welt, welche unter dem bild einer ursprünglichen vereinigung des männlichen und weiblichen princips im urstoff sich kurz zusammenfassen lässt": es wird dann die zweite abhandlung "Ocnus der seilslechter" genauer durchgegangen, er gefasst als darstellung der tellurischen zeugungskraft, welche alles leben schafft und zur reife bringt, daneben aber in ihm der begriff der busse und strafe, ferner der gedanke der mysterien, dass es eine rettung aus den finstern mächten des hades gebe, wenn man sich den gott zum führer des lebens wähle, nachgewiesen: dabei wird der esel besonders berücksichtigt, der, ursprünglich auch eine darstellung der naturzeugungskraft, mit Typhon zusammengestellt wird und als verkörperung des bösen princips erscheint: dies alles wird dann als aus dem phönikischägyptischen ideenkreis, der durch die Kadmeer nach Theben gekommen, entwickelt betrachtet und nicht ohne scharfe seitenblicke auf die oberslächlichkeit und ungläubigkeit der neueren philologen vorgetragen. [Natürlich, wer nicht die gründlichkeit und tiefe dieser neuen forscher hat, wird nie zu der nach diesem urtheil al-

lein selig machenden unkritik gelangen!]

Archaologische zeitung, von Ed. Gerhard, 1859, april, nr. 124: A. Michaelis, die neuen bäder in Pompeji: dabei lateinische inschriften [s. unt. p. 192.]. - Mai, nr. 125: I. A. Conze, drei bemalte thongefässe aus Argos: da in Argos noch wenig der art gefunden, werden sie genau beschrieben und die figuren-darstellung der dritten, Herakles und die Hydra so wie Herakles im hause des Hades genauer besprochen. — II. Die neuen bäder in Pompeji (fortsetzung). — III. Allerlei. 26. Hermes und Silen, von K. Friederichs: erklärung einer vase in Berlin. - 27. Zur Parthenos des Phidias, von demselben: die bildung der schlange betreffend. - Nr. 126: I. H. Barth, über die ruinen bei Uejuk in Kappadokien. - II. Th. Bergk, griechische inschriften; drei inschriften werden emendirt; in einer note bespricht Bergk die Philol. XIII, p. 1 von Kirchhoff behandelte inschrift mit bezug auf eine von ihm früher versuchte ergänzung. — 111. 28: Allerlei. Herakles und Auge, von O. Jahn: auf ein vielbesprochenes pompejanisches wandgemälde wird ein relief bei Boissard bezogen und daraus die erklärung des erstern versucht. -29. Zum palladiumraube, von K. Friederichs. - Archaologischer anzeiger. Nr. 124. 1. Wissenschaftliche vereine: bericht aus Berlin, nebst zwei beilagen von Bötticher, die erste auf den Parthenonfries, die andre auf das Erechtheion bezüglich. -II. Griechische inschriften: attische inschrift aus Ol. 112, 3, von A. v. Velsen. - III. Ausgrabungen zu Karthago: bericht über Beule's ausgrabungen in Byrsa, nach dem Moniteur no 551, 14 mai 1859. - IV. Museographisches: antikes onyxgefäss in St. Maurice in Wallis, von B. Stark, der es auf Iphigenia in Tauris bezieht. — Nr. 125. 126, mai und juni: I. Wissenschaftliche vereine, berichte aus Rom und Berlin, bei letzterm eine beilage von Bötticher, in sachen des Parthenonfrieses. - II. Griechische vasenbilder: Phrixos und Helle, eine vase aus Pästum, mit der aufschrift: Aσστεας εγραφε. - III. Griechische inschriften, von Th. Bergk, eine inschrift aus Halikarnass betreffend, auf der Jaw angerufen wird. - IV. Römische inschriften. Aus Ungarn, von Janssen, mit ergänzung von Th. Mommsen. - V. Neue schriften.

Ausland, 1858, sept. nr. 37, beschreibung einer sehr merkwürdigen heilquelle in Hermione. — Oct., nr. 46: die regierung des Darejos nach den keilinschriften. Schilderung des alten Rom von augenzeugen. - Novemb., nr. 47: Fr. Spiegel, Dejokes und die anfänge der medischen herrschaft: wichtig für Herodot I, 96 sqq., da das historische gewicht seines buchs genauer nachgewiesen wird. - Nr. 48. 52: schilderungen des alten Rom von augenzeugen: stellen aus Ammian, Hieronymus u. s. w. und kurze erläuterungen über sie, die die sitten, zustände Roms in den ersten vier jahrh. p. Chr. betreffen. - 1859, nr. 5, Rafn, über die runenschrift auf dem löwen von St. Markus in Venedig, p. 117: der marmorlowe aus dem Peiraieus, jetzt in Venedig, trägt eine doppelte inschrift in skandinavischen runen, welche prof. Rafn nach einjährigem studium sicher entziffert zu haben glaubt: die entzifferung ist mitgetheilt und wichtig für die geschichte Griechenlands im XI jahrh. p. Chr. - Nr. 11. 12: über die geographische verbreitung des elephanten und seinen gebrauch zum kriegsdienst bei den völkern des alterthums, p. 250. 271 flgg. - Nr. 14: 15. A. St., italienische klöster: 2. Monte-Cassino.

Blätter für literarische unterhaltung, 1859, nr. 26: anz. von Zeising: Chr. Semler, die tempelsculpturen aus der schule des Phidias im britischen museum. 8. Hamburg 1858: der verf. geht darauf aus, "das wesen der sculptur und ihren zusammenhang mit dem homerischen epos an jenen werken nachzuweisen": sieht ferner den höchsten zweck der sculptur in der idealen verkörperung der menschlichen gestalt, und sucht dies in den werken des Phidias zu zeigen und schliesst mit einer vergleichung der periode

des Phidias mit der des Praxiteles und Skopas.

Correspondenz-blatt für die gelehrten- und realschulen. Nr. 8. August, 1859, proben aus einer metrischen übersetzung des Horaz III, 30.1, 7. 1, 34. - Nr. 9, september. W. Teuffel: H. Peerlkamp und die kritik des Horaz (wiederabgedruckt aus "jahrbücher der gegenwart 1843. nr. 50-52"). Der verfasser findet in Peerlkamps verfahren den hauptfehler, dass er alles mangelhafte bei Horaz für unecht erklärt; das mangelhafte und unbedeutende sei allerdings in grossem masse vorhanden, müsse aber auf rechnung des Horaz geschrieben werden; die dichtergrösse des Horaz werde dadurch wesentlich beeinträchtigt; es sei aber eine unrichtige vorstellung, von Horaz nur das treffliche und gediegene zu erwarten. Seit dem abdruck dieser abhandlung ist von Gruppe: "Minos, die interpolationen der römischen dichter" erschienen; ein werk, in welchem alle versuche, von Guyet an bis zu Buttmann, Peerlkamp, Meineke, G. Hermann herab, unechte verse oder strophen aus Horaz auszuscheiden, zusammengestellt und zu einem system verbunden werden. Da Gruppe die Peerlkampsche kritik, theils ahlehnend, theils beistimmend, in sein werk aufgenommen hat, aber noch weit über dieselbe hinausgeht, so ist merkwürdiger weise der Teuffelsche aufsatz bei seinem wiedererscheinen sogleich antiquirt; der streit wird übrigens nur durch eine eingehendere und die einzelnen stellen genau in betracht ziehende prüfung gefördert werden können; alsdann wird, wenn auch eine jeden widerspruch niederschlagende entscheidung nicht zu erreichen sein sollte, dennoch aus demselhen ein gewinn für die interpretation, wie für die ästhetische würdigung der horazischen oden hervorgehen. [H. I. Heller.]

Deutsches museum, 1859, nr. 14: Jacob I von England und Hamlet prinz von Dänemark: weist die historischen bezüge zwischen Shakespeare's Hamlet und dem leben Jacob I nach. [Als parallele für die noch so verkehrt behandelten politischen anspie-

lungen bei den griechischen tragikern zu benutzen.]

Gersdorf Repertorium, 1859, bd. I, beft 4 p. 196: Hegesippus qui dicitur sive Egesippus de bello Iudaico ope cod. Cassellani recognitus. Ed. G. E. Weber. 4. Marburg. 1858. - P. 219: Metropulos, geschichtliche untersuchungen über d. schlacht bei Mantinea um d. mitte des Pelop. krieges, insbes. über die stärke der beiden feindl. heere. 8. Götting. 1858: die zahl in jedem der heere wird auf ungefähr 50000 m. bestimmt. - P. 219: Aschbach, über Trajans steinerne donaubrücke. 4. Wien 1858: sie lag zwischen Turn Severin und Clodowa unweit Orsowa: daneben untersuchungen über geschichte der legionen, über den baumeister Apollodor und die technische construction der brücke. 6, p. 320: G. F. Schoemanni Opuscula Acad.: vol. III, Lips. 1858: anzeige. - P. 324: J. Vahleni in M. Ter. Varronis Satur. Men. rell. conjectanea. 8. Lips. 1858; anzeige. - P. 336: Claudius und Nero und ihre zeit, von E. Lehmann. 8. Gotha. 1858, mit einigen gegenbemerkungen. - Bd. II, heft 1: Bröcker, untersuchungen über die gaubwürdigkeit der altrömischen verfassungsgeschichte. 8. Hamb. 1858: inhaltsanzeige, mit der bemerkung, dass Bröcker's conservative ansichten nicht übezeugten. - Niebuhr, vorträge über römische alterthümer cett. herausgegeben von M. Isler. Berl. 1858: wird sehr empfohlen. - Schwegler: gesch. der griechischen philosophie herausgeg. v. K. Köstlin, Tübingen 1859: wird empfohlen. -

Göttingische gelehrte anzeigen, 1859 st. 97—100, F. Lasalle, die philosophie Herakleitos des dunkeln von Ephesos. 2 bd. 8. Berlin 1858, anz. v. H. v. Stein: nach allgemeinen bemerkungen über die stellung und den einfluss des Heraklit in der alten zeit wird die vollständigkeit der fragmentsammlung bezweifelt, dann die grundzüge der an die Junghegeliauer sich anschliessenden auffassung des verfassers angegeben und bekämpft, die art, wie Lasalle den Heraklit zu einem logiker macht ganz verworfen, eben so sein verfahren bei der darlegung der ἐππύρωσις ungenügend befunden und geleugnet dass bewiesen werde, Heraklit habe die ekpyrosis nicht gelehrt und somit kömmt der referent zu der ansicht, dass so hoch der verfasser sich auch über seine vorgänger stelle, er die sache doch nicht gefördert habe. — St. 113—

115: D. Chwolson, über die überreste der altbabylonischen literatur in arabischen übersetzungen. 4. Petersb. 1849. von H. Ewald, der die wichtigkeit dieses unternehmens für die älteste geschichte hervorhebt, allein bedauert, dass Chwolson statt der werke selbst nur eine abhandlung über sie und auszüge aus ihnen gegeben. wichtigste der besprochenen werke ist nun eins über die Nabatäische landwirthschaft, welches in das arabisehe übersetzt ist von Ibn-Wachschijja im anfange s. X. p. Chr. und eine art babylonischer encyclonädie der landwirthschaft ist: es ist verhältnissmässig sehr alt, aber auf keine weise so alt wie Chwolson will, 2000 a. Chr. Hier genüge nur darauf aufmerksam zu machen, wie griechisches hier hervortritt. So wird erzählt, den Griechen hätte Irmîsa oder Ermisâ und vor ihm Agathodamon das essen von fischen und bohnen schwer verboten: Ewald erkennt in ersterm Hermes, den er mit τέρμα und Terminus zusammenbringt und erinnert daran, wie bei den spätern Griechen und den vergriechten Egyptern und Babyloniern Hermes Agathodamon oft erscheine. Dazu kommt noch Asqulebîta, arzt, stifter und apostel des sonnenkultus, auch verfasser von schriften, in denen er unter anderm lehrte, man könne nicht nur gewächse und metalle, sondern auch lebende wesen künstlich erzeugen, wenn man nur die dazu gehörigen stoffe besitze, mit der rechten kunst sie anzuwenden: er wird in die ältesten zeiten binaufversetzt. In ihm erkennt Ewald Asklepios, den die spätern Griechen auch gern mit der sonne in verbindung brachten (Sanchun. p. 32 Orell.): den namen Asklepios leitet Ewald von der wurzel EKAHII ab und fasst ihn als besänftiger. [Interessant ist, dass erzählt wird, dies werk sei zuerst von dem uralten Dhaghrith verfasst, dann von einem auch noch alten lanbûshâd und endlich von Quthâmi vermehrt: damit vergl. Varr. R. R. I, 1, 10, wie denn die blüthe der karthagischen literatur über den ackerbau nun auch erklärlicher wird. Ernst v. Leutsch.] Ein zweites werk ist von Tengeloscha, welchen Ewald (p. 1141) mit dem Kyzikener Tevxpog identificirt: Suid. s. v.: doch lässt sich bestimmtes noch nicht ausmachen. Ferner giebt Chwolson nachrichten von einem buche über die gifte [vergl. O. Schneider. ad Nicand. proll. p. 181 sqq. Ernst von Leutsch] und auch über geheimnisse der sonne und des mondes, p. 1123: man sieht, auch wir philologen haben auf diese literatur zu achten. - N. 131: Hardeland: versuch einer grammatik der Dajackschen (sic) sprache. 8. Amsterd. 1858: anzeige von H. Ewald, der ausser historischen bemerkungen über das volk der Dajacken von der sprache als eigenthümlich den häufigen gebrauch des passivum hervorhebt, dann die ausdrücke des genitivbegriffes: wie im maleischen wird er lediglich durch die setzung eines selbstwortes hinter ein anderes ausgedrückt, jedoch dem ersten, dem regierenden, ein n angehängt: human olo = das haus des menschen, im nom. huma haus, olo = mensch. - St. 145:

E. Renan, mémoire sur l'origine et le charactère veritable de l'hist. Phénicienne qui porte le nom de Sanchoniathon. 4. Paris. 1858: anz. von H. Ewald, der die ansicht Renan's, das von Philon übersetzte buch des Sanchuniathon sei erst im seleukidischen zeitalter geschrieben widerlegt, das buch im ganzen für alt hält, aber (p. 1455) ausführt, wie zur zeit, als die griechische bildung überwältigend wie nach Asien so nach Phönikien gekommen sei, das alte buch zusätze, umänderungen erfahren habe: in dieser gestalt habe es Philon übersetzt. — Nr. 149, 50, 51: 'Ιπποκράτους καὶ ἄλλων ἰατρῶν παλαιῶν λείψανα. Ed. Fr. Ermerins. Vol. primum. fol. Utrecht. 1859: anz. von J. W. H. Conradi, höchst anerkennend, aber gegen den verf. die echtheit des Prognosticum und der Aphorismen behauptend.

Grenzboien: 1859, nr. 23, p. 381, Prellers römische mythologie: anzeige. — Nr. 27, p. 1: der römische majestätsprocess: mit besonderer rücksicht auf Tiber's und Nero's zeiten. — Nr. 33, 34: das fortleben der antike im mittelalter (bezieht sich auf das archäologische).

Heidelberger Jahrbücher, 1859, nr. 3: Thrakisch-pelasgische stämme der Balkanhalbinsel und ihre wanderungen in mythischer zeit. Von Bernh. Giseke. 8. Leipz. 1858: anzeige von Chr. Ostermann.

Katholische literaturzeitung 1859. Nr. 2: Furtwängler, die siegesgesänge des Pindaros: anz. — Nr. 3: Schwegler, römische geschichte, bd. 3: anz. — Nr. 4: Classen, Jacob Micyllus: anz. — Nr. 8: Munck, gesch. der römischen literatur für gymnasien: vielfache ausstellungen werden gemacht. — Nr. 16: Platons ausgewählte dialoge erklärt von H. Sauppe. bd. 2, Berl. 1857: ref. vertheidigt p. 312 A αὐτόν, 313 C. ἐξαπατήση, spricht gegen lesarten p. 322 C. 327 D. 328 B. 329 A. 331 E, referirt den gehalt der einleitung, und bespricht schliesslich einige stellen des commentar's, am ausführlichsten 336 C, wo ἐκκρούειν τοὺς λόγους als gegentheil von λόγον δέξασθαι gefasst wird. — Nr. 20: J. A. Hartung, die griechischen Elegiker. Bd. 1. Leipz. 1859: die texteskritik sei kühn, aber oft unbesonnen, die übersetzung ungenügend: es wird dann eine eigene übersetzung von Tyrt. fr. 11 Bergk gegeben.

Adalbert Kuhn, zeitschrift für vergleichende sprachforschung auf dem gebiete des deutschen, griechischen und lateinischen: band VIII. Berlin 1859. Viertes heft. H. Ebel zeigt den bedeutungswechsel von "haus" und "stadt" an mehreren wörtern: ἄστν, stadt, altind. vastu, haus; olxoς, vicus, villa, haus, gut; bemerkt die übereinstimmung auch in der bedeutung "ein theil des bogens" bei πῆχνς und unserm bug; spricht über das umbrische frosetom.— Leo Meyer handelt über deutsche wurzelformen auf a, mit denen auch ἄημι, ἀητης, ἄελλα, ventus, séculum, geschlecht, sémen, serere (aus si-sere), ἵημι, sinere, ἐάω, ἐζαω, ἔλεγχος, schimpf,

im verhältniss zum deutschen laster (aus lahster), λώβη, beschimpfung, γιγνώσκω, nôsco, flare = blahen, pulmôn = πλεύμον, balare, bloken, ynove, stimme, yearos, grus, kranich, terere, torquêre, τέρετρον, bohrer, τόρτος, dreheisen, nêre, spinnen, = nahen, νημα, gespinst, garn, melere, αμαν = maken, φώγειν = backen, favêre neben altind. bhaj, verehren, lieben, screare, sich räuspern, κεράννυμι, γλόος, grüne farbe, γλόη, gras, virêre, grünen, xànzóc, gerufen, calare, rufen, clamor, geschrei, latrare, bellen, έρέτης, ruderer, έρετμός = rêmus, folium = φίλλον, flos, blume, plooc, bluthe, povyew = frigere, rösten, dörren, depuoc, warm, θάλπειν, erwärmen, fervere, brennen, σπείρειν, spargere, ausstreuen, σπινθήρ, funken, χνην, schaben, reiben, τίθημι, θέσις. das setzen, θεσμός, gesetz, crêdere, glauben, θέμις, gesetz, satzung, brauch, ιστημι, στάσις, aufstand, statim, sogleich, βημα, schritt, βάσις, tritt, βασιλεύς, βαίνω = venio und vadere = βή-Deir zur besprechung kommen. - Josef Budens deutet facetus, anmuthig, fein, elegant, als ursprünglich "glänzend, schön" aus φάος, φάρος, womit er fax identificirt und auch favilla, fanêre und forêre verbindet: das mit facêtus gleichbedeutende lepidus, stellt er zu altind, vapus, gestalt, schönheit; derselbe erklärt prôvincia, "herrschaft" als zunächst aus einem adiectiv prôvincius hervorgegangen, das selbst, wie nuncius, nouncius auf novus, zurückleite auf ein provus oder provius, das mit dem gothischen frauja, herr, übereinstimme und mit diesem auf pra, vor, zurückführe, wie πρόμος, anführer. - Georg Curtius betont mit recht gegen einen früheren aufsatz Lottners den engern zusammenhang des griechischen mit den italischen sprachen und zieht dann eine glosse des Hesychius hervor ,, έλθετως. απὶ τοῦ έλθέ. Σαλαμινοί (wahrscheinlich Σαλαμίνιοι)" deren έλθετῶς (aus -τῶτ) in seiner bildung wahrscheinlich genau übereinstimme mit den lateinischen imperativ-formen auf to (aus tod) wie vehito (aus vehitod) für die zweite singularperson. - H. Schweizer-Sidler bespricht sehr lobend den ersten band von Corssen: über aussprache, vocalismus und betonung der lateinischen sprache, mit einzelnen einwendungen und mehreren etymologischen nachträgen. - A. Kuhn, bringt 1) Fritsch: vergleichende bearbeitung der griechischen und lateinischen partikeln, 2) Harrison: A treatise on the Greek prepositions, das von der ausbreitung sprachvergleichender studien in Amerika erfreuliches zeugniss ablege, und 3) die neue umarbeitung der etymologischen forschungen von Pott, die in ihrem ersten bande die präpositionen umfassen, zur anzeige.

Fünstes Hest. Th. Bensey deutet exastos und exatepos aus einer zusammensetzung der altindischen stämme ya, welches, und ka. wer, die im altindischen mit einander verbunden — aber selbstständig neben einander slectirt und dann mit dem indesinit machenden nachfolgenden ca, cana oder cid — "jeder" bezeichnen. Es sehlt der nachweis, dass ursprünglich mit j — anlau-

tende wörter, wo wir für das j im griechischen später den hauch finden, im Homer noch consonantisch anlautenden wörtern gleich gelten, welche erscheinung bei exactos und exatepos andere zur annahme von μέκαστος und μεκάτερος führen musste. — H. L. Ahrens liefert (p. 329 bis 361) "einen beitrag zur etymologie der griechischen zahlwörter." Er deutet ἄπαξ aus kretischem αμακις, die suffixe kis, vas, var aus êkas = οίζος, daher πεντάκις ,fünf einmal", quinquies aus quinquis-oinis, adh. zuiront, zweimal, aus zui-einest, auch wil ont ff. aus einest, unus aus gequoinus = xoirós = com - mûnis, quis aus aequis, cum aus êka; magis aus ογα, bahu; oinus = ênus in aliênus; το ηματι Ilias 6. 422 "an jenem tage"; ία aus μία, σμία; δι - άχοσιοι ff. aus άκατον = έκατόν = δέκατον; είκοσι aus doidçati; μά - κελλα aus  $\dot{\alpha}x$ , vorher acus;  $\ddot{o}\pi i\sigma \theta e$  aus avastat,  $\delta \dot{e}$  aus  $\delta \dot{\eta} = \ddot{\eta}$  zu  $\delta \ddot{\eta}$ log, lat. jam; μέτ aus μήτ, von μάλα = goth, váila, lat. vel, μά aus μαν für μαλ, und zum schluss - dem ganzen die krone aufsetzend - erklärt er den pronominalstamm sam für verwandt mit μερ, σμερ = par, Parca = Μοῖρα. Der aufsatz, ohne jede etymologische methode, geräth ins bodenlose und ist fast ganz werthlos. — Leo Meyer giebt für das homerische \*νκτὸς ἀμολγος an das altnordische myrkr, dunkel, anlehnend, die erklärung "im dunkel der nacht"; derselbe identificirt unser dreck mit stercus. --Georg Bühler deutet μεταλλάω, "ich frage, ich erforsche" was eigentlich "ich sehe nach etwas" aus μετά und λάω, aus λάςω, γλάςω. - Hermann Hupfeld will Benfeys deutung von azioc aus anc. ac. ehren, umwerfen und stellt es selbst zu agere. bewegen, wagen, dazu auch veho, axis, oyog, axilla, achsel, altindisch axas, würfel, achse, auge, oculus, auge, akirn, axt, acies, schlachtordnung, μασχάλη, mála, maxilla, μηγανή, μόχλος, gabel, uayyavor, salbe, malleus und anderes, selbst die wurzeln pag und tag, alles bunt durch einander. Der aufsatz ist ganz und gar werthlos. - Th. Kind bespricht das altgriechische πατριώτης und die neugriechischen βάλτος, sumpf, λιβάδιον, wiese, und авпрот, geld. - H. Ebel berichtet über sprachliche schriften von Friedrich Müller, Breulier, Benloew, Wahlenberg, Weingaertner, Leo Meyer, G. von Zeschwitz, Legerlotz, Dörr, Rangabé, Tobler, Helfferich mit einzelnen gegenbemerkungen, und noch über mehrere nutzlose arbeiten über das etruskische. - Gustav Legerlotz spricht sich für die von Leo Meyer gegebene zusammenstellung von μάκ - ελλα mit μάγαιρα aus, noch einiges weitere zufügend, und stellt δίκελλα zu δικείν, werfen; erklärt αίγμή aus άχιμη oder άχιμη, αίκλος aus άκιλος; identificirt φθείο und κόρις. zu denen auch σκάλλα, σκόρπιος und anderes gehöre; des Hesychios λόβαι, hände, stellt er zu λαβείν; dann zu dem von G. Curtius erschlossenen snar, drehen, noch die formen ragor, besen; νάρταλος, geflochtenes gefäss; λάρχος, korb; λάρναξ, korb. -Aug. Schleicher findet im lateinischen drei perfectstämme 1)

ohne zusatzelement: \*fefac, 2) mit zugesetztem i: \*fefaci; 3) mit zugesetztem is: \*fefacis. — H. Kern identificirt öσιος, gottselig, gottgefällig, mit altind. satya, wahr, wahrhaftig; ἐτεός gehöre nicht dazu, laute bei Homer μετεός [das ist nicht wahr].

Sechstes heft (schlussheft). J. Savelsberg behauptet das griechische relativ og die ursprüngliche gestalt zog, hauptsächlich aus einigen homerischen stellen [bier wäre aber die gegenprobe sehr nöthig gewesen] und deutet dies aus dem fragewort xóc x zóc, aus dem auch das altindische relativ was hervorgegangen sei, auch φή, ή, wie, und ira wird dazu gestellt. Der aufsatz ist zu unvorsichtig. - Gustav Legerlotz stellt ayaθός = hitá [dem aber θετός entspricht] und dazu auch goth. quo [das vielmehr "Gott" ist und mit "gut" nichts zu thun hat], unser gut; παπταίνω zu pat, sehen [das erst nachgewiesen werden müsste], makedonisches "Apartes zu 'Epirrus, er erklärt είλήλουθα aus einem präsens είλεύθω, das entstanden sei aus der wurzel κλυθ, wozu κέλευθος, weg; dazu auch Είλείθνια, die kommende, helfende; derselbe stellt lixror, getraideschwinge, lixuoc. worfschaufel, und anderes zu vixer das "worfeln und siegen" heissen soll. - Pott bespricht namen von Amazonen: 'Arriaνειρα, die manngleiche, Εὐάνδρη so tüchtig wie ein mann, 'Arτιόπη, auf mondgöttin bezüglich, Τοξοφόνη, mit dem bogen erlegend, Ἰοξεῖα, die pfeilscharfe, Ἰοσπίδοχάρμη, mit dem schilde in die schlacht gehend, ἸΑτδροδάίξα, männerdurchbohrend, ἸΕπίτευξις, das gelingen; und eigennamen mit daioc, dnioc, daic: Aniluxn, gegen feinde eine wölfin, Popyolews, furchtbarer löwe, Autolvxoc, ganz wolf, Δηίφοβος, feinden furchteinflössend, Δαίλοχος, furchtbare schaaren befehligend; Aninvlog, den feinden thore entgegenstellend, Δαΐφρων, kriegerisch gesinnt: Δηΐκόων, vor feindlichem überfall sich hütend, Δημοκόων, für das volk sorgend, Μενεδαίος, erwartend die feinde; Λέανδρος, volksmann, 'Ωρεί-Ovia, bergstürmerin, und andere. - H. Schweizer - Sidler bespricht sehr eingehend und reiches lob spendend G. Curtius: grundzüge der griechischen etymologie, mit manchen einwendungen und nachträgen im einzelnen. [Leo Meyer.]

Morgenblatt, 1859, nr. 14: Catull und Ed. Mörike. Eine parallele, von F. P., 326: es wird hervorgehoben, wie Catull ganz im dichten aufgehe, wie seine lieder stimmungen, ausflüsse seines individuellen empfindens und erfahrens sind: in diesem stark individuellen gepräge findet der vf. eine ähnlichkeit zwischen Catull und Mörike: zur probe für Catull übersetzt er Catull. c. III und LXXVI und wirklich sehr schön und schliesst: "das sentimentale ist der grade gegensatz des humors. Aber es hat von je die masse beherrscht. Es lassen sich keine stärkern antipoden der sentimentalität denken als Catull und Mörike. Sie büssen dafür mit dem mangel der popularität". — Nr. 20: vom theater im alterthum, p. 462: zunächst betrachtung des theatergebäudes (die

neuern forschungen sind dem verfasser unbekannt geblieben). — Nr. 22: Riehl: Sebastian Münster: als benutzer der alten geo-

graphen in s. XVI zu beachten.

Mützell's zeitschrift für das gymnasialwesen 1859, 4: Kindscher. chronologie der gedichte Tibull's, p. 289-301. Das resultat ist, dass für kein einziges gedicht Tibulls eine ganz feste jahresbestimmung gewonnen werden könne. Nach den untersuchungen werden die gedichte etwa so geordnet: I, 4, 9, 8, 10, 3, 1, 5, 2, 6: IV, 13. 14. 1, 7. II, 1, 3-6. IV, 2-7. II, 2. die übrigen (IV, 1 scheint Kindscher für unecht zu halten) sind nicht berücksichtigt. - Theophrasti Char. ed. Foss, angez. von Mützell, p. 330-31, der eines theils wegen der consequenz und schärfe in benutzung der handschriften, andern theils wegen der mit divina-torischem scharfsinn nnd rubiger selbstbeherrschung gehandhabten conjecturalkritik die ausgabe und deren fortschritt sehr hoch stellt. - Livius ed. Weissenborn (Weidm.) III-VI, anz. v. Löwe, p. 331-41: berichtigt eine reihe von druckfehlern im text und in den noten, der werth der ausgabe für die verbesserung des textes und die erklärung wird anerkannt, wenn auch an dem urtheil festgehalten wird, dass die ausgabe nicht eigentlich eine schulausgabe sei. — Reinhardt, ährenlese au dem felde der deutschlateinischen lexikographie und lateinischen synonymik. p. 345 -66. - 5. 6: Schmalfeld, bei Sophokles keine politischen anspielungen auf einzelne personen oder zustände der unmittelbaren gegenwart. p. 371-97. Des verf. meinung ist, dass der dichter zwar oft auf das vaterland und seine geschichte hinweise aber nirgends eine bestimmte politik für einzelne fälle, eine bestimmte parteinahme für eine person zu erkennen sei, die annahme von anspielungen könne nur da anerkannt werden, wo sie durch unbefangene betrachtung der sprachlichen und historischen beweise und durch eine sorgfältige beachtung der grundsätze der dramatischen kunst geschützt oder erzwungen werden. [Trotz der bekämpfung von Süverns grundsätzen, die zu subjectiv seien, ist des vf. verfahren ebenfalls subjectiv zu nennen, denn es wird sache der interpretation sein, ob man eben an dieser oder jener stelle eine solche anspielung nicht für sehr wahrscheinlich oder nothwendig zu halten habe. Das argumentum ex silentio scholiastarum in vergleich zu Aristophanes ist immer zu beachten, wenn es auch bei dem zustande unser scholien wohl nicht so viel beweist, als der verfasser meint. S. - Uebrigens s. oben p. 181. - Im einzelnen werden sodann die beiden Oedipus und Antigone nach diesem gesichtspunkte besprochen und insbesondere gegen die ansichten gekämpft, dass den stücken eine leitende politische idee zu grunde gelegen hätte. - Horazens Episteln v. Döderlein II, anz. v. Krüger p. 398-406, der die übersetzung als sehr gelungen bezeichnet und die neu interpungirten und interpretirten stellen hervorhebt. - Hahn, probe homerischer arithmetik,

v. Stier, p. 406-12, der den arithmetischen unsinn zwar erkennt aber doch als solchen nicht scharf genug angreift. - Schwegler, römische geschichte II, 1 v. Rathmann, p. 421-30, der namentlich die besonnene forschung anerkennt: bestritten wird die ansicht über die zwitterstellung des Collatinus, die glanzpartie des werkes sei die politische beurtheilung des ständekampfes. - Ranke, F. A. Wolf's verdienste um das gelehrte deutsche schulwesen, eine rede p. 476-87. - Richter, zum 15. febr. 1859, eine rede zum andenken F. A. Wolf's p. 487-93. - Pahle, zu Luc. Piscator p. 493-94. δ. 22 wird το έπαγωνον έν καιρώ των αποδείξεων erklärt als ..die kunst die beispiele zu rechter zeit beizubringen. §. 45 gelesen μαγαιρίδιον καὶ φυκος (statt θυτικόν), ebenda Ψεύδος und Ayroia (gegen Lehmann und Sommerbrodt) geschrieben. - Ahlborg, über Thucyd. V, 7 extr. (p. 494), es wird gelesen η μεαν καὶ ἐς μίαν βουλήν τυγοῦσάν τε καὶ μή κατορθώσασαν ἴστε = von welchem éinen (vaterlande) wisset, dass es, wie selbst éines, so auch nach ausfall von einer berathung gerettet und nicht gerettet sein wird. - Bormann, Tac. H. IV, 29 (p. 495) liest tendere vires statt arcus. - Poppo, de latinitate falso aut merito suspecta commentatio tertia p. 499 - 516 giebt berichtigungen und ergänzungen zu Krebs' Antibarbarus. - Fritsch, die griechischen partikeln II, ausführlich besprochen von Liebig, p. 543-50, der das zu sehr ins detail fortgesetzte rubriciren der bedeutungen missbilligt und eine reihe von etymologien als unbegründet oder doch unwahrscheinlich zurückweist: zum schluss wird eine partie stellen aus griechischen und lateinischen schriftstellern behandelt, in denen rec. den gebrauch der präposition anders erklärt als der verf. - Blackert, griechische syntax I, von Liebig, p. 550-53, allzu schonende anzeige eines durch und durch verkehrten buches. Meineke, zu Stobaeus p. 563-65; der bericht über die stoische und peripatetische philosophie bei Stob. Ecl. II, 6, 5. 6 wird als arbeit des Didymus Arius nachgewiesen. - Obbarius, zu Horat. Sat. 1, 6, 110 p. 566-68 = um so ungebundener (= desto ungenirter) lebe ich, als du, hochpreislicher senator, und noch tausende der art. Beispiele werden in grosser zahl für den wechsel in der construction (freilich kein einziges für diesen fall), sowie für die bedeutung des hoc bei dem comparativ beigebracht, auch milibus utque aliis noch besonders erklärt. - Obbarius, bemerkung zu Hor. Od. 1, 12, 45, p. 568-70, = der ruhm des alten Marcellus verjünge sich (wachse fort) durch den jungen Marcellus ebenso, wie ein alter seit undenklichen zeiten dastehender baum, der immer frische zweige treibe: als beweis der verehrung des volks für uralte bäume citirt der verf. Sueton. Vespas. c. 5. - J. N. Schmidt, zu Hor. Od. 1, 28 p. 571-72 setzt calcanda semel via leti dem gedanken gegenüber, nicht iterum, wie Pythagoras behauptet, obruit wird als präsens gefasst, wodurch allerdings das ganze eine andere färbung gewinnt,

Neue Jahrbücher für Philologie und Paedag. von R. Dietsch und A. Fleckeisen. 1859, heft V: 28 Classen, anz. von Homers Odyssee, von Ameis. — 29. H. W. Stoll, zu den homerischen hymnen. — 30. Teuffel, zu Soph. Oed. Tyr. 1409 — 37. — (4) L. Preller, mythologische literatur: schriften von Schömann und Lehrs (vergl. heft VII, nr. 48). — 31. Hilzig, zur kritik des Horatius. — 32. Bormann, anz. v. Mercklin, de curiatorum comitiorum principio disp., 1855, und de novem tribunis Romae combustis disp. 1856. — 33. A. Mommsen. anz. von G. C. Lewis, untersuchungen über die glaubwürdigkeit der altrömischen geschichte, übers. v. Liebrecht. — Abth. II, 19. Janson, anz. von Benseler, griechisch-deutsches schulwörterbuch.

Heft VI, 34 Emil Müller, noch ein wort zur griechischen cyclenfrage. — 35. A. Weil, anz. von Eberz, Theokrit's idyllen und epigramme, deutsch mit anmerkungen. — 36. Huebner die annales maximi der Römer, anz. der schriften von Hullemann, Renssen, Zell. — 37. H. Jordan, anz. von A. Bormann, M. Porcii Catonis originum reliquiae. — 38. Jansen, zur erklärung des Horatius. — (2) Finchh, nachtrag zu p. 10. — 39. Huebner, zweiter nachtrag zu nr. 27 in jahrg. 1858 (Schulz. ortograph. quaestionum decas betreffend). (11) register der in der recension über Horaz besprochenen stellen. — 40. Susemihl, erklärung. — (16) Philologische gelegenheitsschriften. — — Abth. II, 25. Dübner contra Burnouf, anz. von acht broschüren gegen die in Frankreich officiell eingeführte griechische grammatik. — 26. Campe, zur historik.

Heft VII, 41. A. Michaelis, die publicationen des archäologischen instituts in Rom. — 42. M. Schmidt, anz. v. A. Weil, Aeschyli Agamemno. — 43. Lowinsky, "Αψης und Κής in den sieben des Aeschylos. — 44. E. Alberti, einige bemerkungen zum zusammenhang des platonischen Theätetos. — 45. A. Schäfer, zu den fragmenten des Theopompos. — 46. Sommerbrodt, zu Lukianos. — 47. L. Kayser, zur literatur von Cicero's rhetorischen schriften: anz. v. Halm, Linsmayer, Eckstein, Piderit Sauppe. — 48. C. F. W. Mueller, berichtigung zu p. 347. — Abth. II, 30. Becker, anz. v. Reiss, Anthologia latina.

Heft VIII, 49. H. Ebel, bericht über die neuen literarischen erscheinungen auf dem gebiete der vergleichenden sprachforschung, anz. von Bopp, Pott, Curtius, Leo Meyer, Dietrich, Corssen. — (4) L. Preller, mythologische literatur, anz. der schriften von E. Gerhard, Furtwängler, Jaep, Stoll, L. Schmidt, E. Hoffmann, L. Krahmer, Lugebil, J. Cäsar. — 50. Lehrs, anz. v. Köchly, akademische vorträge und reden. — 51. Susemihl, anz. von Bach, meletemata Platonica. — 52. Suchier, zur kritik von Ovidius metamorphosen. — 53. A. Mommsen, ablehnung in bezug auf nr. 34. — (16) Philologische gelegenheitsschriften. —

— Abth. II, 33. Funkhänel, anz. von Sauppe, Platon's Protagoras. — 34. Obbarius, anz. v. Magerstedt, der weinbau der Römer. — 35. Rüdiger, Horatiana.

Heft IX, 54. Friedlander, homerische literatur, vierter artikel: anz. von schriften von G. Curtius, Hiecke, Köchly, Moritz, I. Becker, Heerklotz, Hennings, Rhode, A. Schuster, L. Döderlein, Th. Bergk. - 55. Lucas, observ. philologicae de nigri coloris significatione singulari. - 56. H. Weil, der letzte chorgesang in Aeschylos choephoren. - 57. lülg, anz. von Ziedner, Aeschines och Demosthenes. - 58. B. Stark, anz. v. L. Preller, römische mythologie. - (52) Suchier, zur kritik von Ovids metamorphosen. - 59. Sievers, anz. von Ihne, a plea for the emperor Tiberius. Part. I. II. - 60. Bormann, zu Tacitus Agricola. - 61. L. Roth, Prodromus gymnasialpädagogischer vorlesungen. - 62. Reglement über die errichtung eines philologisch pädagogischen seminars in Bern. (16) Philologische gelegenheitsschriften. - - Abth. II, 38. G. Thomasius, rede am grabe von Nägelsbach gehalten. - (32) Ljungberg, neue kritische bearbeitung des Livius und der oden des Horatius. (Schluss).

Rheinisches museum für Philologie, XIV, 2: J. Overbeck, der Cellafries des Parthenon nochmals, p. 161: gegen Petersen und Bötticher: s. ob. p. 179.— C. Schaarschmidt, Iohannes Sarisberiensis in seinem verhältniss zur classischen literatur, p. 200. — A. v. Gutschmid, ist Manetho's zeitrechnung cyklisch oder rein historisch? p. 235. — H. Jordan, über die apophthegmen und sentenzen des Cato, p. 261. — Fr. Ritschl, epigraphische briefe. 2.: die Iuno-Seispes-inschrift von Basel. — 3. Der popillische meilenstein von Adria. — Miscellen. L. Schmidt, über Menander, p. 320. — J. Bernays, grabschrift auf die bei Chäronea gefallenen, (vgl. Philol. XIV, p. 413) p. 321. — F. Bücheler, zu Plautus Pers. 330, p. 322. — Th. Maurer, Catull's fünftes gedicht. p. 322. — O. Ribbeck, zum Pervigilium Veneris, p. 324. — L. Urtlichs, zu Cic. de Republ. II. 22, p. 325. — E. Müller, berichtigung zu heft I, p. 327. — F. G. Welcker, erklärung, gegen Philol. XIII, p. 622 gerichtet.

Heft 3: A. Schleicher, kurzer abriss der geschichte der italischen sprachen, p. 329. — E. Huebner, beiträge zu den römischen inschriften in Britannien, p. 347. — J. Bernays, ein brief von L. Spengel üher die tragische katharsis bei Aristoteles [s. Philol. XIII, p. 414], p. 367, 488. — Fr. Ritschl, epigraphische briefe 4. I longa und apex. 5. die lateinischen sortes, p. 378. — Fr. Bücheler, bemerkungen über die varronischen satiren, p. 419. — H. A. Koch, zur neuesten ausgabe des Nonnus, p. 453. — A. Klette, beiträge zur kritik der Terenz, p. 461. — Miscellen. R. Köhler, Sarpedon, p. 471. — R. Enger, zu Sophokles Aias 961 sqq., p. 475. — Ty. Mommsen, zu Soph. Elect. 993—996. 1017, p. 478. — M. Stahl, zu Thukydides, II, 93, 2,

p. 480. - Fr. Hitzig, zu Virgil, Ecl. X, 16-18 p. 482. - Fr.

Ritschl, zusätze zu den epigraphischen briefen, p. 485.

Westermann, illustrirte deutsche monatshefte, 1859, Juli: skizzen aus einem reisetagbuche, p. 416: betreffen Rhodos, Candia u. s. w.: aber sehr kurz. — Chrysander, über volkslieder, p. 438 — die Nilquellen, p. 452. —

Dansk Maanedskrift, A. R. 1ste Aargang 1859: Ravenna som romersk Krigshavn, som Kejserlig Residents, Theodorik den Store, Exarchatet, Ravenna under Kirkenstaten, de bevarede Monumenter fra det 5te og 6te Aarhundrede: heft 2-5, p. 121-149, 245-261, p. 357-382: anschauliche schilderung von prof. J. L. Ussing nach längerem aufenthalt an ort und stelle, mit mancherlei historischen und kunsthistorischen nebenbemerkungen: z. b. über den charakter des Theodorich, und dessen entstellung durch katholische kirchenschriftsteller, über die verschiedenheit desselben vom Dietrich von Bern der deutschen heldensage, über Maffei's irrthum, im stadtsiegel von Verona Theodorichs alten palast erkennen zu wollen, und mehrere ähnliche irrthümer, besonders in Quasts: altchristlichen bauwerken von Ravenna. - Kejser Trajans Brevvexling med Plinius Secundus, von dr. Grimur Thomsen: 6. heft, p. 425-455: hauptstreben des Trajan, als regent das römische volk wieder seiner alten freiheit zuzuführen; daher rückgabe des amtlichen wirkungskreises an die prätoren, censoren (!), senatoren und consuln seiner zeit; die eigene thätigkeit und wirksamkeit hauptsächlich beschränkt auf die auswahl der rechten personen für jene einflussreichen ämter. Dabei sieht Trajan den durch die barbaren drohenden untergang des alten weltreichs mit klarem blick; und dabei heisst und ist das römische volk auch hier ein längst verderbtes, verzogenes und verschüchtertes. Zur nähern begründung und charakteristik ist die übersetzung von einigen zwanzig briefen aus Plinius sammlung beigegeben.

Tidskrift for Philologi og Pædagogik. Förste Aargangs förste hefte (Juli). Kjöbenhavn 1859. Ett nytt uppslag i frågan om författaren till dialogus de oratoribus. Von J. G. Ek, p. 1–11. Der gegenwärtige stand der frage nicht sowohl: Tacitus? oder Plinius? oder Quintilian? sondern nur: Tacitus? oder nicht Tacitus? Die hauptsächlichste vorfrage desshalb gemeiniglich: ob eine so grosse verschiedenheit des stils, wie zwischen den historischen werken und diesem dialog, sich aus einem nachweis verschiedener altersstufen des gleichen schriftstellers begründen und erklären lasse? Dieser schwierigen vorfrage entzieht sich hier aber der verfasser dadurch, dass er auf mehrere feine, unscheinbare und doch auch wieder unverkennbare spracheigenheiten und eigenthümlichkeiten der darstellung in jenem dialog hinweist, die demselben bei aller sonstigen verschiedenheit fast nur, oder ausschliesslich mit den historischen werken des Tacitus gemein sind, und so gleichsam unbewusst ein bündiges zeugniss ablegen für die identität des verfassers. Dahin gehört aber erstlich die dem Tacitus so eigenthümlich beliebte, dem Quintilian, Sueton, Plinius durchaus fremde und ungewohnte umstellung des nomen gentile und des cognomen, und zweitens die ihm gleichfalls eigenthümliche berechnung vom regierungsantritt des Augustus, weder nach dem datum der schlacht bei Actium noch von der beilegung des namens, sondern nach seinem ersten consulat: Annal. 1, 9. In beiden stücken aber stimmt der dialog mit jenen historischen werken überein: cf. dialog. 17. Solche individuelle züge völliger gleichheit, verbunden mit vielen andern, wenn auch minder sprechenden anklängen an die eigenthümlichkeit Taciteischer ausdrucksweise, - nachgewiesen an 34 beispielen - nöthigen im dialog ein jugendwerk des Tacitus anzuerkennen. Jene jugendlichkeit ist aber nicht die ursache des verschiedenen stils, sondern eine während der rhetorischen studien jener lebensperiode mit bewusstsein unternommene nachahmung des Cicero. - Om de senest udgravne Thermer i Pompeji. Von J. L. Ussing, p. 11-21. Gemeint sind die im jahr 1854 aufgefundenen thermen, zu welchen dem verfasser durch besondere vergünstigung der zutritt 1858 verstattet worden. Aus der erinnerung, unterstützt durch den seitdem erschienenen bericht in Mineroini's Bulletino archeologico Neopolitano ist die hier gegebene beschreibung gegeben. Dabei widerspricht Ussing des letztern ansicht in betreff einer daselbst aufgefundenen gedenktafel die sich auf eine frühere restauration beziehen soll. Unmöglich nämlich ist sie mit Minervini auf das erdbeben i. j. 63 zu beziehen; die damals erlittenen schäden nämlich sind bei weitem nicht völlig ausgebessert; jene inschrift ist desshalb auf eine noch frühere zerstörung bezüglich. Mit einer dieser thermen übrigens war (gegen Vitruv) eine palästra verbunden, - im halbgriechischen Pompeji. Hier findet sich auch wohl das erste wohlerhaltenene laconicum, das erste destrictarium, und vielleicht noch andere unica (s. oben p. 179). - -

L'Investigateur. Journal de l'institut historique. Ille serie Tome IX, 1859. Mars. p. 65—87. [Biographie des familles consulaires Romaines. Famille Fabia. Von Barry. Eine fortsetzung des in den heften 1 und 2 angefangenen aufsatzes; den schluss macht die aufzählung und besprechung von 39 münzen der gens Fabia, unter denen verschiedene colonial-münzen von Caesaraugusta, Calagurris, Hierapolis etc. — Juni 1859, p. 174. Crollalanza, Storia militare di Francia dai tempi piu remoti simo ai nostri giorni, angezeigt von Depoisier, p. 177. Rapport sur le bulletin de la société archéologique de Sens von Em. Agnel.

Annales de l'Académie d'archéologie de Belgique XV, 4. XVI, 1. (Anvers 1859) enthalten nichts für unsere zwecke dienliches.

## VII.

# Ueber das opus monotriglyphum bei Vitruvius.

K. Bötticher giebt im ersten bande seiner tektonik der Hellenen eine restitution des ältesten, vorhistorischen dorischen baues, die jedoch in einem wichtigen punkte zu modificiren sein dürfte. Dieser punkt ist mit Bötticher's worten folgender: "horizontal über die, für dasselbe aufgerichteten, säulen, spannt sich, wie ein mächtiges gurtband das epistylion hinweg, um dieselben gemeinsam zu verknüpfen und im stande zu halten, nach oben zu aber, den weiteren gliedern des pteron und des daches existenz zu bereiten und sie schwebend über dem raum zu erhalten. ist als ein steinband gebildet, und zwar in seiner continuität aus einzelnen blöcken, die von säulenaxe zu säulenaxe reichend, rings um den bau und dessen inneres geführt sind. Seine mechanische function spaltet sich in zwei bezüge; die äussere hälfte seiner oberen breite nämlich nimmt die geison-stützenden triglyphen, die innere hälfte aber, die kalymmatien-tragenden balken auf" Dorika p. 149). "Die schwächste stelle eines epistylbalken fällt aber in die mitte der länge desselben zwischen die stützenaxen" (p. 151). - "Man wird also anfänglich, ehe das freitragende moment der cohärenz an einem materiale durch bauliche praxis sicher erprobt ist, diese schwache stelle auf das sorgsamste vor allem bruche zu behüten trachten, und die gliederung der auf ihm ruhenden lastung so organisiren, dass sie die lastung über ihm abfängt. Dieses geschieht durch die triglyphen, welche das geison abstützen, indem man nämlich auf dem epistylion nur über jeder säulenaxe und ante je eine kurze stütze, eine triglyphe, errichtet, also ein opus monotriglyphum bildet, von triglyphe zu triglyphe aber je einen der blöcke des geison streckt, welche in ihrer con-

tinuität die äussersten glieder des baues schwebend über dem epistylion-halten. So wird der mitte des epistylion die lastung entrückt, von den stützenden triglyphen, zwischen denen sich leere räume, die metopen bilden, aufgenommen und von diesen endlich auf die säulenaxen geworfen. Eine gleiche entlastung von seiten der balkendecke wird dadurch bewirkt, dass man nur hinter jeder triglyphe je einen deckenbalken anlegt, und so die belastung ebenfalls auf die säulenaxen reducirt. 'Man sieht, dass das epistylion auf diese weise unverbrüchlich gesichert ist; es bleibt ihm weiter nichts übrig, als zwischen den intercolumnien sich selbst frei zu tragen, die aufgestellten stützen, säulen und triglyphen aber, so wie die balkenglieder zu verknüpfen und in spannung zu erhalten; es ist so zu sagen nur ein spannbalken, ein spannendes band. Daher bedarf es auch wenigstens keiner grösseren höhe, als die kalymmatien tragenden balken. Folgerecht diesem kann die höhe des epistylion anfänglich nicht so mächtig gewesen sein, wie später" (Dor. p. 152). Um also die existenz des ganzen pteron 1) nicht der zweifelhaften tragfähigkit oder der zufälligen dauer des epistylbalkens anheim zu stellen (Dor. p. 158), wird das epistylion gar nicht belastet, dem geison aber, das in allen erhaltenen monumenten und auch von Bötticher sehr viel geringer an stärke gebildet ist (p. 158), die ganze "mächtige last" "des daches, des tympanon, der schrägen geisa mit ihren ziegelbahnen und akroterien, sowie die traufrinne", zu tragen gegeben, wodurch das gebäude aber nicht weniger gefährdet wird, als wenn die epistylbalken in ihrer mitte belastet würden. Es scheint mir eine solche organisation der gliederung durchaus nicht "eine unverwüstliche" (p. 160), im gegentheil eine sehr zweifelhafte, wie sie die alten Dorier, welche "die freitragende kraft des materials noch nicht so sicher erprobt haben konnten" (p. 158), wohl nicht angewendet haben möchten. Wenn auch das pteron unmittelbar dadurch nicht gefährdet war, so doch das tympanon und das dach, durch dessen einsturz der ganze deckenbau zerstört worden sein würde. Aber auch das pteron selbst war gefährdet, indem die stroteren die länge der epistylbalken haben mussten, also bei ihrer geringen höhe verhältnissmässig sehr weit sich selbst schwe-

<sup>1) &</sup>quot;Der mögliche bruch eines solchen gliedes zieht noch nicht die auflösung der ganzen decke nach sich, weil alsdann die übrigen gleichen glieder noch unberührt sind" (Excurse p. 6).

bend über dem raum zu erhalten und ausserdem noch die freilich sehr geringe last der kalymmatien zu tragen hatten. Es dürfte demnach constructiv nicht zu rechtfertigen sein, dem sehr starken epistylbalken gar keine, dem sehr viel schwächeren (in der tektonik tafel 21 verhalten sich die höhen von epistylion und geison ungefähr wie 3:2) geisonbalken, der sich in der länge des abstandes der triglyphenaxen (Dor. p. 172) kaum selbst würde getragen haben, aber eine so grosse last aufzulegen, besonders wenn man bedenkt, dass die tragfähigkeiten zweier balken sich verhalten wie die quadrate ihrer höhen (Ionika p. 63). Die tragfähigkeit des epistylion würde sich in diesem bestimmten falle also zu der des geison verhalten, wie 9:4.

Gesetzt aber, die einzelnen sehr langen, breiten (weit vorladenden) aber nicht hohen geisonblöcke könnten sich so weit schwebend über dem raum erhalten, könnten auch noch die ihnen aufgelegte last tragen, das epistylion wäre geringer an höhe (auf welche dimension es allein wesentlich ankommt), so scheint mir doch das epistylion ganz ohne constructive function zu sein, und "mathematisch nothwendiges ist die erste und eigentliche bedingung der ganzen formation des baues" sagt Bötticher p. 115 gewiss mit recht. Das epistylion ist in diesem falle nicht so durchaus nothwendig, dass ohne dasselbe der bau nicht existiren könnte. Dass das epistylion, wie Bötticher sagt, als "ein spannendes band" über den säulen nothwendig sein sollte, ist nicht einzusehen. Sollte diese ansicht nicht nur aus dem bedürfniss hervorgegangen sein, dem bei der restitution der vorhistorischen dorischen bauweise nun ohne function übrig gebliebenen baugliede doch irgend welchen zweck zu geben? - Der ausdruck "es bleibt dem epistylion weiter nichts übrig, als die säulen u. s. w. zu verknüpfen", p. 152 scheint darauf hinzudeuten. Die älteren dorischen säulen haben so stämmige, gedrungene verhältnisse, dass sie wohl auch ohne ein aufgesetztes steinband feststehen, besonders da "kein seitenschub, sondern nur ein lothrechter druck" ausgeübt wird (Excurse p. 7); und dass sie es thun, zeigen noch beute die säulen der tempel in Korinth, Phigalia, Agrigent, der Propyläen zu Athen und selbst die sehr viel schlankeren korinthischen vom tempel des olympischen Zeus zu Athen u. a. m., wo überall einzelne säulen ohne übergelegte epistylien seit jahrhunderten aufrecht stehen. Ausserdem bildet ja das geison schon die verlangte verankerung, wie auch Dor. p. 171 angedeutet ist, so dass also eine nochmalige, nur um die höhe des triglyphon niedriger sich befindende, gewiss nicht nothwendig ist <sup>2</sup>) und namentlich bei so kleinen tempeln, wie die ältesten dorischen, die ja auch immer aedes in antis (Dor. p. 122) waren, also wohl nie mehr als zwei säulen in der front hatten. Zu dem zweck der verankerung allein haben die alten dieses so wichtige und an masse so bedeutende bauglied gewiss nicht in die architectur eingeführt, besonders da sich sehr leicht eine bauweise ohne epistylion herstellen lässt <sup>5</sup>), die aber einen ganz anderen, nicht griechischen habitus erhält.

Dass bei Bötticher's monotriglyphensystem das epistylion allerdings ein spannendes band ist, und die festigkeit des baues fördert, ist mir nicht zweifelhaft, aber wozu erst durch aufstellung von triglyphen über jeder säulenaxe eine verschiebbare construction herstellen, der man wieder durch zwischenschiebung des epistylbandes festigkeit geben musste? Sollte dagegen nicht die constructionsweise der alten Aegypter verständiger sein, in welcher stets auf dem säulenkapitäl ein, von Lepsius abacus genanntes, wohl aber besser mit dem scamillum zu vergleichendes, stützendes glied sich findet, dem das ganze gebälk aufgelegt wird? — Sehen wir jetzt nach, wie die überlieferung mit Bötticher's restitution stimmt.

Die uns erhaltenen monumente dorischer bauweise sind theils aus einer zeit der entartung der architektur, da man gar kein verständniss mehr für diese formen und deren ursprüngliche bedeutung hatte, dieselben folglich bunt durcheinander, ohne alle regel, nach dem jedesmaligen geschmack anwendete. Von diesen denkmälern kann füglich bei dieser untersuchung nicht die rede sein. Ein anderer theil der monumente ist zwar noch aus der blüthezeit der griechischen kunst, da die ionische bauweise sich eben erst recht entfaltet hatte, in welcher zeit die dorische architectur "welche nur in der ersten phase wahr und vollkommen" (Dor. p. 117), aber schon in verfall gerathen war. Man hatte

 <sup>2)</sup> Das epistylion als verankerung ist nothwendig im inneren der hypäthralen zelle, wo zwei säulenstellungen (columnae in altitudine duplices) über einander stehen (s. tektonik tafel 24).
 3) Man hat nur das im dorischen bau epistylion genannte glied fort-

<sup>3)</sup> Man hat nur das im dörischen bau epistylion genannte glied fortzulassen, und die triglyphe mit allem was darauf ruht, nebst den balken mit ihren kalymmatien auf die säulen selbst zu setzen (in welchem falle sie zu epistylien werden) mit einem worte aus epistylion und geison eins zu machen, wodurch der ganze bau überraschender weise sehr grosse ähnlichkeit mit den ägyptischen tempeln in hochbau erhält.

diese sehr gebundene und für einen kleineren massstab berechnete bauweise auch auf grössere gebäude angewendet, und hatte hier in der construction allerlei künstliche hülfsmittel anwenden müssen, weil die alte, hieratische form beibehalten werden musste. Die metopen waren nicht mehr fenster, sie wurden durch ein opaion im dache ersetzt, durften folglich nicht mehr offen sein, wurden daher durch lothrecht eingeschobene tafeln, welche man durch malerei oder sculptur dekorirte, verschlossen. Ueberall aber findet sich in dieser periode der geschichte der baukunst die anordnung der triglyphen so, dass über jeder säule eine solche sich findet und über jedem intercolumnium eine, also auf jedem epistylbalken deren zwei. In besonderen fällen, wo die entfernung der säulen von einander grösser ist als gewöhnlich, setzte man dann auch swei triglyphen über ein intercolumnium, und das war dann ein opus ditriglyphum, ein wort, das zwar bei den alten schriftstellern gar nicht vorkommt, das aber nach der analogie von opus monotriglyphum des Vitruy gebildet ist. Dass aber das opus monotriglyphum des Vitruy die oben angedeutete weise, so dass über jeder säule und über jedem intercolumnium sich ein triglyph befindet, sei 4), sagt Vitruv ganz deutlich lib. II. cap. 3, indem er den ausdruck opus monotrialyphum erklärt: "Ita supra singula epistylia et metopae duae et triglyphi bini erunt collocandi", worte, die so klar sind, dass sie gar nicht missverstanden werden können, bisher auch wohl immer erklärt worden sind, wie sie Lorentzen in seiner neuen ausgabe des Vitruv (Gotha, 1857) p. 175 übersetzt, nämlich: "so werden über jedes einzelne architravstück je zwei metopen und zwei triglyphen zu stellen sein" 5). An und für sich kann das wort monotriglyphon zweideutig sein, indem das μόνος auf das system der säulen oder auf das system der intercolumnien bezogen werden könnte. Da aber über jeder säule selbstverständlich nur eine triglyphe stehen kann, über jedem intercolumnium aber mehre, wie es namentlich bei den Römern, wo die triglyphen nur leeres ornament, das in unverstandener weise von den Griechen übertragen worden war, ganz gäng und gebe war, so kann das wort µoros nur auf die sahl der triglyphen über den intercolum-

<sup>4)</sup> Herr professor Lohde nennt dies ein opus ditriglyphum (siehe dessen aufsatz über die säulenordnungen in Gailhabaud's denkmäler der baukunst, neue ausgabe, heft 13).

der baukunst, neue ausgabe, heft 13).

5) Derselbe übersetzt das wort "opus monotriglyphum:" "ein tempel mit je einzelnen triglyphen über den säulenzwischenräumen".

nien bezogen werden, hat also für die Römer, für welche doch Vitruv schrieb 6), erst den rechten sinn, denn die Hellenen dürften wohl, so lange sie selbstständig waren 7), nicht leicht mehr als zwei triglyphen über jedes intercolumnium gesetzt haben, und auch dieses wohl nur bei prachtthoren wie z. b. den propyläen zu Athen und Eleusis, dem thore der neuen agora zu Athen.

Gegen Bötticher's restitution spricht also die schriftliche überlieferung, Vitruy, von dem er freilich (Dor. p. 169) sagt, er habe "einen ganz verworrenen begriff der sache, wie im 9. excurse gezeigt werden soll," was aber bis jetzt nicht geschehen ist 8). Ferner spricht dagegen die monumentale überlieferung, indem sich durchgängig triglyphen über den intercolumnien finden, auch nirgends in bildern auf vasen und sonst eine andeutung der bauweise nach Bötticher nachgewiesen ist. Wollten wir die mitteltriglyphen in den ursprünglich dorischen bau nicht aufnehmen, so müsste in späterer zeit, aber auch noch in vorhistorischer, eine gänzliche umgestaltung der dorischen bauweise stattgehabt haben, wie solches J. Krieg "de triglyphis" (Berlin 1852) angenommen hat. Denn dass die mitteltriglyphe, durch die allein nur das epistylion erklärt wird, ein wesentliches constructionsglied ist, ist aus dem obigen klar. Es spricht endlich dagegen auch die construction, indem dem epistylion keine statische funktion zugewiesen ist. Demnach, meine ich, ist diese ansicht Bötticher's zu verwerfen: denn wollte er dem bau mehr festigkeit geben, indem nur die rückwirkende festigkeit des steins in anspruch genommen "alle lastung auf die sichere stabilität der stützenden säulen geworfen wird (Dor. p. 158), so ist diese aufgabe doch nur unvollkommen gelöst, indem bei den balken 9) welche die kalymmatien tragen und bei dem gei-

7) In der spätern zeit kam es öfter vor, selbst in Athen. Ein beispiel ist die sogenannte portikus des könig Philipp. 8) Zweimal p. 121 und 169 wird auf den 9 excurs, der den be-

[8] Zweimal p. 121 und 169 wird auf den 9 excurs, der den beweis für diese restitution beibringen soll, verwiesen; er ist aber nicht erschienen.

9) "Die existenz der gesammten decke ist hier auf die unver-, brüchlichkeit einzelner gliederbalken basirt und auf diese alle statische thätigkeit reducirt." (Excurs p. 6).

<sup>6)</sup> Sollte auch unser Vitruv, wie vor kurzem Christian Ludwig Friedrich Schulz (untersuchung über das zeitalter des Vitruv, Leipzig, 1856) in hohem grade wahrscheinlich gemacht hat, unächt und eine compilation des mittelalters sein, so beruht er doch immer auf uns sonst verlornen traditionen und ist insofern, da wir keine andere schriftliche quelle über die baukunst des alterthums besitzen, von hohem werth. [An der echtheit des Vitruv ist nicht zu zweiseln. E. v. Leutsch.]

son die relative festigkeit (coharenz) des materials, bei letzterem sogar in sehr bedeutendem masse, in anspruch genommen ist. Es wird Dorika p. 172 dem geisonblock so grosse dicke zugeschrieben, dass er "sowohl sich selbst, als auch das, was ihm aufliegt, zwischen den auflagepunkten in der schwebe tragen" kann, um wievielmehr sollte aber nicht der epistylbalken, der bei Bötticher nach obigem 21/2 mal so viel tragen kann, nicht auch noch die balken tragen können? - Wenn nun dieser grund der grösseren festigkeit, der "unverwüstbarkeit" (Dor. p. 160) des baues wegfällt, dafür aber der übelstand eintritt, dass das epistylion nicht hinreichend motivirt ist, womit gegen das Dor. p. 114-115 aufgestellte grundgesetz des dorischen baues und das Dor. p. 119 ausgesprochene "kriterium alles baulichen organismus" gefehlt wird, dass monumentale und schriftliche 10) überlieferung nicht damit ühereinstimme, wie Dor. p. 115 behauptet wird, welcher grund bleibt dann für diese hypothese?

Statt dieser restitution schlage ich eine andere vor, welche mit der überlieferung übereinstimmt, vorzüglich aber "abgeschlossenheit des ganzen und gebundenheit und unbeweglichkeit aller einzelnen theile" zeigt (Dor. p. 119). Ich setze nämlich auf jeden epistylbalken der von säulenaxe zu säulenaxe reicht, zwei triglyphen 11) je eine über die säulen und eine mitten auf den epistylbalken, hinter jeder triglyphe liegt ein balken, der nach der mauer der cella hinübergeht und das auflager für die kalymmatien resp. stroteren bildet. So erst wird das epistylion, das "pteron-tragende glied" (6. excurs p. 76), während es vorher die säule selbst war, das epistylion aber nur säulen verbindend. Die kalymmatien resp. stroteren, welche in Bötticher's restitution die verhältnissmässig bedeutende länge des epistylbalken haben mussten, werden hier auf ihre halbe länge reducirt, können also geringer in ihrer höhe, mithin leichter gebildet werden. Bei dieser anordnung wird nun freilich die mitte des epistylbalken, also seine schwächste stelle, ebenso stark belastet 12) als die säulen, welche

<sup>10)</sup> Wenn Vitruv als nicht gültig anerkannt wird, so sind wir nur auf die monumente angewiesen, haben also noch weniger recht zu einer restitution, welche die abweichende deutung des Vitruv nur scheinbar rechtfertigen könnte.

<sup>11)</sup> Eigentlich eine ganze und zwei halbe, indem die triglyphen über den säulen auf der stossfuge der epistylbalken stehen und so zwei derselben zugleich belasten.

<sup>12)</sup> Wesshalb mehr, wie Dor. p. 162 behauptet wird?

natürlicherweise, da sie das epistylion aufnehmen, doch die ganze last zu tragen haben; aber desshalb ist das epistylion auch in allen erhaltenen monumenten so mächtig gebildet, und zwar um so stärker, je schlechter das baumaterial, wie die monumente in Pästum und Sicilien zeigen. Um aber die tragfähigkeit eines sol. chen balken zu kennen, dazu gehört noch keine besonders hoch ausgebildete bauliche praxis, die übrigens bei den Hellenen auf keiner geringen stufe mehr gestanden haben kann, als man einen so kunstvoll gegliederten bau, als der dorische ist, ohne ein vorbild dafür zu haben, schuf. Wie nun aber durch das hinzutreten der triglyphe über dem intercolumnium das wesen und der nutzen der triglyphe verloren gehen sollte, wie Dor. p. 162 gesagt ist, ist nicht wohl einzusehen, da die triglyphen doch jetzt, ebenso wie zuvor das geison tragen, das epistylion entlasten, indem die triglyphen jedenfalls doch leichter sind, als ein dicker aufliegender balken, der thrinkos der ionischen und späteren dorischen bauweise und endlich noch die pfosten für die fenster zur beleuchtung der cella von der seite des baues (Dor. p. 160) bilden.

Auf den triglyphen ruht nun also das geison und zwar hergestellt aus einzelnen blöcken, die von triglyphe zu triglyphe reichen. Von ihnen gilt dasselbe, wie von den kalymmatien. Sie erhalten durch die anwendung des mitteltriglyphen eine halb so grosse länge, als in Bötticher's restitution, können also sich selbst viel eher frei tragen und auch das, was ihnen aufgelegt ist (Dor. p. 448). Im ganzen ist dieser bau also mit kleineren steinblöcken, also leichter herzustellen, und wohl auch sicherer, indem die cohärenz des materials weniger in anspruch genommen wird, als in Bötticher's monotriglyphensystem. Und die herstellung der dicke aus verhältnissmässig kleineren blöcken, das ist ja eben in constructiver hinsicht ein unterschied der hellenischen bauweise von der ägyptischen, in welcher die dicke durch monolithe platten gebildet wird. Dabei ist die ganze construction aber noch immer ebenso sehr an die säulenaxen gebunden, als zuvor.

Bei der hier vorgeschlagenen abgeänderten restitution sind nun, wie ich glaube, die forderungen der tektonik (Dor. p. 119) an einen organischen bau: "abgeschlossenheit des ganzen und unbeweglichkeit aller einzelnen theile in örtlichkeit und form," vollständig erfüllt. "Es ist jeder der theile als aus dem ganzen

hervorgehend, auch demselben dienend unterworfen, ihm gemeinsam theilhaftig und auf dasselbe bezüglich." "Es ist jeder ein integrirendes unerlässlich nothwendiges glied desselben." des glied ist mechanisch nothwendig." (p. 115). Wollten wir . nur einen epistylbalken, dessen zweck eben ist die mitteltriglyphe aufzunehmen, herausnehmen, so würde der ganze bau (d. h. in der anmerkung 1) erwähnten weise) ebenso sicher zusammenstürzen, als wenn man eine säule entfernte. Ebenso würde die wegnahme eines triglyphen oder eines geisonblockes den zusammensturz des gebäudes bewirken u. s. w. Von jedem einzelnen gliede lässt sich ferner die mechanische nothwendigkeit seines daseins und gerade an dem bestimmten und keinem andern orte nachweisen. "Wenn aber meine darstellung des tektonischen die richtige ist, so wird sich das bewahrheiten, wenn alle resultate, die aus der literatur hervorgehen, mit dem gegebenen technischen durchaus übereinstimmen." (Dor. p. 115). Die einzige literarische quelle für diesen theil der tektonik ist Vitruv, der ganz damit übereinstimmt, wie oben gezeigt worden ist. Ebenso zeigen auch die erhaltenen dorischen monumente aus guter zeit die andeutung desselben monotriglyphenbaues (mit mitteltriglyphe). Aus dieser ursprünglichen dorischen bauweise entwickelt sich aber auch mit leichtigkeit die spätere, wie sie die monumente zeigen. Man hatte nicht mehr nöthig ein ganz neues wesentliches glied einzuführen. Von einer solchen triglyphe auf deren mehrere war der übergang dann sehr leicht, ohne dass die function der metopen als fenster aufgehoben werden durfte. In späterer zeit, als man die fenster nicht mehr gebrauchte 15), verschloss man sie durch metopentafeln und setzte in noch späterer zeit sogar in stelle des aus triglyphen und metopentafeln bestehenden triglyphen ein wandcontinuum, in welches dann die triglyphen als dekorirende tafeln eingeschoben wurden, wobei es auf die zahl und stellung derselben zu den säulen oft nicht mehr ankam.

Berlin.

Rudolph Bergan.

<sup>13)</sup> Bei einem peripteros würden die metopen überhaupt schon sehr wenig oder gar nicht zur beleuchtung der cella beigetragen haben.

### VIII.

# Ueber eine figur im friese des Parthenon.

So paradox auf den ersten blick auch C. Böttichers behauptung auf dem friese des Parthenon sei nicht die festpompa der Panathenäen, sondern nur die vorübungen zu derselben dargestellt," klingen mag, so erhält diese behauptung nach lesung von Bötticher's aufsatz über den Parthenon in der Berliner zeitschrift für bauwesen von 1852, namentlich im hinblick darauf, dass der Parthenon in der that nur ein schatzhaus, und nicht, wie man früher allgemein angenommen, ein culttempel der Athena gewesen, schon sehr viel für sich. Von neuem müssen wir aber Bötticher's scharfsinn, der uns auch zuerst auf den unterschied der cult- und agonaltempel aufmerksam gemacht, in der erklärung der einzelnen gruppen des Parthenon-frieses bewundern, erklärungen, die leider erst in kurzen andeutungen in den berichten über die sitzungen der Berliner archäologischen gesellschaft bekannt geworden sind, Wenn man darauf die darstellungen in ihrer gesammtheit, wozu besonders die verkleinerte restitution des ganzen frieses von dem englischen bildhauer Henning (photographie desselben in Monumenti, annali e bulletino dell' inst. arch. 1854, p. 12) geeignet sein dürfte, betrachtet, so steigert sich die vermuthung, dass hier nur vorübungen, auf der östlichen seite aber "die ausgabe von inventarstücken des parthenon" die bei der festpompa gebraucht wurden, dargestellt seien, fast zur gewissheit.

Nur in betreff einer figur glaube ich Bötticher widersprechen zu müssen, nämlich in der von ihm Rhabdonomos getauften gestalt, die er sich auf Stuart's zeichnung (Antiquities of Athens Vol. II, Chap. I, pl. 25) stützend, der den kopf mit einem starken bart versehen, für männlich hält.

Das original ist uns noch erhalten (im britischen museum zu London) leider aber so sehr zerstört, dass daraus mit vollkommener gewissheit nicht auf das geschlecht der fraglichen person geschlossen werden kann. Jeder unbefangene hält sie aber auf den ersten blick für ein weib, ein urtheil wozu wohl besonders auch das durchaus weibliche gewand, wie es keine andere der auf dem friese befindlichen männlichen gestalten hat, beiträgt. Alle andern unzweifelhaft männlichen gestalten haben einen einfachen kurzen (militärischen) oder längern (priesterlichen) chiton, der in grossen auf einen dickern stoff (wolle) schliessen lassenden falten herabhängt. Der oberkörper ist meist ganz nackt wenn nicht ein zipfel des gewandes über die linke schulter geschlagen ist. Ganz anders dagegen ist der weibliche chiton, der von leinen, sehr viel mehr und kleinere falten schlägt, sich genauer an die körperformen anschliesst und diese desshalb deutlicher erkennen lässt. Er erscheint auf unserm bildwerke mit, auch ohne ärmel. Mit einem solchen faltenreichen aus dünner leinewand bestehenden ärmellosen chiton und zwar einem doppelchiton (Müller archäologie §. 339, 4) ist unsere gestalt bekleidet. Seine falten sind aber wegen der sitzenden stellung etwas in unordnung gerathen und desshalb nicht so klar erkennbar als z. b. bei den Stuart and Revett Antiquities Vol. II. Chap. I, pl. 22 und 26 dargestellten jungfrauen. Für ein weib spricht ferner der sehr weich und rund gebildete, aufgestützte rechte arm, der bei den männern überall sehr viel muskulöser, und die andeutung der rechten brust, eine andeutung, die Courbould, ein trefflicher antikenzeichner, in den abbildungen in Hawkins Marbles of the British museum Part. 8 plat. 1 noch mehr hervorgehoben hat. Hier nur eine quetschfalte des gewandes anzunehmen, wie Bötticher will, scheint mir unzulässig, besonders da bei sorgfältiger betrachtung an der linken seite des brustkastens, wo der arm ansetzt, eine leise andeutung der weiblichen brust zu bemerken ist. Bei den meisten andern in ähnlicher stellung befindlichen figuren sind die weiblichen brüste ebenfalls nicht stärker hervorgehoben. Ausser dem original stehen uns nun aber noch zeichnungen zu gebote, die angefertigt worden sind, ehe sich das monument in dem zustande der zerstörung befand, wie wir es jetzt sehen. Als solche sind besonders ausser den von Stuart und Revettt aus der mitte des vorigen jahrhunderts in ihren Antiquities of Athens in kupfer-

stich publicirten, die im jahre 1674 von dem maler Carrey im auftrage des Marquis de Nointel angefertigten zu nennen Sie befinden sich jetzt im kaiserlichen kupferstich - cabinet zu Paris und sind in der neuesten zeit in dem grossen prachtwerk des grafen Léon de Laborde über den Parthenon als facsimiles in solcher treue veröffentlicht, dass man sich vollständig auf sie verlassen kann. Aus diesen Carrey'schen zeichnungen, so mangelhaft sie an und für sich auch sind, geht nun aber doch mit gewissheit hervor, dass schon damals im jahre 1674 der kopf unserer gestalt sehr zerstört war. (Dessins originaux de Carrey pl. XVI, fig. 110). Auch hat Carrey die gestalt für ein weib genommen, denn er hat sie bestimmt ohne bart gezeichnet, hat die rechte brust sehr viel stärker angedeutet als im original geschehen ist, hat das gewand und den erwähnten rechten arm ebenfalls durchaus weiblich gehalten. Wenn nun aber schon Carrey den kopf ohne bart sah, so kann ihn unmöglich noch Stuart, der den fries erst 80 jahre später zeichnete, mit einem solchen versehen, gesehen haben, besonders da auch das original keine spur davon zeigt.

Wenn Stuart auch in aufnahme der architektonischen details mit einer bewunderungswürdigen genauigkeit verfahren ist, überall seine restaurationen gewissenhaft angegeben hat, so scheint er es bei zeichnung der bildwerke nicht so genau genommen zu haben, wie aus einer vergleichung seiner zeichnungen mit den abgüssen der originale im Berliner neuen museum hervorgeht. Seine restaurationen hat er hierbei gar nicht angemerkt und eine solche ist dieser kopf zum grössten theil.

Otfried Müller, dem man doch gewiss auch ein urtheil über kunst wird zugestehen müssen, hat aber selbst schon in seinen denkmälern der alten kunst bd. I, fig. 115 e die Stuartsche zeichnung nach dem original corrigirt, indem er p. 13 sagt: "die zeichnung ist nach Stuart, nur dass die figur mit der fackel, welcher Stuart einen bart gegeben, dem original gemäss als weiblich restaurirt ist." Und für weiblich haben sie bisher wohl auch alle künstler (siehe auch die erwähnte restauration des frieses von Henning) und kunstgelehrte gehalten, und Stuarts autorität, auf die allein Bötticher sich stützt, ist wie ich nachzuweisen gesucht, gerade hier sehr zweifelhaft.

Berlin.

Rudolph Bergau.

### IX.

### Zu Aeschylos Eumeniden.

1) Aesch. Eum. v. 3:

Θέμιν |, ή δή το μητρίς δευτέρα τόδ' έζετο | μαντείον. An den worten to untoos hat der gothaer herausgeber (1857) mit recht anstoss genommen, obgleich sie weder von seiten des gebrauchs des artikels noch von seiten der consruction von Eceσθαι anzugreifen sind: wohl aber wäre der gedanke, den τὸ μητρος τόδε μαντείον gabe, ein verkehrter. Er schlägt desshalb statt το μητρός vor zu lesen τόμουρος, eine glosse des Lycophron v. 223, nach den alten so viel als προφήτης, μάντις. aber sehr unwahrscheinlich. Erstens hatte sich die bedeutung dieses eigentlich speciell auf die dodonäischen priester bezogenen wortes (Strabo 7, p. 328) zu Aeschylus zeit schwerlich schon so verallgemeinert, dass dieser von dem thesprotischen berge Touapog abgeleitete name hätte beliebig auf die zu Delphi weissagenden gottheiten übertragen werden können, ja es ist wahrscheinlich, dass überhaupt nur der tropensüchtige Lycophron die bedeutung so zu verallgemeinern gewagt hat. Zweitens siud die Eumeniden dasjenige stück des Aeschylus, das im verhältniss am allerwenigsten glossen, neugebildete wörter, tropen, überhaupt auffallenden redeschmuck enthält, wie im gegentheil die Supplices davon das meiste Es ist also nicht zulässig, die glossen ohne veranlassung Mir scheint der stelle am einfachsten durch den zu vermehren. schon alten vorschlag ή δή 'πο μητρός δευτέρα κ. τ. λ. geholfen werden zu können. Grammatisch lässt sich hiergegen sicher nichts stichhaltiges einwenden (cf. Herod. 8, 55), und das sonst abundirende μητρός tritt so in eine beziehung zu dem hauptbegriff δευτέρα, wodurch es selbst nachdruck erhält.

 Eum. v. 44 Dind., v. 45 Herm. — κλάδον λήνει μεγίστω σωφρόνως ἐστεμμένον ἀργῆτι μαλλῶ\* τῆδε γὰρ τρανῶς ἐρῶ.

Hermann schrieb bekanntlich μεγιστοσωφρόνως, und diese geistvolle emendation, sagt die gothaer, müsse beibehalten werden, bis bewiesen sei dass ἀργητίμαλλος als ein adjectivum geschrieben werden könne. Darnach scheint angenommen zu sein, dass Hermann desshalb an μεγίστω anstoss genommen babe, weil die beiden adiectiva μεγίστω und άργητι unpassend seien? Keinesweges, sondern weil λήνει μεγίστω ein absurder ausdruck ist. Oder, wenn man ἀργητιμάλλω schriebe — was schon wegen τῆδε γὰρ τρανῶς ἐρῶ nicht angeht; denn diese formel erfordert das in der bedeutung "wolle" gebräuchliche substantiv μαλλός als erklärung für das etwas seltene λήνος - glaubt man dann λήνει μεγίστω ertragen zu können? Aber Hermanns μεγιστοσοφρόνως hat doch Was er als beleg citirt, μεγιστότιμος, ist ganz viele bedenken. anderer art. Es ist nämlich ein compositum possessivum, so viel als ὁ την μεγίστην τιμην έγων, eine art der wortbildung, die zu den gewöhnlichsten gehört; μεγιστοσώφρων aber würde zu denjenigen determinativis gehören, welche, aus zwei adjectiven componirt, das erstere adverbial zum zweiten setzen, es würde also summopere Nun kommen zwar auch für diese art der zusapiens bedeuten. sammensetzung einige wenige beispiele vor, bei Aeschylus evovoiκαιος Eum. v. 309, δρθοδίκαιος Eum. v. 976, beide so viel als "stricte iustus", δημιοπληθής Ag. v. 119 publice repletus, vielleicht auch βαθυγάϊος Suppl. v. 825: dennoch ist es schwerlich erlaubt, ein neues wort dieser art zu bilden, zumal im trimeter - alle jene beispiele kommen in chorgesängen vor, die ja fast zwei drittel aller vorhandenen glossen des Aeschylus enthalten -, ein wort obendrein, in welchem das erste glied in den superlativ gesetzt ist, wofür alle beispiele fehlen. - Sollte nicht μεγίστφ vielleicht (erst durch einen schreibfehler, dann durch correctur) aus περισσφ entstanden sein, das in nicht tadelnder bedeutung oft genug vorkommt?

 Eum. v. 50 Dind., v. 51. Herm.: εἶδύν ποτ' ἥδη Φινέως γεγφαμμένας δεῖπνον φερούσας · ἄπτεροί γε μὴν ίδεῖν αὐται κ. τ. λ.

Die herausgeber nehmen meist (ausser Müller) eine lücke an; Her-

mann vor dem verse 50, Dindorf hat jetzt nach demselben die zeichen gesetzt; doch scheint mir des letzteren frühere angabe, dass die lücke nach non stattfinde, die richtigste, wenn man einmal eine lücke annehmen zu müssen glaubt; denn schwerlich darf man Peréwe zu weit von deineor entfernen. Der grund aber für eine lücke ist meines erachtens nicht der, dass die Harpyien genannt sein müssten; denn die Pythia sucht in ihrem gedächtniss gestalten (τύπους v. 49), mit denen sie die ihr dem namen nach auch noch unbekannten Erinven vergleichen könnte, nicht aber namen; sondern vielmehr der, dass es an einem subject mangelt, was reroauueras nicht sein kann, und an einem worte, das den gegensatz zu ἄπτερά γε μὴν ίδεῖν αὐται bilde, dessen man durchaus bedarf. Fände sich ein solches wort, so wäre die lücke - nicht unmöglich vielleicht, aber unnöthig. Ein solches wort aber erhält man, wenn man für ποτ' ήδη, wovon ήδη jedenfalls unnöthig und prosaisch ist, ποτηνάς schreibt, substantive, wie es Pind. Nem. 3, 140 steht. "Ich sah weibliche flügelwesen gemalt, welche das mahl des Phineus davontrugen - (ergänze: denen möchten diese sonst nicht unähnlich sein) - aber freilich diese hier sind flügellos". Die femininalform kommt auch vor, und kann um so weniger auffallen, als schon seit v. 47 immer von weibern die rede ist. Ich meine die stelle könnte so gelesen werden; was sie noch abgerissenes hat, namentlich das asyndeton, ist grammatisch und logisch nicht mehr unerträglich, rhetorisch aber für den gedankengang und die stimmung der priesterin sogar recht passend. Dass endlich aus ποτηνάς leicht ποτ' ήδη entstehen konnte bei majuskelschrift, liegt auf der hand: es brauchten nur die letzten buchstaben durch umstellung aus NAC in ANC verwechselt zu werden, so lag dann die correctur AH nahe genug.

 Eum. v. 176 – 177: ποτιτρόπαιος δ' ῶν ἔτερον ἐν κάρᾳ μιάστορ' ἐκείνου πάσεται.

Zunächst hat Porson ον δ' corrigirt; am meisten vorschläge aber giebt es für das verderbte έκείνου. Hermann schrieb έστιν δν, früher έστιν ον, Bamberger έξ έμου, Schoemann αλτ' έκει, Ahrens έκ νέου. Aber die gothaer hat recht zu sagen quidquid excogitatum est ab editoribus mirifice languet. Scin eigner vorschlag aber genügt ihm selbst nicht: ποτιτροπαῖς έλουν ἕτερον ἐν κάρα μιάστορ εὐκτὸν ον πάσεται. Ich verstehe dies nicht recht. Soll μιάστορα abhängen von ἐλον, wie es nach den citirten stellen

aroc shavrer etc. den anschein hat, und sveror object zu naσεται sein, so dass der sinn wäre: "wenn er auch durch sühnungen den andern rachegeist auf seinem haupt vertreibt, so wird er doch das gewünschte nicht erlangen"? Aber was soll dann έτερος bedeuten, und wozu das futurum έλως! Doch vielleicht soll es anders verstanden werden; aber allerdings genügt mir der vorschlag auch nicht. Für die erklärung scheint die hauptsache das richtige verhältniss von έτερον μιάστορα zu sein. Μιάστωρ aber bedeutet an den beiden stellen (ausser dieser) wo es nicht "frevler" heisst, "rachegeist" und zwar Eur. Med. v. 1371 die geister der ermordeten kinder, Soph. El. v. 603 den Orest als rächer des vaters, also immer menschliche, nicht damonische geister. So wird auch wohl hier der έτερος μιάστωρ, den der schuldige, auch wenn er zum Hades flieht, sinden soll, ein menschengeist sein, und zwar der schatten der Klytämnestra. scheint ausser exeivou alles richtig. Wenn man nun bedenkt, dass die Erinyen überall das recht zu schützen behaupten, und sich über Apollo's übergriffe, indem er den sterblichen mörder schützt, beklagen, so ist wenigstens wahrscheinlich, dass der chor sage "der mörder wird dem gebührenden rächer nicht entgehen". Diess führt auf ex rouov, was namentlich durch den ge gensatz παρά νόμον v. 171 bestätigt wird.

5) Eum. v. 269—271. Dind., 266—268 Herm.: δψει δὲ κεῖ τις ἄλλος ἥλιτεν βυοτῶν ἢ Θεὸν ἢ ξένον τιν' ἀσεβῶν, ἢ τοκέας φίλους ἔγονθ' ἔκαστον τῆς δίκης ἐπάξια.

"Allo; für άllor ist unumgängliche emendation Heath's. Um im zweiten verse den vollen dochmius zu bekommen, pflegt man eine lücke anzunehmen und zu ergänzen: Hermann τιν οὐκ εὐσεβῶν, die gothaer ausgabe τιν ἀσεβῶν διῆγ'. Die worte τιν ἀσεβῶν tragen aber so offenbar das gepräge eines glossems an sich, ἀσεβῶν ist neben ἥλιτεν so schwach, die drei objecte reihen sich so concinn an das verbum ἥλιτεν, sobald man das verallgemeinernde τινά los ist, dass ich keinen zweifel habe, man müsse die dochmien durch streichung jener worte herstellen, ohne dabei die syllaba anceps in der schlusslänge des ersten dochmius zu übersehn. Sie wird aber entschuldigt durch die wiederholung des ἥ, nach Rossbach und Westphal metrik p. 560.

 Eum. v. 302 Dind., v. 299 Herm.: ἀναίματον βύσκημα, δαιμόνων σκιά.

Hierzu bemerkt der Gothaer herausgeber: "nihil vel mediocre ad hunc versum sanandum aut explicandum proferri memini." In der that ist schwer zu sagen was σκιά δαιμόνων bedeuten solle, und selbst die einfachste erklärung, dass es das den daemonen verfallene eigenthum bedeute, hat doch Hermann, nachdem er sie vertheidigt, so wenig behagt, dass er später βόσκημα τῶνδε δαιμόνων gesetzt und σκιά für "aus der erklärung in den text selbst gekommen" erklärt hat. Aber wie hätte σχιά in die erklärung kommen können, wenn es nicht im text stand? welchem interpreten wäre es eingefallen, etwa ἀναίματον βόσκημα durch σκιά zu erklären? Znia hat sicherlich seine rechte stelle im text, und das verderbniss ist in δαιμόνων zu suchen. Wenn jemand durch blutverlust sehr geschwächt ist, so sagt man ganz passend von ihm, er sei nur noch ein schatten; aber derjenige eines gottes? nein, derjenige eines gesunden, bluterfüllten menschen. Hiernach emendire ich

σταίματον βόσκημ', έναιμόνων σκιά.

Das wort ἐναίμων, synonym mit ἔναιμος weisen die lexica aus einer stelle des Hippocrates nach. Wenn es aber auch gar nicht vorkäme, so hätte es von Aeschylus ebensogut wie πολυαίμων Suppl. v. 846 gebildet werden können.

7. Eum. vs. 347 Dind., vs. 345 Herm. ff. Dieses strophenpaar hat unglaublich gelitten, und bis jetzt haben die bemühungen der herausgeber nur an wenigen stellen zu einer art von einigung geführt. Auch halte ich eine völlig sichere restitution zur zeit für unmöglich, aber an einigen stellen glaube ich das verständniss fördern zu können. Vs. 347 wird man zunächst wohl bis etwas gefunden ist, was bei gleich passendem sinne den schriftzügen noch näher käme, Prien's emendation αθανάτων δίγ' έγειν γέρας (für α. δ'απέγειν γέρας) beibehalten müssen; denn des Gothaer herausgebers conjectur α. δ' απέγειν γόας (sic: sollte wohl heissen α, δ' απ' έγειν γοάς?) beruht erstens auf einer gar zu kleinlichen unterscheidung zwischen γοή und δαίς (in v. 348), gleichsam zwischen trank und speise, und lässt zweitens das de stehen, das eben hier, wo der gedanke kommen soll auf welchen λάγη τάδ' im vorigen verse hinweiset, unlogisch und unmöglich ist. Vs. 353 (348) haben die handschriften πανλεύχων δὲ πέπλων

αμοιρος ακληρος ετύγθην. Das erste wort wird gewöhnlich παλλεύχωτ, von Rossbach und Westphal metrik p. 176 παντολεύχων geschrieben, um den vers mit einem creticus, der einer trochaischen dipodie in der rhythmischen messung gleichkommen würde, beginnen zu lassen. Da aber der vers jedenfalls auch mit einem spondeus beginnen kann, und von seiten der wortbildung beide formen gleichberechtigt sind (cf. Lobeck ad. Phr. p. 673), so wird es auf die antistrophe ankommen, ob sich dort das der kürze in παντο- entsprechende γάρ als echt oder interpolirt erweisen wird. Noch fehlt dem dactvlischen rhythmus des verses eine kürze nach πέπλων, welche Müller nicht unpassend durch ἀπόμοιoos, Franz weniger gut durch αμ' αμοιφος ergänzte. Am leichtesten konnte wohl die erste sylbe von πανάμοιρος nach παλλεύxor ausfallen, und dies wort dürfte auch für den sinn das passendste sein. Hermann's und Dindorf's zu willkürliche änderungen kann man hier wie in der antistrophe ohne weiteres übergehen. In der zweiten hälfte der strophe wird man zunächst vs. 357 (352) wohl nicht umhin können die correctur des Turnebus entτόνως für έπὶ τόν, ω, mit Dindorf anzunehmen; denn die ellipse ἐπὶ τόν "auf ihn" sc. uns stützend, ist an sich unerhört, und die redeweise hätte etwas untragisches. Am schlimmsten steht es mit dem ende der strophe. Die handschrift hat κράτερον όνθ' όμοίως μανρούμεν ὑφ' (schlechtere codd. ἐφ') αίματος νέου. Mit seltener übereinstimmung haben hier die herausgeber den schluss der strophe nach dem metrum der antistrophe verändert, und diese vermeintliche metrische nothwendigkeit hat sie wohl veranlasst, die worte selbst für sinnlos und έφ' αίματος νέου für ein glossem zu erklären, und sich zum ersatz derselben zu den allergewagtesten conjecturen zn versteigen, zu welchen νφ' αίματος νέου nimmermehr glossem sein kann: Hermann νέου άλμα, Dindorf γεόαμ μου "quia furiae crimina celeriter ulciscuntur" praef. Ed. III. p. LXVII! Dies ist freilich der verkehrte weg zur emendation gewesen; gerade die beobachtung des metrums führt vielmehr dazu die worte der strophe für fast richtig anzuerkennen und die antistrophe zu ändern. Der grundrhythmus nämlich dieses ganzen gedichtes, wenigstens der drei ersten strophenpaare ist der trochaische; im vierten strophenpaar treten iamben und dochmien ein. Namentlich aber tritt von strophe α' bis antistrophe γ' die trochaische catalectische tetrapodie hervor, deren zgóros in ver-

schiedenen umformungen, mit syncope der zweiten thesis (= 2 cretici) wozu oft eine auflösung der arsen sedibus imparibus tritt, namentlich die zweiten hälften der beiden ersten strophenpaare beherrschen: s. Rossbach und Westphal metrik p. 157. Zum schluss der strophe aber pflegt der rhythmus nach allem wechsel wieder rein hervorzutreten. So schliesst im ersten strophenpaare sowohl die strophe als auch der refrain (αγ | νισμα χύριον φόνου; υμνος έξ Ερινύων | θέσμιος φρενών άφόρ | μικτος αὐονά βροτοῖς); so schliesst das dritte strophenpaar (δργησ | μοῖς τ' έπιφθόνοις ποδός). Da nun auch die zweite hälfte des zweiten. unseres, strophenpaares mit demselben rhythmus in reiner gestalt beginnt (δωμάτων γὰρ είλόμαν - ας απηξιώσατο), muss man nicht annehmen, dass auch die ganze strophe, wie strophe  $\alpha'$  und y' an ihrem schluss diesen rhythmus rein und deutlich auftreten lasse, damit der hörer den grundrhythmus nicht aus dem ohr verliere? Dies geschieht nun eben in den worten vo' aluatoc véov. denen zum vollständigen schema - v - v - v - nur die erste länge fehlt. Weit entfernt aber sinnlos zu sein, geben sie einen ganz einfachen, nothwendigen sinn. Néor alua ist "frisches blut" und bedeutet die blutspur, welche den nachsetzenden chor leitet; so heisst νσ' αίματος νέου "auf veranlassung, in folge, vermittelst des frischvergossenen blutes." Diese bedeutung der praposition vno, dass sie einen ausseren umstand, der etwas befördert oder veranlasst, andeutet, ist im allgemeinen allerdings seltener als der, dass sie einen seelenzustand andeutet (vno yapas), liesse sich aber doch aus prosaikern und dichtern mit mindestens einem dutzend stellen belegen, die man in den lexicis nachsehen möge. Es bleibt noch übrig diese worte mit den vorhergehenden zu einem passenden sinne zu verbinden, und dabei die corruptel, welche noch in ομοίως μαυρούμεν liegt, zu heben. Όμοίως ist sinnlos, denn nirgends ist von einer vergleichung die rede; sehr passend aber ist "μως nach κρατερον "το", wie auch Hermann Mavoovuer warf H. L. Ahrens als glossem früher vorschlug. heraus. Es ist aber nicht wahrscheinlich, dass ein so seltenes wort glossem sein sollte, man sieht nicht zu welchem anderen wort, auch ist seine bedeutung keineswegs unpassend. Es wird vielmehr nur eine leichte verständliche form desselben verbi, um es kurz zu sagen, das verbum finitum für den infinitiv μανουνν bineincorrigirt sein von einem leser, der den zusammenhang nicht

mehr übersab, welcher folgender ist: wie im ersten theil der strophe von γιγνομέναισι λάχη τάδ΄ ἐφ' άμῖν ἐκράνθη der infinitiv δίχ' ἔχειν γέρας abhängt, so hängt im zweiten theil von εἰλήμαν ausser dem object δωμάτων ἀνατροπάς noch der infinitiv μαυροῦν ab. Und so lautet die zweite hälfte als eine periode:

δωμάτων γὰς είλόμαν ἀνατροπὰς, ὅταν Ἅρης τιθασὸς ὡν φίλον ἔλη, ἐπιτόνως διόμεναι,

κρατερον όνθ' όμως μαυ | ρούν ύφ' αίματος νέου: "Denn ich habe den umsturz der häuser überkommen, wann häuslicher mord einen blutsfreund hinrafft, angestrengt verfolgend ihn (den mörder) wie kräftig er auch ist zu vernichten (geleitet) durch die frische blutspur." Object zu µavoov ist, wie sich zeigt, nicht eigentlich κρατερόν (was vielmehr in den participiellen nebensatz gehört) sondern es ist aus Appe zu entnehmen, welches wort durch eine art doppelter metonymie den mord und den mörder zugleich bezeichnet. Dass zu είλόμαν der plural διόμεναι gesetzt ist darf keineswegs auffallen; in diesem ganzen liede findet solch ein wechsel der numeri fortwährend statt (cf. v. 339, 360-62, v. 381 worauf sich v. 391 ἐμοῦ bezieht, da die ἀντ. δ' den anacoluthischen nachsatz zur strophe enthält). Der sinn ist sicher einfach und passend. Die Gothaer freilich folgt einer ganz anderen vorstellung. Sich anschliessend an die worte eines gelehrten im Rh. Mus. XII, p. 533: "man müsste sich wundern, wenn der dichter sich die vorstellung hätte entgehen lassen, vergossenes blut mache den weg schlüpfrig" schreibt sie: xparepor oid' oliogo μανρούμεν άφ' αίματος νέου. Ich will mich bei einzelheiten nicht aufhalten - aber da doch von einer langen verfolgung die rede ist (διόμεναι), soll nun das blut den ganzen weg des flüchtlings schlüpfrig machen? Man denke sich eine blutlache z. b. von Mycenae über Delphi, über land und meer, bis nach Athen! Das ist eine ungeheuerliche, äusserst hässliche vorstellung, auf die wohl ein philologe kommen konnte, die aber dem dichter ganz fern liegt. Bei ihm wird das vergossene blut an der stelle des mordes zu einem unvertilgbaren, stets den mord bezeugenden und rache heischenden blutfleck von der mutter erde aufgetrunken (cf. Cho. v. 66. Eum. v. 261). Bei der verfolgung des mörders aber liegt hier wie überall das bild der jagd zu grunde: die Erinyen sind die "zornigen hunde", die noch im schlaf sich anfeuernd bellen (v. 131), der verfolgte ist das "scheue wild"  $(\pi\tau\omega\xi,\,\partial'\eta\varrho)$ , das aus den netzen entkommen ist (v. 113) und dabei hat das blut nur als leitende spur eine stelle, dessen duft den verfolgern das dasein des verfolgten verräth, v. 254  $\partial\sigma\mu\dot{\eta}$   $\beta\varrho\sigma\tau\epsilon(\omega\tau,\alpha\dot{\iota}\mu\dot{\alpha}\tau\omega\tau)$ , v. 245  $\mu\eta\tau\nu\tau\dot{\eta}\varrho$   $\ddot{\alpha}\varphi\partial\epsilon\chi\tau\sigma\varsigma$ , nicht aber als vergossene lache.

Bei der antistrophe ist zunächst die vorfrage zu behandeln. ob man die verse 369-372 (360-64) μάλα γὰρ οὖν - ἄταν hinter der strophe y', wo sie in den handschriften stehen, soll stehen lassen oder sie mit Heath zur antistr.  $\beta'$  ziehn. Ersteres hat ausser Schoemann meines wissens nur der Gothaer herausgeber gethan, schlägt aber um eine art metrischer responsion zu erlangen, einen bequemeren weg ein als Schoemann. Während nämlich dieser den text als bis auf einen vers vollständig ansieht, und drei mesoden von verschiedener grösse annimmt (eine völlig unerhörte, bei Aeschylus vollends undenkbare metrische gestaltung!), nimmt die Gothaer zwei lücken von je 5 versen am ende von antistrophe  $\beta'$  und  $\gamma'$  an (die man eben beide durch umstellung vermeidet), und erreicht dadurch ausser der leichten responsion noch die bequemlichkeit, sich nun auch nicht mehr um den zusammenhang des ganzen kümmern zu müssen, denn der ist doch einmal durch den ausfall von 10 versen unrettbar zerstört. halte es für unnöthig die gründe, welche für die umstellung zeugen, noch einmal zu wiederholen. Nur dies eine: der herausgeber wundert sich, dass die vertheidiger der umstellung behaupten, μάλα γὰρ οὖν άλομένα folge in besserem zusammenhange nach Zεύς - απηξιώσατο als nach δρχησμοῖς - ποδός. Freilich, man tanzt und springt mit dem fusse, - und diese einsicht eben ist der grund, wesshalb ein abschreiber der den Aeschylus hier auch nicht mehr verstand die verse an ihre jetzige falsche stelle im codex setzte, die er für die rechte hielt - aber darf man denn den begriff "zusammenhang" so auf ein oder zwei worte beschränken? Ohne mich nun mit den ansichten anderer aufzuhalten will ich kurz sagen, wie ich die antistrophe verstehe. Vs. 360 (355) halte ich das medium σπευδόμεναι durch Ag. 151 σπευδομένα θυσίαν (wo die variante des Guelph. keine autorität hat) für genügend belegt: man konnte sonst freilich auch in demselben sinne σπερyousvas schreiben. Auch der nom. plur. hat seine richtigkeit, obgleich έμαίς darauf folgt. Ferner fragt sich, was αφελείν τινα τάςδε μερίμνας bedeute. Die meisten herausgeber beziehen τινά auf die götter oder Zeus; Hermann schrieh vivi "jemand dieser sorgen zu überheben." Ich kann in diesem gedankengange keinen sinn finden. Der chor hat in der strophe seine aufgabe festgestellt, nun wendet er sich zur beschreibung der ausführung. Deshalb beziehe ich virà auf die mörder, schreibe rads uspiura (C und I wechseln ja oft genug) und übersetze: "wenn ich mich aber beeile jemanden hinwegzuräumen durch diese bemühung," so dass ageleir rira die ausführung des navgoor der strophe ist. Diese bedeutung des agaspéw scheint schon durch v. 444 μέλημ' άφαιρήσω μέγα genügend belegt; ehedem glaubte ich areleir schreiben zu müssen. Im folgenden verse ist litais offenbar corrumpirt und noch nicht restituirt; allenfalls könnte man sich mit H. Voss' έμαῖς μελεταῖς behelfen, doch ziehe ich dem noch έμαῖσι δίκαις sowohl der schriftzüge (AITAIC, AIKAIC) als auch des sinnes wegen, den ich unten rechtfertigen werde, vor. V. 3 hat keine kritischen bedenken; v. 4 nehme ich vorläufig als von H. L. Ahrens richtig restituirt an Zeve aimograyee xxl., wobei die verlängerung αίματοσταγές und γάρ auf rechnung eines interpreten kommen. Die entscheidende frage für die erklärung ist nun, da man jedenfalls eine parenthese annehmen muss sobald man onevδομένα δ' άφελεῖν bezieht auf καταφέρω, wie weit man sich diese parenthese ausgedehnt denkt, ob von Zeve bis anneiwago, oder ob man auch den vorhergehenden vers μηδ' ές άγκρισιν έλθεῖν hinzuzieht. Ich nehme das letztere an, wegen der bedeutung von ἄγκρισις, was man meistens willkürlich mit "certamen, tentamen" übersetzt hat. 'Araxpiois heisst doch in der attischen rechtssprache - und diese allein kann hier in betracht kommen, da die ganze stelle sich im juristischen gedankenkreise bewegt, wie areλειαν, ich meine auch λέσγας und δίκαις bezeugt, und weil die Athener wenn sie dies wort hörten schwerlich an eine andere als seine juristische bedeutung dachten - araxquous heisst "voruntersuchung" d. h. die ermittelung der thatsachen, welche die nothwendigkeit einer gerichtlichen verfolgung constatiren. Demnach heisst μηδ' ές άγκρισιν έλθειν "nicht zur (gerichtlichen vor-) untersuchung zu kommen", und kann sich nicht, wie die gewöhnliche meinung ist, auf die Erinyen beziehen, sondern muss auf die mörder oder auf die götter gehn. Das erstere ist wahrscheinlicher: dann gehören diese worte zum folgenden verse, den schon

der scholiast richtig auf το των φονέων έθνος bezog, άγκρισιν ist zunächst zu verbinden mit λέσγας ας und απηξιώσατο in έπηξιώσατο zu verändern, wobei man eine interpolation desselben correctors welcher auch γάρ hineinsetzte, anzunehmen hat. Dann heisst der erste theil der antistrophe: "wenn wir aber uns beeilen jemand hinwegzuräumen durch diese bemühung, die völlige freiheit der götter aber durch meine gerichte zu bestätigen -Zeus hat dies blutriefende hassenswerthe volk nicht einmal zur voruntersuchung seiner gerichtsversammlung zu kommen für werth gehalten - dann also gewaltig springend stürze ich etc." Die oberen götter haben so sehr mit den mördern nichts zu thun haben wollen (so behaupten die auf ihre rechte eifersüchtigen Erinyen und Athene bestätigt es beinahe v. 472), dass sie nicht nur die vollziehung der strafe, sondern auch die ermittelung des thatbestandes denselben völlig überlassen haben, und hierin eben besteht die areleia (freiheit von gemeindelasten) der götter. Liesse sich freilich μηδ' ές άγχρισιν έλθεῖν auf die götter beziehen, ich meine liesse sich wahrscheinlich machen, und durch phrasen des attischen sprachgebrauchs belegen, dass eig ärnpiour éldeir soviel bedeuten könne als unser deutsches "zu gericht", oder "auf's gericht gehen", vom richter und seiner bemühung, was mir etwas zu modern vorkommt und wofür ich nur etwa Demosth. Cor. &. 210 όταν είςίητε κρινούντες, Aristoph. Vesp. 560 είσελθών sc. τὸ δικαστήριον, argumentum Vesp. έφοίτα είς δικαστήρια anführen kann (während eigieras eig dinge von den partheien der stehende ausdruck ist, welcher ές ἄγκρισιν έλθεῖν vom angeklagten eben wahrscheinlich macht): dann wäre die erklärung noch einfacher. Man sähe dann μηδ' ές άγκρισιν έλθεῖν als epexegese zu θεών απέλειαν an, "die freiheit, sich nicht einmal zur untersuchung verfügen zu brauchen," liesse im folgenden γάρ und ἀπηξιώσατο stehen indem man die parenthese wieder auf v. 4 und 5 beschränkte und schriebe in der strophe v. 4 mit Rossbach und Westphal narzoleńnor. Aber bis jetzt fehlen mir hierzu noch mehr belege; die grundanschauung bliebe übrigens dieselbe. bleibt noch übrig den schluss der antistrophe dem der strophe entprechend herzustellen. In dem codex steht σφαλερά τανδρόμοις χώλα δύσφορον άταν. Den gedanken χώλα, δύσφορον άταν wird man wohl gerne loswerden wenn sich dafür ein so genügender grund wie die metrische responsion angeben lässt; so frei

auch der gebrauch von  $\tilde{\alpha}\tau\eta$  sonst ist, so hat doch die vorstellung  $\pi o\delta \delta c$   $\tilde{\alpha} \varkappa \mu \dot{\eta}$  und  $\varkappa \tilde{\omega} \lambda \alpha$  seien die  $\tilde{\alpha}\tau \eta$ , etwas wunderliches. Ich vermuthe  $\delta v \sigma \varphi \delta \rho \omega c$   $\tilde{\alpha} \gamma \alpha \tau$ , und wenn man nun noch  $\tau \alpha \tau v \delta \varrho \delta \mu o i \sigma v$  schreibt, so ist die entsprechung hergestellt, bis auf die licenz dass der länge  $\tilde{\delta} v \theta$  in der strophe zwei kürzen  $\tau \alpha v v - m \omega c$  in der antistrophe entsprechen. Die auflösung ist nicht unmöglich da die folgende thesis nicht syncopirt ist, und dass bei aufgelösten längen weder Aeschylus noch Euripides in den trochaeen der chorgesänge die antistrophische responsion stets beobachten, haben Rossbach und Westphal metrik p. 159 bemerkt, und Cho. 787  $\delta i \alpha \delta i \varkappa \alpha c$  welchem v. 789  $\tau o v v \delta i v$  entspricht ist ein gesichertes beispiel dafür. Jedenfalls kann man ohne gewaltsamkeit  $\tau \alpha v v \delta \varrho \delta \mu o i c$  nicht entsprechend ändern. Die zweite hälfte lautet nun:

μάλα γὰρ οὖν ἀλομένα ἀνέκαθεν βαρυπεσῆ καταφέρω ποδὸς ἀκμάν, σφαλερὰ τανυδρόμοισιν κῶλα, δυσφόρως ἄγαν.

Nimmt man nun mit dem scholiasten σφαλεφός in activer bedeutung, so ist der sinn einfach genug: "gewaltig also springend lasse ich von oben herab die gewichtige fussspitze fahren gar schwer zu ertragen, die glieder, welche für lange gelaufene (τα-ννδρόμοισι sc. τοῖς φεύγονσιν) umstürzend sind." Die vorstellung ist nach erörterung des rechtspunktes zum bilde von der jagd zurückgekehrt; die Erinys hat ihr opfer durch lange flucht ermattet (μανροῦν), nun, um ihm den rest zu geben (ἀφελεῖν) springt sie ihm von oben herab auf den nacken wie ein raubthier, dem sie namentlich durch das häufig erwähnte "blutschlürfen" eher als einem menschlichen jäger vergleichbar ist, und der verfolgte bricht unter ihrer last zusammen. — Mag nun im einzelnen noch manches zweifelhafte bleiben, den zusammenhang des ganzen wird man schwerlich richtig anders angeben können.

8. Eum. v. 481 Dind., v. 471 Herm. haben die codd.: τοιαῦτα μὲν τάδ' ἐστί· ἀμφότερα, μένειν πέμπειν δὲ δυσπήματ' ἀμηχάνως ἐμοί.

Stanley schrieb  $\tau \varepsilon$  und  $\delta v \sigma \pi \acute{\eta} \mu \alpha r \tau$ , Hermann folgt ihm. Diese lesart giebt den sinn: "es ist für mich ein unglaublich  $( \dot{\alpha} \mu \eta \chi \acute{\alpha} r \omega \varsigma )$  unheilvoll ding, ob sie bleiben oder ob ich sie entlasse." Da gäbe es also keinen ausweg, das unglück bliebe auf jeden fall.

Ebenso nach Dindorfs sonst durchdachter schreibart πέμπειν τε τάςδε πημ' αμηγάτως τ' έγει. Das will aber die göttin offenbar nicht sagen, sondern sie sucht einen ausweg um das unglück zu vermeiden. Ihre rede bisher hatte folgenden gang: "die sache ist schwieriger als ein sterblicher meint. Mir ist es nicht deute richterin über mord zu sein : um so mehr, da ich dich (Orest) als meinen schützling angenommen habe (und dadurch gewissermassen parthei geworden bin). Wollte ich aber dich freisprechen so ist es nicht leicht, jene ohne schaden loszuwerden." Also nur wenn sie richterin ist, sieht sie keinen ausweg; sie kann weder ihren schützling preisgeben, noch verurtheilen, noch auch die Erinven ohne schaden ihres landes beleidigen, indem sie den Orest schützt oder freispricht, und deshalb setzt sie ein neues unpartheiisches gericht ein, dessen richterspruch sie entweder ihrer schutzpflicht enthebt, oder den Erinven weniger veranlassung zum gegründeten zorn giebt. Deshalb müssen die verse heissen:

άμφότερα, μένειν

πέμπειν τ' απημάντως, αμηγάνως έμοί (sc. έχει).

Man kann τάςδε leicht entbehren, weil ergänzen, nicht aber ἐμοί. Denn dieses wort bildet den nothwendigen gegensatz zum folgenden gedanken: "darum will ich andere richter einsetzen." Diese verse sind so zu lesen:

έπεὶ δε πρᾶγμα δεῦς' ἐπέσκηψεν τόδε, φόνων δικαστάς ὁρκίους αἰρουμένη Θεσμόν μὲν (für τόν) εἰς ἄπαντ' έγω θήσω χρόνον, 485 ὑμεῖς δὲ κτλ.

Hermann nimmt nach v. 484 Dind. eine lücke an; diese ist nun nicht mehr nöthig.

9. Eum. 751. Dind., 743 Herm.: γεώμης δ' ἀπούσης πημα γίγεται μέγα,

βαλούσα δ' οίχον ψήφος ωρθωσεν μία.

lch halte βαλοῦσα für verderbt, alle erklärungsversuche Hermanns, Lobecks, Wellauers für unmöglich. Was aber Müller's conjectur πάλλονσα helfen soll kann ich nicht einsehen. Apollo sagt: "zählt richtig; denn wenn eine stimme (an der nothwendigen zahl der freisprechenden) fehlt, so geschieht ein grosses unglück" — nun schreibe man παροῦσα δ', so geht seine rede einfach weiter: "ein einziger stimmstein aber, der nicht fehlt, richtet das haus — nämlich das der Atriden — auf". Der aorist ist nun nicht mehr der

sogenannte gnomicus, sondern bezeichnet das sofortige, momentane eintreten des ¿çθοῦν, worüber Bernhardy gr. Syntax p. 381.

10. Eum. v. 903 Dind., 893 Herm.:

όποια νίκης μή κακής ἐπίσκοπα.

In dieser antwort auf die frage des chors τί οὖν μ' ἄνωγας τῷδ ἐφυμνῆσαι χθονί; ist νίκης nicht zu verstehen, ebensowenig Hermanns vorschlag νεζίκης, wie der gothaer herausgeber richtig bemerkt. Νείκη soll doch "wettstreit" heissen: aber werden denn die hernach genannten segnungen etwa durch einen "edlen wettstreit" gewonnen, oder können sie ihn gar hervorrufen, wie Hermanns erklärung von ἐπίσκοπα durch ἐπιμελητικά schliessen lässt? Sie sind allein gegenstand des wunsches und gebets, so ein wunsch und gebet ist das ganze folgende chorlied, und darnach ist zu emendiren:

όποι αν εύχης μη κακης έπίσκοπα.

Ueber die auslassung der copula bei relativen mit αν s. Bernhardy p. 331. Die verallgemeinerung durch αν ist aber sehr passend, fast unumgänglich. Εὐχὴ μὴ κακή ist mit nachdruck gesagt, weil der chor vorher mit einer εὐχὴ κακή, einer ἀρά — denn das ist doch wohl der ἰὸς καρδίας — gedroht hat. Das adjectivum ἐπισκοπος ist selten und dabei vieldeutig: hier bedeutet es "bezweckt", also die ganze stelle: "was nur immer das ziel eines wohlgemeinten wunsches ist". Damit ist sie jedoch noch nicht ganz restituirt. Denn im folgenden verse ist καὶ ταῦτα "und zwar" ebenfalls verderbt; auch ist die construction inconcinn, da καὶ ταῦτα γῆθεν coordinirt werden soll mit ἀνέμων ἀήματα ἐπιστείχειν. Ich muss mich aber daranf beschränken auf diese corruptel aufmerksam zu machen. Vielleicht könnte man zwar:

καλώς τὰ γῆθεν έκ τε ποντίας δρόσου ἐξ οὐράνου τε κἀνέμων ἀήματα εὐηλίως πνέοντ' ἐπιστείχειν χθόνα

ertragen, ἐπιστείχειν als prädicat zu τὰ γῆθεν etc. sowohl als zu ἀήματα gedacht, abhängig von einem aus der frage der Erinyen zu entnehmenden κελεύω ἐφυμνῆσαι. Aber sichere emendation ist das freilich nicht. Ferner aber haben die verse 910—915 (897—902) mannigfache bedenken, welche nicht genügend beachtet sind. V. 910 τῶν δυσσεβούντων δ' ἐκφορωτέρα πέλοις: ἔκφορος heisst entweder "ein bekannt zu machender" oder "ein hinauszutragender" (bei Aristophanes) oder endlich, und zwar am ge-

wöhnlichsten, "das mass überschreitend". Davon passt hier nichts. 'Exφόρος aber heisst entweder (Arist. Thesm. 472) "ausplaudernd", oder "hinaustragend". So soll es hier heissen, und der gedanke bedeuten "mögest du aber die gottlosen mehr begraben". Welche gespreizte ausdrucksweise liegt im comparativ und in dem vom adjectiv, nicht vom comparativ abhängigen genitiv! Jeder unbefangene würde die worte übersetzen "mögest du mehr von leidenschaft hingerissen sein als die gottlosen". Weiter: στέργω γάρ, ανδρός φιτυποίμενος δίκην, το των δικαίων τωνδ' απένθητον γένος. Der gedanke ist jedenfalls schief ausgedrückt; nicht "ich liebe dieser gerechten leidenfreies geschlecht" will die göttin sagen, sondern "ich liebe das geschlecht dieser gerechten und wünsche dass es leidenfrei sei". Man kann aber aneronzor yeτος στέργω nicht so verstehen als ob dastände στ. το γένος είναι απέτθητον; die ellipse des infinitivs ware unstatthaft (s. Bernh. p. 331). Dass in dem worte φιτυποίμητ, obwohl es von seiten der formation nicht anzugreifen ist, ein ungewöhnliches und, weil Aeschylus sonst den begriff ποιμήν nicht auf leblose dinge zu übertragen pflegt, unäschyleisches bild liegt, werden die kenner des dichters fühlen. Nun folgt τοιαντα σούστι, im Laurentianus steht σοῦ 'στι. Das soll heissen "dergleichen ist deine sache, aufgabe". Ich bezweisle nun sehr, dass man den genitiv der personalpronomina statt der possessiva in der bedeutung des où navτὸς ἀνδοὸς ἐς Κόρινθέν ἐσθ' ὁ πλοῦς mit beispielen belegen könne (s. Bernhardy p. 165); es müsste hier heissen τοιούτο τὸ σόν, besser oor έργον τουτο; ware es aber auch nicht syntaktisch so ungewöhnlich, so haben die worte jedenfalls auf die nächst vorhergehenden zwei verse keinen bezug, in welchen nicht davon die rede ist. was zu erbitten oder zu thun die aufgabe der Erinys ist, wodurch der ganze sinn schwerfällig wird. Ausserdem sind diese worte entsetzlich prosaisch, und offenbar nur hingesetzt, um einen gegensatz gegen das folgende των αρειφάτων δ' έγω κτλ. zu gewinnen, dessen es gar nicht bedurft hätte, und der nicht einmal genau ausgedrückt ist, denn da es sich um einem gegensatz zwischen σοῦ und ἐγώ handelt, hätte es eigentlich ἐγὼ δέ statt δ' έγω heissen müssen. Die folgenden worte sind ebenfalls verworren genug: τῶν ἀρειφάτων δ' ἐγὰ | πρεπτῶν ἀγώνων οὐκ ἀνέξομαι τὸ μὴ οὐ | τήνδ' ἀστύνικον ἐν βροτοῖς τιμᾶν πόλιν. Αρείφαros heisst bei Homer (II. 19, 31, Od. 11, 41) "im krieg getöd-

tet"; hier soll es nun, wie bei sehr späten dichtern z. b. in den Argonautica, allgemein "kriegerisch" heissen. Dass aber Aeschvlus es in dieser bedeutung gesetzt habe, ist nicht wahrscheinlich; denn obwohl er einige homerische worte in mehr oder minder veränderter bedeutung braucht (z. b. άλφεσίβοιος, περίφρων), so ist doch kein beispiel dafür aufzuweisen, dass er, wie es hier sein würde, das etymon des wortes gänzlich ignorirte. Dass Hesychius eine aus den Νεανίσκοις citirte glosse ἀρείφαντον λημα (fragm. 152 Herm.) mit igyvoor, "Apri coixos wiedergiebt, beweist nichts, denn jene worte heissen viel wahrscheinlicher "muth (im kriege) zu tödten". Aber angenommen άρείφατοι πρεπτοί άγωτες seien "ausgezeichnete kriegerische wettkämpfe" und man nehme den sonderbaren ausdruck hin, wie erklärt man sich den genitiv bei obz ανέξομαι? 'Ανέγεσθαί τινός heisst doch "ertragen, sich gefallen lassen". Dass passt aber gar nicht her, denn offenbar soll oux άτέξομαι heissen "ich werde nicht aufhören" und ist das verb ungeschickter weise für παύομαι gesetzt, denn nur von einem verb dieser bedeutung konnte etwa neben den genitiven noch zo μη ου mit dem infinitiv abhängig sein. Falsch ist diese stelle im Passow - Rost'schen lexicon unter ariyo gegen ende beurtheilt. Endlich im letzten verse soll agreeixor jedenfalls effectiv verstanden werden: "ich werde diese stadt unter den sterblichen (durch ausgezeichnete kriegerische kämpfe) ehren, dass sie eine stadtsiegerin sei". Der gedanke ist aber auch verschroben ausgedrückt; die göttin wollte sagen: "ich werde nicht aufhören dieser stadt in kämpfen sieg über städte zu geben, so dass sie unter den sterblichen geehrt werde". Zu allen diesen schiefheiten im einzelnen kommt nun noch dass die verse insgesammt unnöthig und Der chor hat gefragt, was er für das land erflestörend sind. hen solle, darauf hat Athene bis vers 909 geantwortet, und damit hat sie ausgeredet. Was nun folgt, dass sie selbst ihr land liebt, und was sie dafür thun will, bedarf keiner erwähnung und gehört nicht hierher, wo es sich nur um die versöhnung der Erinyen handelt. Namentlich unpassend ist die erwähnung des kriegsruhms, da im ganzen folgenden chorliede nur von den segnungen des friedens und der furchtbarkeit des bürgerkrieges die rede ist. Kurz, ich bin überzeugt, dass diese sechs verse das werk eines interpolators, vielleicht eines patriotischen athenischen schauspielers sind, dem es leid that, dass der kriegsruhm seiner vaterstadt keine

erwähnung fand, der aber, indem er das aeschyleische pathos nachahmen wollte, es nur in unklarheit und bombast zu karrikiren verstand.

10. Der gesang der πρόπομποι am schluss der Eumeniden v. 1032 - 1047 Dind., v. 1014-1032 Herm. gehört zu den verderbtesten stellen des stückes. V. 1034 (1017) wird sich wohl L. Dindorfs schöne emendation εύφρονι für εὐθύφρονι bewähren; letzteres wort ist hierher aus v. 1040 (1020) übertragen, wo es seine rechte stelle hat. V. 1037 (1018) wird schwerlich zu emendiren sein; ich nehme mit Hermann vorläufig Musgrave's περίσεπτα τυγούσαι an, was den einfachsten sinn giebt. Wenn man nun strophe und antistrophe als eine periode und den versus intercalaris evaqueire de ympirat als parenthese ansieht, so wird man dieses strophenpaar sicher ziemlich richtig verstehen, denn weit von der wahrheit kann Musqrave's conjectur nicht abliegen, was den sinn betrifft. - Im zweiten strophenpaar ist v. 1 der strophe ίλαοι δε και ευθύφροτες γα metrisch so vollkommen, und sein gedanke "gnädig und gerecht dem lande" so passend, dass er sicher nicht anzutasten, sondern vielmehr als mass für die restitution des antistrophischen verses zu benutzen ist. V. 2 der strophe heisst δεῦρ' ἴτε σεμναὶ πυριδάπτφ, sein gegenvers Παλλάδος άστοισι Ζεύς πανόπτας. Es kann wohl kaum ein zweifel obwalten, dass die dactylischen rhythmen rein erhalten werden müssen, und dass Hermanns correctur Παλλάδος ἀστοῖς Ζεὺς ὁ πανόπτας richtig sei. Dies ergiebt für den strophischen vers den mangel einer länge vor oder nach σεμναί, welche Hermann durch σεμναί σύν, der gothaer herausgeber durch καὶ σεμναί ersetzt, wofür ich noch lieber aus unten ersichtlichen gründen σεμναί καί annehme. V. 3. der antistrophe ist vollkommen fehlerfrei und unveränderlich; mit ihm verglichen hat v. 3 der strophe an der ersten stelle den dactylus λάμπαδι statt des spondeus ούτω. Hält man nun dies wohl mit recht für unmöglich, so bleibt die wahl zwischen Hermanns vorschlag λάμπα, welche form zwar v. 387 (379) steht, aber in der bedeutung von "schmutz, moder", Eur. Suppl. v. 993 aber nur auf verfehlter conjectur beruht, oder dem des gothaer λαμπφ, was bei Lobeck paral. p. 340 aus Arcadius citirt wird, ebenfalls in der bedeutung von "schmutz, moder, schimmel", oder endlich sieht man mit Schoemann λαμπάδι für ein glossem anstatt eines worts wie etwa πεύκα an. Dies ist entschieden namentlich darum

vorzuziehn, weil in λαμπάς zunächst der begriff des leuchtens, nicht des verbrennens liegt, und das wort deshalb, wenn es auch oft genug von leuchtenden und dabei auch verbrennenden körpern gesagt wurde, doch nicht recht zu einem adjectiv wie avoidantos passt, sondern viel eher als glossem zu πυριδάπτω πεύκα gesetzt werden konnte. Nun bleibt v. 1 der antistrophe übrig, der im codex also steht: σπονδαί δ' ές τὸ πῶν ἐνδάϊδες οἴκων. Die schlimmste corruptel liegt hier in erdáides. Aeschylus war ein kühner wortbildner, aber alles hat seine grenzen und eine bildung wie onorδαὶ ἐνδάϊδες οίκων steht jenseits der grenze. Die aus er und einem nomen subst. componirten adjectiva sagen entweder aus, dass das substantivum, bei dem sie stehen, das ding mit dem er componirt ist, in sich enthalte, oder dass es in ihm befindlich sei: s. Lobeck parall. p. 380-382. So heisst Ervopoc "im wasser befindlich" oder "wasser enthaltend d. h. "wassersüchtig". "Ενθηρος δουμός Eur. Rhes. v. 289 heisst "voller wild". Ενθηρος πους Soph. Phil. 698 "der das gift des thieres enthaltende fuss", während fronous oft Aesch. Agam. v. 562 das "im thierreich befindliche", in die art des thiers übergegangene, verwilderte haar bedeutet. Σπονδαί ένδάϊδες wären also "trankopfer in denen fackeln sind" oder "die in fackeln sind"; wollte man aber auch den begriff der praeposition freier auffassen und übersetzen "trankopfer mit fackeln verbunden", so kann man wieder axwr nicht construiren. Wovon soll der genitiv abhängen? Die einzige möglichkeit ist, Hermann zu folgen, welcher übersetzt pax (σπονδαί) in omne tempus cum lumine taedarum in aedibus; er lässt also oixor abhängen von dem er in ένδάϊδες, und das ist eben das beispiellose, unmögliche. Es fragt sich nun, wie ist eine solche verwersliche form in den text gekommen? Durch ein ein blosses schreibversehen. Vergleicht man nämlich CHONAAIAEC mit ENAAIAEC, so ergiebt sich, dass das ganze wort bis auf die ersten buchstaben den beiden ersten worten des verses gleich ist, also eine irrthümliche repetition derselben sein wird, die man, als sie im text stand, so gut es gehen wollte, zu einem griechischen worte gestaltet hat. Ist man ἐ+δάϊδες los - was an sich sehr wünschenswerth ist, da die fackeln schon öfter und nur eben erwähnt waren - so ist freilich die restitution der übrigen, durch die correctur jenes schreibfehlers ebenfalls arg entstellten worte schwierig und nur annähernde wahrscheinlichkeit möglich. Zunächst zwar kann als ausgemacht gelten



dass von oixor die form falsch ist; aber auch der begriff des hauses hat hier keinen zweck. Mag man das wort von den Athenern oder Eumeniden verstehen, so ist an keines von beiden das trankopfer gebunden; dies kann in und ausser dem hause stattfinden, es ist dies nichts charakteristisches, erwähnungswerthes. Characteristisch aber für die opfer der Eumeniden ist, dass kein wein dabei sein durfte: dies wird nicht nur v. 107 erwähnt. sondern auch namentlich Soph. Oed. Col. v. 481, wo ein solches Eumenidenopfer genau beschrieben wird, besonders betont. vermuthe also, dass in oixor sich eine form von aoiros (v. 107) verborgen habe. Ferner muss man, wenn σπονδαί als trankopfer verstanden wird, was gewiss richtig ist, nach vers 1 der antistrophe ein punkt setzen, Παλλάδος άστοῖς zum folgenden ziehn, wo der dativus commodi zu συγκατέβα sehr erwünscht ist, v. 1 dagegen als grammatisch zum vorigen gehörig betrachten und also den refrain ολολύξατε νῦν ἐπὶ μολπαῖς wie in strophe a' als parenthese ansehn. V. 1 der ant. kann aber nicht wohl mit einem andern wort der strophe verbunden werden, als mit τεοπόμεναι, man muss also einen hiervon abhängigen dativ haben wie πυριδάπτω πεύκα und folglich σπονδαίς ἀοίνοις schreiben. Nun fehlen dem verse noch zwei silben zum vollen metrum. Dem sinne nach ist is zò παν, "für immer" wie Hermann erklärt ganz richtig; es bildet den gegensatz zu xab' odor. Die Eumeniden sollen sich erfreuen momentan an der fackelbegleitung, aber an weinlosen spenden für Ich vermuthe dass ¿ς τὸ πῶν ein glossem sei für einen selteneren ausdruck derselben bedeutung, welcher freilich schwer zu finden sein möchte; etwa ές τὸ τέλειον, oder ές τὸ πάνωρον: cf. Suppl. v. 690 (661), was ich natürlich weit entfernt bin für sicher auszugeben. Darnach lautet das zweite strophenpaar:

> ϊλαοι δὲ καὶ εὐθύφρονες γᾶ δεῦς' ἴτε, σεμναὶ καὶ πυριδάπτφ πεύκα τερπόμεναι καθ' ὁδόν, ὁλολύξατε νῦν ἐπὶ μολπαῖς σπονδαῖς δ' ἐς τὸ υ — υ ἀοίνοις. Παλλάδος ἀστοῖς Ζεὺς ὁ πανόπτας οὕτω Μοῖρά τε συγκατέβα. ὀλολύξατε νῦν ἔπὶ μολπαῖς.

Treptow a. d. Rega.

B. Todt.

## X.

## Aeschylos und Herodot über den $\varphi \vartheta \delta \nu o s$ der gottheit 1).

Dass die religiöse erkenntniss des menschengeschlechtes nicht, wie ein ruhig dahinfliessender strom, den weg von der ersten quelle bis zur mündung unter stetigem wachsthume zurücklege, sondern vielmehr die geschichte derselben dem unruhigen wechsel eines von ebbe und fluth bewegten meeres zu vergleichen sei, diese wahrheit tritt kaum irgendwo deutlicher hervor, als in dem entwickelungsgange des hellenischen gottesbewusstsein. sehen hier zuweilen ideen von der gottheit auftauchen, die sich weit über das niveau des allgemeinen volksglaubens erheben, aber vergeblich spähen wir nach dem fortwirken derselben in der nachfolgenden literatur; und es können jahrhunderte vergehen, bis wieder ein erleuchteter geist ersteht, der, nachdem er auf eigenen bahnen sich zu derselben höhe emporgearbeitet, das verwandte in dem vorgänger erkennend, trotz aller abweichung im einzelnen sich diesem freudig anschliesst. Zwischen beiden aber ringt indessen die schaar der übrigen auf ihre weise nach der lösung der höchsten probleme, unfähig, das bereits gefundene bessere zu ergreifen, und vielfach zurücksinkend auf eine stufe der erkenntniss, die sie nach unserer voraussetzung, die wir jetzt das ganze überschauen, längst überschritten haben sollten. So steht Aeschylos in einsamer höhe über dem glauben seiner zeit, und zwischen ihm und Platon begegnen wir selbst seinen zeitgenossen Pindaros nicht ausgenommen keinem mehr, der mit gleicher sicherheit und gleichem nachdruck die absolute reinheit und sittliche unantastbar-

<sup>1)</sup> Aeschylos ist nach Hermann und Schneidewin, Herodot nach Bekker, Aristophanes nach Bergk citirt.

keit des göttlichen willens hingestellt hätte; es ist, als wäre der geist jenes philosophirenden dichters gleich dem Alpheios unterirdische bahnen gezogen, ohne sich mit dem meere der späteren hellenischen anschauungen von der gottheit zu vermischen, - bis er in ferner folgezeit in den erhabenen gedanken des dichterischen philosophen sein αμπτευμα σεμτόν, seine Arethusa fand. Wie wenig nun der äschyleische gottesbegriff in die vorstellungsweise der dem dichter unmittelbar folgenden periode durchgedrungen ist, das wird am deutlichsten aus einer vergleichung desselben mit dem des Herodot, der etwa um dieselbe zeit zu sammeln anfing, wo Aeschylos zu dichten aufhörte (ol. 81). Besonders einladend zu einer solchen vergleichung ist der umstand, dass es uns vergönnt ist, beide schriftsteller ihre ansichten zum theil an einem und demselben stoffe entwickeln zu sehen, dass wir der geschichte Herodot's die Perser des Aeschylos gegenüberstellen können. Wir beschränken uns aber bei dieser untersuchung auf einen einzelnen, wiewohl entscheidenden punct, welcher am meisten geeignet ist, den characteristischen unterschied der beiderseitigen religiösen weltbetrachtung in's licht zu stellen, - auf die frage nach der bedeutung des göttlichen goorog.

Die differenz beider schriftsteller in betreff dieser frage soll im folgenden nachgewiesen werden. Es kommt aber nicht wenig darauf an, zu entscheiden, ob dieselbe bei Herodot eine bewusste oder eine unbewusste war. Dass Herodot von Aeschylos überhaupt wusste, steht fest; denn er sagt II, 156 bei erwähnung der ägyptischen sage über die abstammung der Artemis-Bubastis: έχ τούτου δὲ τοῦ λόγου καὶ οὐδενὸς ἄλλου Αἰσγύλος ὁ Εὐφορίωτος ήρπασε τὸ έγω φράσω, μοῦνος δὴ ποιητέων των προγετομέτων· ἐποίησε γὰρ "Αρτεμιν είναι θυγατέρα Δήμητρος. Diese vielfach für andere zwecke ausgebeutete stelle wirft für uns den gewinn ab, dass nicht nur die bekanntschaft des geschichtschreibers mit dem dichter im allgemeinen dadurch constatirt wird, sondern dass wir den Aeschylos gerade in seiner eigenthümlichkeit als religiosen dichter und als μονόφοων (Agam. 727) von Herodot anerkannt sehen. Es ist nun zwar durchaus unbekannt, welchem der untergegangenen dramen des Aeschylos jene notiz angehörte, und wir wissen demnach auch nicht, in welche periode seiner poetischen wirksamkeit dieselbe fällt; es wäre daher immerhin möglich, dass sie aus einer sehr frühen zeit stammte, wo die

ansicht des Aeschylos vom göttlichen @Póvoc noch nicht so abgeschlossen und scharf ausgeprägt war, wie dies in seiner letzten schöpfung, der Orestes-trilogie, der fall ist. Aber andrerseits spricht mehr als ein grund gegen die annahme, dass Herodot mit den späteren leistungen des dichters, die Orestea mit eingeschlossen, sollte ganz unbekannt geblieben sein. Der historiker erzählt uns (VI, 131) von dem auch bei Plutarch (Per. 3) erwähnten traume der Agariste, dass sie einen löwen geboren, worauf dann bald Perikles an's licht der welt trat, welcher von ihm als eine ganz bekannte persönlichkeit behandelt wird. Die erste politische that des Perikles war die im vereine mit Ephialtes (Plut. Per. 7. 9. Kim. 15. vgl. K. O. Müller, Eumeniden, p. 115 f.) durchgesetzte schwächung des Areopag, wogegen sich Aeschylos in den Eumeniden so energisch erhebt, der zugleich ebenfalls (Ag. 691 ff.) auf jenen traum vom jungen löwen unverkennbar anspielt, welche anspielung wiederum Aristophanes (Ran. 1431 ff.) auf den Perikles seiner zeit, Alkibiades, wohl nur übertragen hat. Jener politische kampf nun um die macht eines altehrwürdigen institutes kann der aufmerksamkeit Herodots schwerlich ganz entgangen sein; und mit Perikles zugleich und seinen helfershelfern musste in dieser angelegenheit überall auch der kühne gegner Aeschylos genannt werden. Ausserdem ist Aeschylos derjenige unter den tragödiendichtern Athens, welcher von sich sagen konnte (Aristoph. Ran. 868): ὅτι ἡ ποίησις οὐγὶ συντέθνηκέ μοι, dessen stücke zu Aristophanes zeit noch aufgeführt wurden, also in den jahren, wo Herodot den haupttheil seines geschichtswerkes ausarbeitete, während des peloponnesischen krieges, noch im volke und auf der bühne Athens lebten. Wenn somit anzunehmen ist, dass Herodot, der von den ihm gleichzeitigen ereignissen so mannigfache notiz nimmt, auch mit den letzten werken des Aeschylos noch bekannt gewesen sei, so ist sein religiöser gegensatz gegen diesen ein bewusster, und der grund desselben nicht in der unwissenheit des einen über den andern, sondern in der verschiedenheit der anlage und der religiösen tiefe zu suchen.

Noch möchte der zweifel zu beseitigen sein, ob es überhaupt erlaubt sei, die äusserungen eines dichters und eines geschichtschreibers über religiöse fragen als gleichermassen aus der seele beider hervorgegangen sich gegenüberzustellen. Was den Aeschylos betrifft, welchen schon Aristophanes (Ran. 1030 ff. 1053 ff.) als tendenz-

dichter darstellt, so lässt sich erwarten, dass er seine ansichten über das, was ihm das heiligste und höchste war, überall unzweideutig werde kundgegeben haben, zumal da eine entwickelung der handelnden charactere, wie wir sie bei Sophokles finden, ihm noch fremd ist, und dadurch alle hieraus etwa entspringenden missverständnisse bei ihm abgeschnitten werden. Aber auch schon die in die augen fallende thatsache, dass der chor des Aeschylos so häufig an der handlung des stückes wesentlichen antheil nimmt (Eumeniden, Hiketiden), zeigt uns, dass wir bei ihm keine feste gränze ziehen können, diesseits welcher allein, wie es wohl bei Sophokles der fall ist, eine klare äusserung der eigenen meinung des dichters erwartet werden dürfte. Ausserdem behauptet R. H. Klausen (theologumena Aeschyli p. 7) mit vollem rechte: neque ita quidquam de rebus divinis dicitur apud Aeschylum quasi in dubitationem possit vocari, sed profilentur id (personae) ut omnibus notum et de quo omnes consentiant. - Was andererseits Herodot anbelangt, so finden wir, dass alle gewichtigsten äusserungen desselben, mit denen wir es hier zu thun baben, in den reden niedergelegt sind, welche er seine hauptpersonen halten lässt. Die bedeutung dieser reden aber hat grosse ähnlichkeit mit der bedeutung jener sentenzen sittlichen und religiösen inhalts, welche Aeschylos seinen dramatischen gestalten in den mund legt; denn sie dienen dem Herodot, wie K. O. Müller (gesch. der griech. literatur bd. 1, p. 490) sagt, "weit weniger zur characterisirung der sprechenden personen, - sondern zur ausführung allgemeiner gedanken, namentlich vom neide der götter und den gefahren des iihermuths". Wir dürfen demnach ohne scheu die äusserungen über die gottheit bei Aeschylos und bei Herodot mit einander vergleichen unter festhaltung der voraussetzung, dass es die meinungen der beiden männer selbst sind, die wir einander gegenüber-Das resultat aber dieser vergleichung wird sein, dass der goorog der gottheit im sinne des Aeschylos mit dem herodoteischen kaum etwas anderes gemein hat, als den namen, - dass beide, um mit einem für ähnliche täuschende namensgleichheit gemünzten ausdrucke des Spinoza zu reden, nicht mehr verwandtes zeigen, quam inter se conveniunt canis, signum coeleste, et canis, animal latrans.

Das unterscheidende merkmal für die jedesmalige bedeutung des göttlichen \$\phi \Phi\_{\nu\_0} \cdot \cdo Aeschylos derselbe ist, nur in dem grunde gesucht werden, aus welchem die ansicht eines jeden den odorog hervorgehen lässt. Nach diesem müssen wir uns also überall zuerst erkundigen. Aristoteles (Eth. Nic. II, 7) bezeichnet als mitte zwischen odorog und έπιγαιρεκακία die νέμεσις, und erklärt dies so: ὁ μὲν γάρ νεμεσητικός λυπείται έπὶ τοῖς ἀναξίως εὐ πράττουσι», ὁ δὲ φθονερος ύπερβάλλων τούτον έπὶ πάσι λυπείται, ὁ δ' ἐπιγαιρέκακος τοσούτον έλλείπει του λυπείσθαι ώςτε καὶ γαίρειν. Genau genommen hat hier Aristoteles seiner neigung, jede tugend als eine mitte zwischen zwei extremen hinzustellen, zu viel nachgegeben, und übersehen, dass im grunde nur ein gegensatz besteht: der zwischen réueois, dem unwillen über unverdientes glück des andern, und goorg, dem unwillen über jedes glück desselben, ob verdient oder unverdient, - welcher letztere dann durch den umschlag jenes glückes sich von selbst in ἐπιγαιρεκακία umsetzt. Jedenfalls ist aber der goorg nach Aristoteles ein menschliches πάθας in schlimmem sinne; und dieses kann nun entweder eigentlich oder uneigentlich auf die gottheit übertragen werden, - eigentlich, wenn man, wie beim menschen, auch bei ihr als grund desselben das hohe glück eines andern an sich annimmt, - uneigentlich, wenn man, von einem höheren begriffe der gottheit ausgehend, die geltung der namensübereinstimmung auf die analogie der äusserungsweise beschränkt, bei andern wesen, was die götter der allgemeinen annahme nach sind, auch einen andern letzten grund des handelns voraussetzt, nämlich einen solchen, wobei die von Aristoteles geforderte μεσότης, das kennzeichen der tugend, ihre stelle findet, - wodurch dann odorog und reuegis thatsächlich zusammenfallen.

Zum glücke für unsere untersuchung tritt gerade hier, wo verwechslungen so leicht möglich wären, der seltene fall ein, dass Aeschylos seine betrachtungsweise der gottheit als eine eigene ausdrücklich derjenigen seiner vorgänger und zeitgenossen entgegengestellt hat, indem er die greise im Agamemnon, die weisen vertreter seiner vornehmsten gedanken, sprechen lässt:

παλαίφατος δ' ἐν βροτοῖς γέρων λόγος τέτυκται, μέγαν τελεσθέντα φωτὸς ὅλβον τεκνοῦσθαι, μηδ' ἄπαιδα θνήσκειν ἐκ δ' ἀγαθᾶς τύχας γένει βλαστάνειν ἀκόρεστον οἰζύν.

δίχα δ΄ ἄλλων μονόφοων εἰ.
μί· τὸ δυσσεβὲς γὰρ ἔργον
μετὰ μὲν πλείονα τίκτει,
σφετέρα δ΄ εἰκότα γέννα.
οἵκων γὰρ εὐ θυδίκων,
καλλίπαις πότμος αἰεί. (Ag. 722 ff.)

Hier ist so klar wie möglich ausgesprochen, dass hohes glück als solches nimmermehr der grund des unglücks werden könne, dass vielmehr, wo eine wendung des schicksals in's schlimmere irgendwie eintrete, ein sittlicher mangel als letzte ursache dieser wendung zu betrachten sei. Für die götter des Aeschylos ergibt sich denn daraus eben so klar, dass sie keinem menschen bloss desshalb zürnen, weil ein glänzendes loos ihm zu theil geworden, sondern dass, wo ihr zorn jemanden trifft, man mit sicherheit darauf rechnen kann, derselbe sei durch irgend einen frevel verschuldet. Wären alle stellen des dichters über diese frage in so einfachen und bestimmten ausdrücken abgefasst, wie die obige, so könnte man gar keinen zweifel darüber hegen, dass für Acschylos ein neid der gottheit nicht existire. Da uns aber von jenem καλλίπαις πότμος, dem erbtheile der gerechten, in allen dichtungen des Aeschylos nirgends ein reines bild entgegentritt, den vergötterten Darcios ausgenommen, mit dem es, wie wir zeigen werden, eine besondere bewandtniss hat, - da vielmehr Aeschylos so gut, wie Herodot, der ansicht huldigt, dass ein völlig leidensfreies menschenleben eine undenkbare sache sei und zumal glänzende verhältnisse sich gewöhnlich bald in's gegentheil verkehren (man sehe beispielshalber Ag. 1245 ff. 1301 f. Sept. 753 ff. Prom. 277 f. Suppl. 313 f. Ag. 529 ff. Ch. 1013 ff. Pers. 707 ff.), da das höchste, was der vernünftige mensch in diesem leben erwarten kann, auch nach Aeschylos nur ein βέλτερον κακοῦ, ein Sinotoor ist (Suppl. 1039 f.), und die ungetheilte seligkeit der Olympier ihm ewig unzugänglich bleibt, so müssen wir, wenn wir nicht den dichter eines widerspruches mit sich selbst zeihen wollen, annehmen, dass nach seiner ansicht auch ein εὐθύδικος im vollen sinne des wortes nicht existire, und hierin den grund der allgemeinen menschlichen beschränkung finden.

Zu dieser annahme haben wir aber auch das vollste recht. Denn die kurze und einfache antwort auf die frage, warum der mensch unbeschränkter lebensfülle und lebenslust nicht theilhaftig

werden könne, ist bei Aeschylos die: dass er zu schwach dazu ist. Seine sittliche kraftlosigkeit würde dem mächtigen reize schrankenloser mittel erliegen; es entstände ein krieg aller gegen alle in ungeheuren masstäben, allgewalt würde gegen allgewalt prallen, und absolute vernichtung alles lebens die folge davon sein. Kann doch selbst unter den göttern des Olympos nur ein einziger, Zeus, eine vollständige freiheit ertragen: ἐλεύθερος γαρ ούτις έστὶ πλην Διός (Prom. 55). Es giebt ein absolutes sittengesetz, welches dem menschen angeboren ist, und dessen bewusstsein seinem geiste auch in der höchsten aufregung niemals ganz ent schwindet. Dieses gesetz, an hundert stellen als δίκη oder θέμις bezeichnet, waltet einerseits auf erden, und steht andererseits in der hand und unter der obhut des höchsten gottes; an dieses knüpfen alle berührungen des Olympos mit der erde an. Wer die dien der eigenen lust und begierde gegenüber vollständig und in allen lagen des lebens aufrecht zu halten wüsste, dem könnte getrost jede macht in die hände gegeben werden, - denn er wäre sittlich stark:

> όπου γαρ ίσχὺς συζυγούσι καὶ δίκη, ποία ξυνωρίς τῆςδε καρτερωτέρα; (fr. 340),

aber keiner vermag es. Darum sind sie alle schwach, darum muss ihnen allen, welche sich selbst nicht bändigen können, von aussen her ein zaum angelegt werden, - darum muss den, welcher diesen zaum eigenmächtig abzuwerfen sucht, zu seinem und des ganzen wohl unerbittliche strafe treffen. Es versteht sich, dass Aeschylos einen unterschied der stufen im sittlichen leben nicht läug. net, - ja er geht darin so weit, dass er bestimmten lebensaltern, geschlechtern und nationen im ganzen einen höheren oder niedrigeren grad von sittlichkeit zuschreibt. So ist nicht zu verkennen, dass er das weib in dieser beziehung unter den mann stellt; denn aus der geringeren fähigkeit, jedem reize der leidenschaft zu widerstehen, lassen sich alle die einzelnen untugenden ableiten, welche dasselbe von dem manne unvortheilhaft unterscheiden. Dann wird wiederum das alter in sittlicher beziehung der jugend vorgezogen: γῆρας γὰρ ήβης ἐστὶν ἐνδικώτερον (fr. 375), und der Hellene dem barbaren (z. b. Ag. 886 f. 902 f. Suppl. 879 f.). Aber trotz dieser stufen sind sie doch allzumal sünder; und wir treffen in den tragödien des Aeschylos auf eine ziemliche anzahl von wenig lobenswerthen eigenschaften, die dem menschengeschlechte im allgemeinen zugeschrieben werden. Wenn es nach der ansicht unsres dichters, wie nach der des ganzen alterthums, natürlich und sittlich zugleich ist, den feind zu hassen und den freund zu lieben, so ist doch die leidenschaft geschäftig, auch zwischen freunden eine scheidewand zu aufzuführen, sobald beim verfolgen des eigenen vortheils einer des andern weg durchkreuzt. So beklagt sich Agamemnon bitter über den neid seiner kampfgenossen:

παύροις γὰρ ἀνδρῶν ἐστι συγγενὲς τόδε, φίλον τὸν εὐτυχοῦντ' ἄνευ φθόνων σέβειν (Ag. 799 f.), und über ihre heuchlerische scheinergebenheit:

ευ γάρ έξεπίσταμαι

δμιλίας κάτοπτρον, είδωλον σκιάς,

δοκούντας είναι κάρτα πρευμενείς έμοι (ib. 805 ff.);

νόσημα, τοῖς φίλοισι μη πεποιθέναι (Prom. 226 f.).

und Prometheus spricht als eine allgemeine wahrnehmung aus:

ένεστι γάρ πως τούτο τη τυραννίδι

Gegen denjenigen aber, welcher ihm, wenn auch nicht feind, doch gemeinhin gleichgültig ist, besindet sich der natürliche mensch im beständigen kriegszustande, und offenbart hiebei einen entschiedenen hang zum schlechten, namentlich zur erhebung seiner selbst auf kosten anderer. Dahin gehört die in den Hiketiden häusig wiederholte klage über die menschliche schmähsucht (Suppl. 469: 939 f. 963 f.), ferner der gemeine zug, welchen Klytämnestra anführt, die freilich gern anderen etwas aufbürdet: ogze ovyyovor Βροτοίσι τον πεσόντα λακτίσαι πλέον (Ag. 851 f.), dieselbe schadenfreude, welche die königin selbst späterhin so unverhohlen äussert, und die der chor dem Aegisthos mit den worten verweist: Αίγισθ', ύβρίζειν έν κακοίσιν ου σέβω (Ag. 1580). Es ist, mit einem worte, der egoismus, welcher das menschliche leben beherrscht. Der egoismus treibt die Aegyptiaden auf die jagd nach frevelhafter vermählung und an den strand von Argos (Suppl. 37 ff. 322 ff.), führt den Agamemnon nach Troja, wo er ehre

und beute holen will — denn bei Aeschylos steht der troische krieg nicht im lichte einer hellenischen nationalsache da, wie bei Herodot —; der egoismus verursacht den doppelmord der Oedipodiden, veranlasst Klytämnestra zu ihrer furchtbaren that und den Xerxes zu seinem Hellenenzuge. Und selbst der fromme und gerechte fühlt zeweilen nicht die kraft in sich, diesem mächtigen

drange zu widerstehen, und kommt um samt den frevlern, welchen er sich angeschlossen hat, — so Amphiaraos, über welchen Eteokles ausruft:

φεῦ τοῦ ξυναλλάσσοντος ὄφτιθος βροτοῖς δίκαιον ἄνδρα τοῖσι δυσσεβεστάτοις. ἐν παντὶ πράγει δ' ἔσθ' ὁμιλίας κακῆς κάκιον οὐδέτ, καρπὸς οὐ κομιστέος κτλ. (Sept. 578 ff.).

Vergl. fr. 333 und Soph. Antig. 370 ff.

Aeschylos bezeichnet diesen grundfehler der menschheit, sofern er sich in worten oder thaten äussert, mit dem namen der  $\tilde{\nu}\beta\varrho\iota\varsigma$ , welche ihm die ursache alles auf erden vorkommenden leides ist. Denn entweder führt dieselbe einen menschen feindselig gegen den andern, — und nicht der geringste theil des unglückes der sterblichen fliesst aus dieser quelle —, oder fordert sie direct das eingreifen der gottheit heraus, welches dann in den meisten fällen ein vernichtendes ist. Aus der grossen zahl von stellen, welche die  $\tilde{\nu}\beta\varrho\iota\varsigma$  in dieser weise characterisiren, heben wir nur zwei heraus, — die fortsetzung der oben citirten Ag. 733 ff.

φιλεί δε τίκτειν ύβρις
μεν παλαιά νεάζουσαν εν κακοῖς βροτῶν ὕβριν
τότ' ἢ τότ', ἔςτ' ἂν ἐπὶ τὸ κύριον μόλη
νέα ραφᾶ,
δαίμονά τε τὰν ἄμαχον, ἀπόλεμον, ἀνίερον,
θράσος μελαίνας μελάθροισιν "Ατας,
εἰδομέναν τοκεῦσιν—

und die bitte der Hiketiden an Zeus Suppl. 93 ff.:

ίδεσθω δ' εἰς ὕβριν βρότειον, οἴα νεάζει, πυθμὴν δι' ἀμὸν γάμον τεθαλώς, δυςπαραβούλοισι φρεσίν, καὶ διάνοιαν μαινόλιν κέντρον ἔχων ἄφυκτον, ἄταν δ' ἀπάτα μεταγνούς.

Von der dem bösen innewohnenden zeugungskraft, dem νεάζειν der ὕβρις, ausgehend könnte man, im vergleich mit Herodot VII, 137. I, 91 das höhere gerechtigkeitsgefühl der äschyleischen götter ebenfalls schlagend nachweisen; uns jedoch soll für diesmal

die untersuchung über den  $\phi \vartheta \acute{o} roc$  zu demselben resultate verhelfen.

Gegen die Bois nun reicht der von Prometheus stammende weltverstand nicht aus; hier bedarf es der sittlichen einsicht, welche den Zeus zum urheber hat (Ag. 163 ff.), welche in die eigene brust hinabsteigt, und hier die gränzen der menschlichen kraft erkennt, - wie Okeanos dem vertreter der menschheit zuruft: γίγνωσκε σαυτόν, καὶ μεθάρμοσαι τρόπους | νέους (Prom. 311 f.). Es ist dies jenes gooreir oder σωσρονείν, im gegensatze der sittlichen roos gosror (Pers. 751), welches Danaos seinen töchtern so dringend einschärft, damit sie ihren vortheil über die von der Bois beherrschten gegner sich währen mögen, und welchem er einen höheren werth zuschreibt, als dem leben selbst (Suppl. 162 f. 983 cf. 987). Der gottlose ist immer zugleich der thor, der wahnsinnige (Suppl. 96 ff., Ag. 377 ff.), ganz wie im alten testamente; der fromme Amphiaraos heisst: σώφρων, δίκαιος, άγαθός, εὐσεβής ἀτήρ (Sept. 591) und βαθείαν άλοκα διὰ φρενός καρπούμετος (ib. 574); sein fehler ist, dass er φρενῶν βία (ib. 592), wider bessere sittliche einsicht, mit den arooioi sich verbindet. Weisheit und verehrung des göttlichen rechtes ist ganz gleichbedeutend: οἱ προςκυτοῦττες την Αδράστειαν σοφοί (Prom. 946). Zur erlangung aber jener höheren einsicht bedarf es grosser prüfungen und läuterungen: nur durch leiden verleiht Zeus erkenntniss (Ag. 164 f.). - was der gelöste Prometheus unsers dichters gewiss anschaulich darstellte, - jene erkenntniss, welche dem menschen im gewöhnlichen leben durch die innewohnende selbstsucht getrübt wird, wesshalb Zeus eben diejenigen, die er lieb hat, vorzugsweise diese erziehende stärke, die εὐμετής βία (Suppl. 1038) seines armes fühlen lässt; - es bedarf dazu ferner eines kühnen entschlusses, einer selbstüberwindung, wie sie Hermes dem Prometheus anräth:

τόλμησον, ω μάταιε, τόλμησόν ποτε

πρὸς τὰς παρούσας πημοτὰς ὁρθῶς φροτεῖν (Prom. 1003 f.). Das wahre φροτεῖν also will mit mühe und kampf errungen sein, und ist durchaus persönliche eigenschaft des einzelnen: κοιτὸν τίχη, γτώμη δὲ τῶν κεκτημέτων (fr. 365). Aber bei der grossen leidenschaftlichkeit, welche besonders die von Aeschylos dargestellten personen der heroenzeit allenthalben an sich tragen, bei ihrem charakterzuge des ἀκύ und λαιψηρόν (fr. 282), ist diese

Dieser satz wird nun an den einzelnen hier in betracht kommenden stellen sich erproben müssen. Die meisten zweifel dagegen könnte der gefesselte Prometheus erwecken. Dort wird so häufig und nachdrücklich dem wohlthäter der menschheit eben das zum vorwurf gemacht, dass er ein γέρας der götter, das feuer, den sterblichen ausgeliefert (z. b. v. 7 ff., 37 f., 82 f.), es wird eben dieses vergehen so deutlich als ursache seiner bestrafung bezeichnet (107), und der φιλάνθρωπος τρόπος (v. 11, v. 28), die λίαν φιλότης βροτών (v. 123), welche sich in der that des Prometheus äusserte, als unrecht und unklug von den göttern verdammt, dass wir hier den nackten hässlichen neid der Olympier glauben reden zu hören. Aber thatsachen reden jedenfalls lauter, als worte; und die handlungsweise des Zeus im Prometheus zeigt uns, dass er die neuerlangten gaben dem menschengeschlechte nicht beneidet. Er lässt ihnen ja alles, was sie einmal haben, wiewohl er es ihnen wieder nehmen könnte; er bestraft sie auch in keiner weise dafür (denn die nur in einem einzigen nicht sicher unterzubringenden verse (fr. 216) genannte Pandora hat bei Aeschylos eine andere bedeutung, als bei Hesiod); der einzige vielmehr, welcher alles zu büssen hat, ist Prometheus selbst: 3rnzoic 8 άρήγων αὐτὸς εὐρόμην πόνους (Prom. 269). Wenn also irgend von neid hier die rede sein könnte, so wäre es der des einen gottes auf den andern, mit dem wir uns hier nicht zu beschäftigen haben; die menschen jedenfalls bleiben von derartigen leidenschaften des Zeus unbehelligt, wofür der am schwersten wiegende beweis das stillschweigen des Prometheus ist, der sonst nur allzugeneigt ist, an der handlungsweise des Zeus etwas verwersliches zu finden; denn dieser findet zwar (v. 736 ff.) dieselbe härte und gewalthätigkeit des neuen götterkönigs, unter welcher er selbst zu leiden hat, in den schicksalen der Io wieder, — aber von einem neide des Zeus auf die von Prometheus eben erst geförderten menschen wird in der ganzen tragödie auch nicht ein einziges mal etwas gesagt. (Prom. 861 gehört nicht hierher).

Aber, könnte man einwenden, wenn auch Zeus das von Prometheus empfangene den menschen unverkümmert gelassen hat, so hat er doch weitere wohlthaten ein für allemal abgeschnitten; denn den Asklepios, welcher den tod aus der welt hinwegschaffen wollte, traf sein vernichtender strahl (Ag. 984 f.). Das war doch wohl neid, sei es nun gegen den heros selbst, welcher sich das ausschliessliche γέρας des götterkönigs angemasst, oder gegen die gesammte menschheit, welche nicht der unsterblichkeit gleich den Olympiern, theilhaftig werden sollte. Aeschylos äussert sich darüber nicht; denn an der stelle, wo er des mythus erwähnt, bedient er sich desselben nur zur bekräftigung des satzes, dass todte nicht wieder auferstehen. Wir wissen also gar nicht, warum nach seiner ansicht Zeus den Asklepios getödtet hat, und ob es nicht aus ganz gerechten gründen geschah. Vielleicht war ihm aber auch ein näheres eingehen auf diese frage unbequem, eben weil er hier fürchten mochte, einer beschuldigung des höchsten gottes nicht ganz ausweichen zu können. Er schweigt demgemäss, sowohl über den charakter des Asklepios, als auch über die beschaffenheit der damaligen menschen, welche dieser wieder ins leben rief, und es ist daher die frage, ob wir berechtigt sind, die erwähnung dieser sache weiter auszubeuten, als der dichter selbst für gut fand. Wollten wir es aber, so finden wir das nähere bei Pindaros Pyth. III, 54 ff. Dort ist gesagt, dass κέρδος die triebfeder des Asklepios war, der γρυσός έν χερσίν gareis, um dessen willen ihm Kronion den donnerkeil durch die brust schmetterte; es ist aber nicht gesagt, dass der auferweckte mensch ebenfalls wieder zum tode verurtheilt worden sei. Auch dort also wird nur der schlechte beweggrund der handlung bestraft, nicht die handlung selbst als eine der majestät des götterkönigs zu nahe tretende; das moment des neides ist ganz bei seite gelassen, und nur das der gerechten strafe hervorgehoben. Wenn nun auch Pindaros (v. 59 f.) aus dem allen die lehre zieht: γρή τὰ ἐοικότα πὰρ δαιμόνων μαστευέμεν θναταίς φρασίν, γνόντα τὸ πὰρ ποδός, οἶας εἰμὲν αἴσας, — so hat, wie gesagt, wenigstens Aeschylos selbst diese nicht einmal daraus gezogen, sondern stellt nur die thatsache einfach hin, ohne eines göttlichen neides, dessen erwähnung hier so nahe lag, irgendwie zu gedenken.

Wozu aber, möchte eine andere einwendung lauten, — wenn von einer missgünstigen beschränkung durch die götter nichts zu befürchten steht, — wozu dann die häufigen ermahnungen an den glücklichen, sich sein glück selbst freiwillig zu schmälern? Eben dazu, damit dem menschen das  $\varphi eorsir$ , die bedingung des wahren glückes, nicht allzuschr erschwert werde, — damit er bewahrt bleibe vor der  $\tilde{v} \beta \varrho \iota \varsigma$ , in welche die menschliche schwachheit bei abwesenheit jeder schranke nur gar zu leicht hineingezogen wird, und welche dann wiederum mit nothwendigkeit die strafe der götter herausfordert. Wir werden finden, dass die einzelnen stellen samt und sonders gar keine andere auslegung zulassen.

Ag. 354 ff. wird der satz vorangestellt, dass die götter sich um diejenigen menschen bekümmern,

οσοις αθίκτων χάρις

MUTOTTO.

Diese wahrheit hat sich nun besonders auch, heisst es weiter, in den schicksalen des Priamidenhauses geoffenbart, welches durch seine verbrechen der gerechten strafe anheimfiel. Die gliorta δώματα υπέρφευ (v. 361) gingen mit recht unter; denn sie waren ἀτολμήτως "Αρη πνέοντα μείζον' η δικαίως (359 f.); der rath des ἀπαρχεῖν (363) an jeden, der gesunden sinnes sei, wird ausdrücklich dadurch begründet, dass bei der menschlichen natur aus allzuhohem alovios der xógos (366), der fastus, mit einem worte die υβρις sich entwickle, welche λακτίσασα μέγαν Δίκας βωμόν (367 f.) nach den gesetzen des ewigen rechts nur zur agareia (368) des frevlers führen kann. Dies zeigt sich denn auch in dem loose des Paris, welchem der trotz auf die macht seines hauses den verruchten gedanken eingab, die gattin des gastfreundes zu entführen, und damit eines der heiligsten gesetze, welche unter den menschen gelten, zu entweihen (v. 382 ff.).

Eine andere hierhergehörige stelle ist Ag. 446 ff.: τὸ δ' ὑπερχόπως κλύειν εὖ

βαρύ· βάλλεται γὰρ ὅσσοις Διόθεν κεραυνός. κρίνω δ' ἄφθονον ὅλβον.

Ist es etwa hier der allzuhohe ruhm an sich, welcher den Atriden zum schaden gereichen soll? Keineswegs. Es sind die verbrecherischen mittel, wodurch sie ihn erworben haben, v. 440 ff.:

τῶν πολυκτόνων γὰς οὐκ ἄσκοποι θεοί· κελαιναὶ δ' Ἐςινύες χρόνφ τυχηςὸν ὅντ ἄνευ δίκας παλιντυχεῖ τριβῷ βίου τιθεῖσ' ἀμαυρόν.

Also wieder ist es die  $\delta i \times \eta$ , welche von der strafenden gottheit aufrecht erhalten werden muss, und deren verletzung den untergang herbeiführt. Was aber den ä $\varphi \vartheta o v o \varsigma \delta \lambda \beta o \varsigma$  anbelangt, so zeigt der zusammenhang, dass der hier genannte  $\varphi \vartheta o v o \varsigma$  nicht der der götter ist, sondern derjenige der menschen, von welchem v. 430 f. gesagt ist:

φθονερον δ' ύπ' άλγος έρπει προδίχοις Άτρείδαις.

Es ist aber auch im sinne des menschen nicht einmal neid, sondern die  $\beta\alpha\varrho\epsilon\bar{\imath}\alpha$  ἀστῶν  $\varphi\alpha\dot{\imath}\iota\varsigma$  ξὲν κότ $\varphi$  (436), der gerechte grimm der unterthanen gegen die herrscher, welche um eines privatzweckes willen das blut ihrer hörigen massenweis vergossen haben. Diese invidia des volkes hat nun allerdings zur folge den zorn der gottheit, welche sich der bedrängten und gekränkten annimmt, welche aber dem ὅλ $\beta$ ος der Atriden, wäre er auf rechtmässige weise erworben worden, und noch so hoch gestiegen, kein hinderniss in den weg gelegt haben würde.

Eindringlicher noch ertönt die warnung vor den verführungen allzugrossen wohlseins, vor dem zu mächtigen anschwellen des ὅλβος in der hand eines einzelnen menschen Ag. 968 ff.:

μάλα γε τοι τὸ πολέος γ' ὑγιῖας ἀκόρεστον τέρμα. νίσος γὰρ ἀεὶ γείτων ὁμότοιχος ἐρείδει, καὶ πότμος εὐθυπορῶν ἀνδρὸς ἔπαισεν ἄφαντον ἔρμα. καὶ τὸ μὲν πρὸ χρημάτων κτησίων ὅκνος βαλὼν

σφενδόνας ἀπ' εὐμέτρου, οὐκ ἔδυ πρόπας δόμος πημονᾶς γέμων ἄγαν, οὐδ' ἐπόντισε σκάφος,

πολλά τ' αν δόσις έκ Διος αμφιλαφής τε και έξ αλόκων έπετειαν νηστιν ώλεσεν νόσον.

Wenn hier das ziel üppigen wohlseins ein unersättliches heisst, so liegt die erklärung davon in dem begriffe der vooog. selbe hier weiter nichts bedeuten, als die einfache negation der ύγίεια, so enthalten v. 971 f. im vergleich mit dem vorhergehenden eine tautologie, wovon der dichter sonst kein freund ist. Die rooog ist vielmehr hier, als mittelglied zwischen wohlsein und untergang, sittlich zu fassen, - es ist die υβρις, welche auch Dareios eine vocos goevor nennt (Pers. 751). "Das höchste glück", ist der sinn der stelle, "führt bei dem menschen immer die krankhafte maasslosigkeit des sinnes herbei"; der nachbar des behagens ist der übermuth. Darum thut der verständige wohl, sich selbst eine gränze zu ziehen, indem er von der allzureichen ladung mit maassvollem (ενμετρος v. 975) wurfe den überschuss entfernt. Das ασαντον έρμα, an welches er sonst stossen könnte, wenn sein kiel zu tief ginge, bezeichnen die Erinyen genauer als ἔρμα δίκας (Eum. 553), und den, welchem solches widerfährt, als arrivoluor καὶ παραιβάτην τὰ πολλὰ παντόφυρτ' ἄνευ δίκας (Eum. 542 f.); der lohn hingegen, welchen der empfängt, welcher vor der geistigen rooog sich hütet, ist die abwendung der ryong rooog (Ag. 980) durch die götter; der βαθείαν άλοκα διά φρενός χαρπούμετος (Sept. 574) erhält die δόσις έχ Διὸς αμφιλαφής τε καὶ ἐξ ἀλόκων ἐπετειᾶν (Ag. 979). Der dichter fordert eine auf erkenntniss der menschlichen schwäche beruhende freiwillige selbstbeschränkung im glücke, weil nur dadurch die gottheit der nothwendigkeit überhoben bleibt, zur wahrung der dien strafend einzutreten:

> έκων δ' ἀνάγκας ἄτες δίκαιος ῶν οὐκ ἄνολβος ἔσται, πανώλεθρος δ' οὔ ποτ' ᾶν γένοιτο. (Eum. 539 ff.).

Dass jene ganze stelle des Agamemnon so gemeint sei, zeigt am klarsten der gegensatz von  $\tau \hat{o}$   $\mu \acute{e}_{r}$  (Ag. 973) und  $\tau \hat{o}$   $\delta \acute{e}$  (ib. 981). Auf der einen seite steht der weise  $\ddot{o}$ xro $_{g}$  dessen, welcher sich vor zu grossem glücke hütet, und die belohnung dafür empfängt,

— auf der andern gleich die folge der entgegengesetzten handlungsweise, der mord, das kind der  $\tilde{\nu}\beta\rho\iota\varsigma$ :

τὸ δ' ἐπὶ γᾶν πεσὸν ἄπαξ θανάσιμον προπάροιθ' ἀνδρὸς μέλαν αἶμα τίς ἂν πάλιν ἀγκαλέσαιτ' ἐπαείδων; (Ag. 981 ff.).

Das heisst doch wohl deutlich gesprochen! Entweder also der mensch beschränkt sich, und dann geht alles gut, - oder er beschränkt sich nicht. - und dann ist er vor den ärgsten überschreitungen der sittlichen gesetze und deren verhängnissvollen folgen nicht sicher. Es ist nun wohl keine frage, dass in v. 981 ff. eine dunkle ahnung von Agamemnon's künftigem untergange durchblickt; aber zunächst müssen wir bei dem alua Javaoiuor an das blut derer denken, welche Agamemnon selbst hingemordet hat; sonst könnte der chor sein düsteres lied nicht einen Opnvos Eourios nennen (v. 958), d. h. einen gesang, welchen ihm sein glaube an eine richtende und rächende gerechtigkeit einflösst. Wir haben uns also hier an den πολυκτόνος zu erinnern (Ag. 440), an die opferung der Iphigenia, welche avayros, aviepos, παντότολμος war (Ag. 207 f.), eine folge der αίσχρόμητις τάλαιτα παραχοπά πρωτοπήμων (209 f.), - ebenso an die mordscenen in Ilios (306 f.), endlich wohl auch an die verletzung der göttlichen heiligthümer im fremden lande (323 ff., 505 f.), in folge deren, wie Klytämnestra sagt:

έγρηγορός τὸ πῆμα τῶν ὀλωλότων γένοιτ' ἄν, εἰ πρόςπαια μὴ τύχοι κακά (331 f.).

Gerade so verhält es sich mit den worten Sept. 750 ff., welche der oben citirten stelle ganz ähnlich klingen:

πρόπρυμνα δ' έκβολάν φέρει άνδρων άλφηστάν όλβος άγαν παχυνθείς.

Beziehen wir dieselben auf Oedipus, wie wir es wegen des (Sept.

753) folgenden  $\gamma \dot{\alpha} \varrho$  zunächst müssen, so hat der dichter selbst kurz zuvor von dessen schuld gesprochen:

πατροκτόνον Οἰδιπόδαν, ὅςτε μὴ πρὸς ἀγνὰν σπείρας ἄρουραν, ἴν' ἐτράφη, ῥίζαν αίματοεσσαν ἔτλα· παράνοια συνᾶγε νυμφίους φρετώλεις (Sept. 733 ff.).

Beziehen wir sie, wie der weitere zusammenhang fordert, auf seine söhne, - so ist deren loos nicht darum ein so trauriges, weil ihr glück so hoch gestiegen war, sondern weil sie in diesem hohen glücke sich nicht mehr zu fassen wussten, jeder des ganzen begehrte, und um dieser begierde willen beide den alten vater missachteten (Sept. 766 f.), und der eine das gesetz der vaterlandsliebe, der andere das der bruderliebe mit füssen trat. Darum blieb ihnen nun gar nichts zu beherrschen übrig, als der enge raum des grabes und das nachtreich des Hades. Auch hier also ist es der mangel der σωφροσύνη, welchen die gottheit straft. Besässen wir freilich noch eine vollständige bearbeitung der Oedipussage von der hand des Aeschylos, so würde sich über die bedeutung der zuletzt angezogenen stellen mit mehr sicherheit reden lassen. So viel aber kann man, glaube ich, auch jetzt mit hoher wahrscheinlichkeit annehmen, dass im ersten stücke der äschyleischen Oedipodie das moment der verschuldung des helden in ganz anderer weise müsste hervorgetreten sein, als in dem Ofδίπους τύραντος des Sophokles, aus welchem man auch mit aufbietung aller kunst das vorwalten eines starren und grimmigen schicksals nicht wird beseitigen können. - Nach dem obigen kann es keiner missdeutung mehr unterliegen, wenn Aeschylos Ag. 1291 ff. sagt:

> τὶ μὲν εὖ πρώσσειν ἀκόρεστον ἔφυ πᾶσι βροτοίσιν - δακτυλοδείκτων δ' οὖτις ἀπειπών εἵργει μελάθρων μηκέτ' ἐςέλθης, τάδε φωνῶν, —

und daraus den menschen einen vorwurf macht. Denn es ist wieder die verblendung des sterblichen, welche dem glanze des glücks und seiner schmeichelnden aussenseite nicht widerstehen kann, weil er nicht bedenkt, wie wenig er im stande sein werde, den entsittlichenden einflüssen dieses trügerischen gastes sich zu

entziehen, aber nicht ist es die sorge vor einer plumpen missgunst der himmlischen, was einen solchen rath als nöthig erscheinen lässt. —

Bis jetzt haben wir nur von stellen geredet, in welchen das wort odorog in bezug auf die götter nicht ausdrücklich gebraucht war. Sehen wir nun, ob auch da, wo dasselbe in dieser verbindung vorkommt, unsre ansicht sich werde durchführen lassen, dass der oboros der äschyleischen götter nur ihr aufrechthalten der ding gegenüber dem frevler bedeute. - Hierher gehört vor allem die weissagung des Prometheus über die schicksale der Aegyptiaden: φθόνον δε σωμάτων έξει θεός (Prom. 861). Prometheus verkündigt hier die flucht der Danaiden von Aegypten nach Argos vor ihren vettern und die darauf folgende blutige brautnacht, in welcher die gottheit den Aegyptiaden die leiber ihrer bräute (nicht die eigenen, wie man die stelle wohl verstanden hat) missgönnt, indem diese sie ermorden werden. Um was sollte denn hier die gottheit die Aegyptiaden beneiden? Will sie etwa die funfzig Danaiden selbst heirathen? Oder erscheinen ihr dieselben als so vortrefflich, dass sie meint, kein sterblicher dürfe nach ihnen seine hand ausstrecken? Bei Aeschylos wenigstens erscheinen sie nicht so (vgl. z. b. Suppl. 329 f., 459 f.). Welchen grund hat nun der oborog? Vs. 860 sagt es: den, dass jene ήξουσι θηρεύσοντες ού θηρασίμους γάμους. In wiefern aber die γάμοι diesen namen verdienen, sehen wir aus den Hiketiden: sie sind αὐτογενεῖς und daher ἀσεβεῖς (Suppl. 8 ff.). Die Danaiden verabscheuen eine verbindung, welche sie für blutschande halten und ziehen selbst den tod derselben vor. Darum hilft ihnen die gottheit wider die "Bois ihrer verwandten (vgl. Suppl. 30. 37 ff., 73. 93 ff., 129 ff. u. a.). In verbindung mit letzteren stellen verstehen wir auch erst die anfangs etwas herodoteisch klingenden zeilen:

ιάπτει δ' έλπίδων

άφ' ύψιπύργων πανώλεις βροτούς (Suppl. 86 f.),

denn es ist klar, dass der allgemeine satz sich auf die vorher und nachher besprochene specielle absicht und erwartung der Aegyptiaden bezieht, dass also von den ἐλπίδες ὑψίπνογοι nicht um ihrer höhe willen, sondern um der sündhaftigkeit ihres gegenstandes willen die menschen gestürzt werden. Sonst könnte der zerstörende willensact der gottheit nicht ein μνημον φρόνημα (v. 90)

heissen, was ja eben eine erinnerung an vorhergegangene schuld des menschen andeutet.

Ebenso kann in Prom. 583 f., wo die leidende Io, nachdem sie sich von Zeus den tod gewünscht, hinzusetzt:

μηδέ μοι φθονήσης εὐγμάτων, ἄναξ, —

nicht der sinn liegen: der allein leidensfreie (Prom. 50) götterkönig möge der verfolgten den wunsch gleicher leidensfreiheit nicht missgönnen; denn der tod, nach welchem sie verlangt, lässt sich in keiner weise mit der lebensvollen seligkeit des Olympiers vergleichen. Das  $\varphi \theta or \hat{\epsilon} \hat{\nu}$  bedeutet hier vielmehr dasselbe, wie  $r\epsilon \mu \iota \epsilon \sigma \hat{\alpha} r$ ; und lo fordert von Zeus weiter nichts, als dass er in ihrem todeswunsche keine sünde finden, und ihr desshalb die erfüllung desselben nicht vorenthalten möge.

Weniger einfach ergiebt sich diese bedeutung des göttlichen odoroc als der strafenden gerechtigkeit aus der scene im Agamemnon, wo der könig und Klytämnestra verschiedener ansicht sind über die frage, ob Agamemnon das recht habe, auf den aus. gebreiteten purpurteppichen in das thor seines palastes zu schreiten. Klytämnestra hat sich (Ag. 862 ff.) einem heuchlerischen freudenausbruche hingegeben über die rückkehr des, wie sie glaubend machen will, geliebten gemahls; sie will dieser freude auch einen thatsächlichen ausdruck verleihen durch den prachtvollen empfang, welchen sie zuzubereiten im begriff ist, und ruft mit beziehung auf beides aus: φθόνος δ' ἀπέστω· πολλά γάρ τὰ πρὶν κακὰ | ἡνειγόμεσθα (Ag. 871). Es ist sehr die frage, ob Klytämnestra hiermit den neid der götter meint. Denn erst die rede des gemahls (885 ff.) bringt sie überhaupt auf den gedanken, dass noch zweifel entstehen könnten über die billigung ihres planes von seiten der götter; dieses ersehen wir aus ihrer verwunderten frage: ηύξω θεοίς δείσας τιν' ώδ' έρδειν τάδε; (Ag. 900 nach Schneidewin). Es liegt in diesen worten eine starke ironie auf die religiöse scheu des Agamemnon, welche Klytämnestra nicht theilt, weshalb sie es auch vorher nicht für nöthig halten konnte, den neid der götter ausdrücklich hinwegzuwünschen. Sie meint vielmehr den goorog der unterthanen, speciell den der dabeistehenden choreuten, und erinnert desshalb an das viele leid, das sie sowohl, als der gemahl, bisher ausgestanden. Der Klytämnestra könnte man das glück, den gatten

wieder zu haben, missgönnen, weil sie während dessen abwesenheit nicht eben glimpflich mit ihren untergebenen umgegangen ist (vgl. z. b. den prolog), und durch ihr verhältniss mit Aegisthos, wovon man wenigstens eine ahnung bei den choreuten voraussetzen darf, sich der freude, die alte kräftige stütze ihres daseins wieder zu erlangen, nicht sonderlich würdig gemacht hat. Agamemnon's glück könnte ein gegenstand des odorog beim volke sein, oder war es vielmehr nach den klaren worten des chors (Ag. 430 ff., vgl. 905), weil er die blüthe der landeskinder seinem ehrgeize geopfert, und dadurch dessen ziel glücklich erreicht hat. Das leid aber, welches die neider wieder versöhnen soll, wird, so weit es Klytämnestra betraf, von derselben nicht ohne absicht sehr wortreich geschildert, es ist der δύσφορος βίος (826), die einsamkeit, welche sie, wie sie behauptet, erdulden musste (828 f. vgl. Ch. 908), und mit deren erwähnung sie zugleich ieden schatten des verdachts wegen ihrer untreue von der seele Agamemnons ferne halten will, - die schlimmen gerüchte von Troja her (830 ff.), welche sie sogar, wie sie sagt, zu wiederholten selbstmordversuchen veranlassten (839 ff.), - die furcht vor einem etwaigen volksaufstande (850 ff.) und ihre thränen und schlaflosen nächte um dieses alles, wovon erstere durch ihre abwesenheit glänzen (854 ff.). Ταῦτα πάντα τλᾶσα (862) glaubt sie, wie sie sagt, ein volles recht zu haben zur unverkümmerten freude über die beimkehr des gemabls. Die leiden Agamemnon's aber schildert uns der herold 529 ff. vgl. 614 ff.). Auch der könig hat demnach, meint Klytämnestra, genug gebüsst, um nun unbeneidet geniessen zu dürfen.

Man wende nicht ein, dass ja Klytämnestra (Ag. 1363 ff., 1643) sich um die volksstimme nichts kümmere, und deshalb die furcht davor ebensowenig kenne, als die vor der gottheit; dies ist allerdings ihre wahre herzensmeinung, — aber so lange sie mit Agamemnon spricht, muss sie sich stellen, als kümmerte sie sich um dergleichen, — daher z. b. 850 ff. die angebliche besorgniss vor der δημόθρους ἀναρχία. Wenn gleichwohl in ihrer unterredung mit Agamemnon selbst noch ihre wirkliche gesinnung zu tage kommt: μή νυν τὸν ἀνθρώπειον αίδεοθῆς ψόγον (904) und: ὁ δ' ἀφθόνητός γ' οὐκ ἐπίζηλος πέλει (906), so hat dieses seinen guten psychologischen grund. Die bisherigen argumente, wobei sie das decorum der rücksicht auf die volksmeinung

zu wahren suchte, haben nicht verfangen wollen; daher rückt sie jetzt mit dem heraus, was sie gleich anfangs sagen wollte: "lass die leute reden was sie wollen, — und folge mir!" Dies hindert also nicht, an der oben citirten stelle an den  $\varphi\vartheta\delta ro_{\varsigma}$  der unterthanen zu denken. Andererseits ist, wie schon bemerkt wurde, Klytämnestra gar nicht im stande, die götterscheu des Agamemnon in dieser sache zu fassen: dieselbe erscheint ihr lächerlich, — und der einzige wahre grund der weigerung, welchen sie dem Agamemnon zuzutrauen vermag — da sie selbst heuchelt, hält sie auch ihn für einen heuchler, — ist menschenfurcht, wie sie es v. 904 deutlich heraussagt. Somit würde also der  $\varphi\vartheta\delta ro_{\varsigma}$ , von welchem Klytämnestra redet, gar nicht in das kapitel vom neide der götter gehören.

Setzen wir aber den fall, es wäre dem so, Klytämnestra hätte sich wirklich des poorog der gottheit erinnert. Auch dann ist noch kein grund vorhanden, hier eine furcht vor gemeinem neide der himmlischen zu finden. Klytämnestra, die sich überall die schönsten sentenzen aneignet, war dabei, wie der chor den Zeus bezeichnete als ror πάθει μάθος θέντα χυρίως έγειν (Ag. 164 f.). Diese idee reproducirt sie in ihrer weise, wenn sie in dem erduldeten leiden den grund findet, warum der oboros fern bleiben solle. "Der gott, welcher uns durch leiden erkenntniss zukommen lässt, der wird nun auch über unsere stolze freude nicht zürnen, da eben diese erkenntniss des masses uns vor gottloser überhebung und frevel, also vor der herausforderung der göttlichen rache bewahren wird." So ist ihr gedankengang. Demgemäss ist sie auch der meinung (925 ff.), dass die gaben, welche die götter dem hause einmal so reichlich bescheert haben, von seiten des besitzers einer beliebigen verwendung ohne gefährde unterliegen, da ja durch das frühere missgeschick das herz gelernt habe, jedes glück ohne υβρις zu ertragen. - Agamemnon denkt anders, d. h. vorsichtiger (881 ff.). Weil er wirklich viel gelitten hat, so ist ihm auch in wirklichkeit erkenntniss zu theil geworden, während Klytämnestra, welche das eine erlügt, auch das andere nicht hat. Die dem ab. grunde der vβρις entgegentaumelnde königin hat ihre oben ausgesprochene ganz richtige grundidee nur vom hörensagen, und benutzt dieselbe mit der logik des egoismus in sophistischer weise zu ihren gunsten, weil sie sich selbst nicht erkennt, noch erken-

nen will; sie ist entschlossen, der göttlichen rache trotz zu bieten, und den gemahl wo möglich in sicherheit zu wiegen, äussert also die überzeugung, dass der einmal geprüfte mensch auch im höchsten glanze seine haltung zu bewahren wisse. Agamemnon, welcher aus erfahrung redet, zieht gerade den umgekehrten schluss aus denselben prämissen. Eben weil er im leid gelernt hat, und daher weiss, wie schwer es ist, im glücke sich zu mässigen, weicht er ängstlich jeder veranlassung aus, auf's neue in versuchung geführt zu werden; wenn er sich den göttern gleichstellte, fürchtet er, möchte die alte υβρις über ihn kommen, und ihm das schicksal des Priamos bereiten, welches in dem schneidenden doppelsinne der worte ausgedrückt ist: er noixilois år χάρτα μοι βήναι δοκεί (903). Daher meint er mit nachdruck τὸ μη κακῶς φρονείν θεοῦ μέγιστον δῶρον (894), womit sich denn auch in seinem mund, aber ernstlich gemeint und eigen. die worte des chors (164 f.) wiederholen. Es wäre thorheit, meint er, sich auf's neue der eben mit schweren opfern überstandenen gefahr auszusetzen; der schwache mensch darf seiner sittlichen haltung nie zu sehr vertrauen. Der φόβος also, welchen er hegt, über den purpurpfad zu wandeln (891), ist die furcht vor der eigenen, den göttlichen zorn weckenden βρις: ἐπίφθονος ist jener pfad (882), dem goorg der himmlischen (914) ausgesetzt in Agamemnon's sinne darum, weil er der gerade weg zur υβοις ist, welcher die aty immer auf dem fusse folgt. Denn auch die φήμη δημόθρους (905), welche Klytämnestra so verachtet, ist dem könige nichts anderes, als die warnende vox dei. schwäche allein ist es, dass er dennoch (wie Amphiaraos) endlich sich überreden lässt, zu thun, was gegen sein richtiges gefühl geht, - was er noch zuletzt durch das ausziehen der schuhe deutlich merken lässt (911 ff.).

Für diese auffassung des options an diesem orte spricht auch noch die congruenz der beiden stellen:

καὶ τοῖς δέ μ' ἐμβαίνονθ' ἀλουργέσιν θεῶν μή τις πρόσωθεν ὅμματος βάλοι φθόνος (913 f.) τὸν κρατοῦντα μαλθακῶς

θεὸς πυόσωθεν εὐμενῶς προςδέρκεται (918 f.). Mit den letzteren worten begründet Agamemnon seine aufforderung zur milden hehandlung der gefangenen Kassandra an die königin. In den beiden vom blicke der götter handelnden versen 914 und

und

919 entsprechen sich als gegensätze  $\varphi\theta\delta i vo g$  und  $\epsilon \dot{v}\mu \epsilon v \tilde{\omega} g$ . Die zweite stelle enthält eine warnung vor übermüthigem frevel, — und dadurch fällt ein ganz bestimmtes licht auf die erste. Das allgemeine resultat aus beiden ist dieses: wer vor ausschreitender gewaltsamkeit, d. h. vor  $\tilde{v}\beta\varrho\iota g$ , sich hütet, auf den schauen die götter wohlgefällig, — wer aber nicht so klug ist, die veranlassung hierzu zu meiden, den trifft der blick ihres zornes. Der  $\varphi\theta\delta i vo g$  ist also auch hier wieder die gerechte  $v\ell\mu\epsilon\sigma\iota g$ .

Fassen wir demnach den gedankengehalt der bisher besprochenen soene kurz zusammen, so ergiebt sich (wenn wir v. 871 den  $\sigma \vartheta \acute{o}ros$  der  $g \ddot{o}tter$  finden wollen): Agamemnon und Klytämnestra sind im wesentlichen einer ansicht über die hauptfrage, nämlich derjenigen, dass die gesinnung des menschen es sei, welche der götter gunst oder ungunst herbeiziehe, nie aber das hohe glück und dessen genuss an und für sich; die differenz zwischen beiden besteht nur darin, dass Klytämnestra im vorliegenden falle sich den anschein giebt, zu glauben, es sei keine herausforderung der  $\mathring{v}\beta\varrho\iota\varsigma$  zu befürchten, Agamemnon aber das gegentheil behauptet.

Wir haben oben gesehen, dass ein den göttern mit recht verhasster pfad ein  $\pi \delta \rho \sigma s$  èniq $\theta \sigma \sigma s$  hiess (Ag. 882). Das wort wird auch in activer bedeutung von den göttern gebraucht, so Ag. 127 (nach Schneidewin)

οίκοι γαρ ἐπίφθονος 'Αρτεμις άγνὰ πτανοίσιν κυσὶ πατρός.

Der grund des φθόνος ist das mahl der adler, v. 130: στυγεί δὲ δείπνον αἰετῶν, wo ἐπίφθονος mit στυγείν wiedergegeben ist. Die adler sind die Atriden, wie v. 119 f., das δείπνον ist Troia, wie v. 121 ff. zeigt. Artemis hegt bier durchaus nicht blosse eifersucht auf die macht eines irdischen königshauses, sondern sie zürnt einer eroberung, welche, ohne göttlichen befehl, bloss aus ehrbegierde unternommen, in frevelhaftem muthe eine ihr heilige stadtsammt deren tempeln und altären dem boden gleich machte (denn das πέμπειν der Ἐρινύς durch Zeus v. 59 ist wie v. 720 ein blosses zulassen). Es ist also gerechter hass, nicht neid, was durch ἐπίφθονος und στυγείν ausgedrückt wird. — Eben so verhält es sich mit den ὀρχησμοῖς ἐπιφθόνοις ποδός (Eum. 368) der Erinyen, wenn das wort überhaupt activisch gebraucht ist. Der hochfahrende stolz des frevlers sinkt, wie die rachegöttinnen sagen, vor



ihrer macht in den staub; und das anrücken dieser macht wird ein "zornerfülltes daherschweben" genannt, das einherbrausen der rache wider die ερρις. Die ganze natur dieser unterirdischen göttinnen verbietet schon, bei ihnen ein so menschliches gefühl, wie den neid, zu suchen. —

Als letzten beleg dafür, dass der goorog immer eine positive herausforderung der götter bei Aeschylos voraussetze, citiren wir noch das allerdings verstümmelte fragment der Nereiden (fr 157):

έναροκτάντας δέ φθόνος αύγαῖς

έγκοτος ύψοῦ

τέλος άθανάτων ἀπολείψει,

ήξει τ' έχθρούς.

Die weitere ausführung dieser worte liefert der ganze erste theil des dramas der sieben gegen Theben bis zur peripetie nach vs. 700. —

Wir stellten am anfang dieser untersuchung den satz auf, dass es zur richtigen würdigung des oborog vor allem nöthig sei, sich jedesmal nach dem grunde desselben zu erkundigen. Wir fanden, dass bei Aeschylos dieser grund überall menschliche schuld ist und somit der göttliche adorog bei ihm die bedeutung des gerechten unwillens, der remeoig, hat. Neben diesem aufsuchen des grundes müssen wir nun bei Herodot noch ein zweites moment im auge behalten, welches für die characterisirung dieses schriftstellers von grossem gewichte ist, - nämlich seine beständige berufung auf die erfahrung. Die art, wie Aeschylos und wie Herodot göttliches und menschliches in verbindung miteinander bringen, unterscheidet sich, wenn die vergleichung erlaubt ist, wie syllogismus und induction. Ersterer, von einem fertigen gottesbegriffe ausgehend, leitet aus diesem sein urtheil über alle einzelnen erscheinungen ab; letzterer sucht aus der vielheit der erscheinungen die erkenntniss des in denselben waltenden gesetzes zu gewinnen. Da aber in religiösen fragen immer zuletzt die intensität des gefühlslebens auch mit über den grad der erkenntniss entscheidet, so erzeugte das reichere und tiefere gemüth des Aeschylos auch eine höhere gottesidee, während Herodot auf seinem wege zur gotteserkenntniss zu früh stehen blieb, weil er zu früh befriedigt war. Es leuchtet ein, dass schon die verschiedene aufgabe des dichters und des geschichtschreihers diesen unterschied mannigfach bedingt; aber in geringerem grade liesse sich derselbe auch zwischen Aeschylos und Sophokles nachweisen; letzte ursache ist immer die überwiegende richtung der seele entweder auf das göttliche, oder auf das menschliche,

Verfolgen wir diese gedanken in's einzelne, indem wir die einschlagenden stellen Herodot's betrachten. Am meisten aufmerksamkeit fordert unter diesen gleich die erste, I, 32, weil sie in verbindung mit I, 34 einen scheinbaren anhaltspunkt für die schon vielfach aufgestellte ansicht gewährt, dass Herodot unter φθόνος der gottheit nur das verstehe, "was andere Griechen lieber die göttliche νέμεσις nannten" (Κ. Ο. Müller L. G. l. c.), — einen scheinbaren wenigstens in dem falle, wenn unter diesen andern Griechen auch Aeschylos mit inbegriffen sein, und demgemäss der begriff der νέμεσις scharf gefasst werden soll.

Die berühmte antwort Solon's auf des Krösos bekannte verwunderte frage lautet Herod. I, 32: ο Κροῖσε, ἐπιστάμενόν με τὸ θείον παν έδν φθονερόν τε καὶ ταραγώδες έπειρωτας άνθρωπηίων πρηγμάτων πέρι; dann setzt er dem könige auseinander, wie von den 26250 tagen, welche ein gewöhnliches menschenleben etwa umfasse, kein einziger dem andern gleich sei, jeder wieder neues bringe, und schliesst: οῦτω ων, ω Κροῖσε, πῶν ἐστι ἄνθρωπος συμφορή. Solon, der vielerfahrene und vielgeprüfte, hat aus eigener beobachtung die wahrheit gewonnen, dass das menschliche leben ewigem wechsel unterworfen sei. Aus diesesem erfahrungssatze schöpft er wie das vorhergehende γάρ zeigt, seine überzeugung ("έπιστάμενον") vom φθόνος und der reizbarkeit der götter; und dieselbe überlegung, welche nach der seite des menschlichen hin zu dem resultate führt, dass der mensch "ganz zufall" sei, ergiebt für die gottheit die prädicate φθονερόν und ταραγώδες. Zufällig und unvorhergesehen aber sind vor allem andern die blinden leidenschaften; die willkür lässt sich nicht berechnen, und deshalb kann, wer von ihr abhängig ist, παν συμφορή genannt werden. Nothwendig dagegen und vorherzusehen ist die selbstbewusste strafende gerechtigkeit; und wen sie trifft, den trifft sie nicht in folge der allgemeinen menschlichen unterworfenheit unter eine höhere macht, sondern aus ganz persönlichen und guten sittlichen gründen. Wo letztere fehlen, da ist eben nicht gerechtigkeit, sondern leidenschaft. Sie fehlen an unserer stelle; es wird im folgenden nur ausgeführt, dass bis zum letzten tage das schicksal des menschen ungewiss, und dass überhaupt auf erden nur eine relative höhe des glückes denkbar

sei, ohne vollständige αὐτάρκεια, — dass ferner auch von dieser höhe herab ein plötzlicher sturz häufig genug stattfinde, — lauter erfahrungssätze, deren letzter lautet: πολλοῖσι γὰρ δὴ ὑποδέξας δλβον ὁ θεὸς προρρίζους ἀνέπρεψε. Hier ist also nicht nur φθόνος im sinne des Aristoteles, — hier ist sogar ἐπιχαιρεκακία, die den unglücklichen einen augenblick auf die höhe der hoffnung lockt, um ihn dann rettungslos hinabzuschleudern, um sich dadurch das grausame vergnügen ausschliesslichen machtbewussteins zu verschaffen.

Aber es heisst I, 34 weiter: als Solon abgereist war, traf den Krösus έχ θεου νέμεσις μεγάλη, ώς είκάσαι, ότι ένόμισε έωυτὸν είναι άνθρώπων άπάντων όλβιώτατον. Betrachten wir, wie bisher, den grund dieser reueric, und lassen wir uns, wenn der begriff ein anderer ist, als der gewöhnliche, durch das wort nicht täuschen. Denn wenn man sonst wohl bemüht gewesen ist, eben aus diesem worte für den obigen oborog eine höhere bedeutung herzuleiten, so möchte sich vielleicht uns umgekehrt aus der gleichheit der veranlassung zu diesem und zur véueois für letztere eine niedrigere bedeutung ergeben. - Das unglück, den einzig hoffnungsvollen sohn zu verlieren, trifft den Krösos, nach Herodot's ausdrücklich eigener annahme, weil er sich für den glücklichsten aller menschen gehalten hatte. Dies ist also in den augen der gottheit sein grösstes verbrechen. Vielleicht fehlten dem Herodot andere gründe, aus denen jenes unglück etwa hergeleitet werden konnte, - vielleicht war Krösos sonst ein tugendspiegel, welchem eben nichts anderes vorzuwerfen war, als jenes stolze glücksbewusstsein? Wir lesen I, 92 von einer frevelhaften handlung des königs: dass er einem früheren gegner seiner thronbesteigung den grausamsten martertod angethan habe. Die gottheit aber, welche doch sonst bei Herodot den frevel nicht ungestraft lässt (vgl. z. b. III, 126. IV, 205. VI, 86), nimmt nicht von dieser that veranlassung zur strafe, sondern lediglich von der hohen meinung des Krösos über sein glück; ihre ¿ [µεσις ist nicht eine λύπη über den ἀναξίως εν πράττων, sondern über den ei noarror überhaupt, und sinkt dadurch zu der bedeutung des φθόνος als eines menschlichen πάθος herab.

Wir sprechen hier nicht von der weiteren geschichte des Krösos, eben so nicht von des Aegypters Mykerinos geschicke (II, 133 f.), zwei fälle, in welchen zwar dem anscheine nach für unsre untersuchung mancher stoff sich findet, in denen aber das persönliche element der gottheit ganz zurücktritt, und die blinde μοῖοα (1. 91) zu sehr vorwaltet, - weshalb hier von einer sittlichen weltregierung oder einem naboc eigentlich nicht die rede sein kann. Wir wenden uns zu der bekanntesten stelle Herodot's über den göttlichen odóroc, zu der erzählung von Polykrates und seinem freunde Amasis (Herod. III, 40 ff.). Dem Polykrates gelingt alles, was er unternimmt; Amasis wird um deswillen besorgt, und schreibt ihm: έμοι δε αί σαι μεγάλαι εὐτυγίαι ούχ ἀρέσχουσι, τὸ θείον ἐπισταμένο ώς ἔστι φθονερόν, καί κως βούλομαι τὸ μέν τι εὐτυγέειν τῶν πρηγμάτων, τὸ δὲ προςπταίειν, καὶ οὖτω διαφέρειν τον αίωνα, έναλλά ξ πρήσσων, η εύτυγέειν τὰ πάντα. οὐδένα γάρ κω λόγω οἶδα ἀκούσας ὅστις ἐς τέλος οὐ κακῶς έτελεύτησε πρόρριζος, εύτυγέων τὰ πάντα. Gegen die dem freunde drohende gefahr räth er als einziges heilmittel ("axéo" c. 40 fin.) die aufopferung des werthvollsten, was derselbe besitze; und wie nun auch der in's meer geworfene ring (c. 41) dem tyrannen von Samos wieder auf wunderbarem wege zu handen kommt (c. 42), da sagt ihm Amasis die freundschaft auf, erkennend. ότι ούχ εὐ τελευτήσεις μέλλοι Πολυκράτης εὐτυγέως τὰ πάντα (c. 43). Es geschieht denn auch zuletzt, was der Aegypter befürchtet: Polykrates wird (c. 125) auf befehl des persischen satrapen Oroites gekreuzigt. - Die erzählung hat mit 1, 32 vielfache ähnlichkeit. Amasis gleichermassen, wie Solon, begründet sein enigragdat von dem pooros der gottheit einzig und allein mit der allgemeinen erfahrung: οὐδένα γάρ κω λόγφ οίδα ἀκούσας κτλ. Herodot aber macht diese ansicht ganz zu der seinigen. Nirgends gibt er uns irgend welchen sittlichen grund an, warum den Polykrates jenes traurige loos habe ereilen müssen, wiewohl er um einen solchen nicht hätte verlegen sein können, da er selbst (III, 39 und 44 f.) von dem tyrannen mehrere handlungen berichtet, die vor dem forum der sittlichkeit nicht bestehen; er bringt weder diese mit dem tragischen ende des mannes in verbindung, noch findet er in der verblendung, welche ihn das traumgesicht seiner tochter (c. 124) misachten liess, ausdrücklich etwas frevelhaftes. Und wenn man dem rouiter des Krösos (1, 34) noch möglicherweise etwas der υβρις ähnliches finden könnte, so ist von Polykrates auch nicht einmal berichtet, dass er auf sein glück besonders stolz gewesen sei (denn seine behandlung des persischen gesandten c. 121 war nach Herodot politik oder zufall; - er strebte nur nach machtausdehnung; und diese will ihm die gottheit nicht zulassen. "Polykrates war immer glücklich; - das konnte, wie die allgemeine erfahrung zeigt, nicht so fortgehen; denn noch keiner hat es bis zum ende so getrieben" - das ist die aus reiner empirie geschönfte reflexion des historikers. Für die gottheit folgt daraus, dass sie ohne unterschied jeden, er sei gut oder böse, wenn er eine zeitlang hohes glück genossen hat, in den abgrund stösst. Das Oxior ist mit einem worte παν φθονερόν, und der mensch παν συμφορή. Vergleichen wir mit dieser ansicht die gründe, aus welchen Aeschylos räth, einen theil der glücksladung bei zeiten auszuwerfen - wie wir sie oben entwickelt haben -, so zeigt sich, dass dem Herodot in seiner darstellung dasjenige mittelglied fehlt zwischen der mittagshöhe und dem untergange hervorragenden glückes, in welchem allein der zorn der götter seine begründung finden kann, - nämlich die Boig.

Dasselbe ergiebt sich aus dem gespräche, welches zwischen Xerxes und Artabanos (VII, 46 ff.) während der flottenmusterung bei Abydos stattfindet. Xerxes, wie er (c. 45) die wasser des Hellespontos ganz hedeckt sieht von den segeln seiner flotte, preist sein loos glücklich, bricht aher gleich darauf in thränen aus bei dem gedanken, dass von all dieser herrlichkeit binnen hundert jahren nichts mehr übrig sein werde (c. 46). Artabanos findet dieses unglück nicht das grösste, sondern den umstand, dass auch während dieses kurzen lebens für jeden ohne ausnahme momente eintreten, wo der tod sogar als wünschenswerth erschei-Bis bieher haben wir eine anschauung, welche mit der äschyleischen vollkommen harmonirt. Nun aber die begründung dieser thatsache aus der natur der gottheit: o de Beog y h vχύν γεύσας τὸν αίῶνα φθονερός ἐν αὐτῷ εὐρίσκεται imr. Ueber dieses ei pioneral schwingt sich Herodot wieder nicht hinaus; er findet, dass die gottheit ursache der menschlichen wechselfälle ist, und beruhigt sich dabei; ohne sich nach den tieferliegenden gründen zu erkundigen, welche dieselbe etwa veranlassen könnten, dem sterblichen nicht auf die dauer hohes glück zu gewähren, substituirt er ihr einfach die beweggründe, welche er bei gleicher handlungsweise eines menschen voraussetzen würde; sein empirismus führt ihn zum anthropopathismus. Ja wenn wir die worte: γλυκύν γεύσας τὸν αἰῶνα κτλ. mit I, 34 vergleichen: ὑποδέξας ὅλβον ὁ θεός — ἀνέτρεψε, — so macht uns die in beiden stellen ausgedrückte selbstthätigkeit der gottheit, womit sie den menschen hebt und wieder fallen lässt, durchaus den eindruck schadenfroher willkür, nicht gerechter weltordnung.

Den stärksten beweis dieser ansicht Herodot's erhalten wir in der früheren rede des Artabanos, welche den zweck hat, dem Xerxes von dem beabsichtigten heereszuge abzurathen (VII, 10). Dort lauten die worte des rathgebers 6. 5: opac rà une péγοντα ζωμ ως κεραυνοί ο θεός, οὐδὲ έξ φαντάζεσθαι, τὰ δὲ σμικρά οὐδέν μιν κνίζει όρᾶς δὲ ώς ἐς οἰκήματα τὰ μέγιστα καὶ δένδρεα τὰ τοιαῦς ἀποσκήπτει τὰ βέλεα · Φιλέει γὰ ο ό θεός τὰ ὑπερέγοντα πάντα κολούειν. Und warum dies ? οὐ γὰρ ἐᾶ φρονέειν μέγα ὁ θεὸς ἄλλον ἡ ἐωυτόν. --Mit den ausdrücken opas und gilest beruft sich Herodot abermals auf die nackte erfahrung; der den göttern zugeschriebene gesichtspunkt ihres handelns ist ein ganz äusserlicher: sie wollen sich die prärogative des μέγα φρονέειν und φαντάζεσθαι, das privilegium der grösse nicht nehmen lassen. Daher wird auch ganz unbefangen mit den schicksalen der vernunftlosen natur das des menschen parallelisirt, als wäre zwischen dem verhältnisse beider zur gottheit durchaus kein unterschied, - und eben damit ist ja die sittliche begründung des göttlichen handelns unmöglich gemacht. Die gottheit Herodot's kann einmal nichts erhabenes neben sich dulden, sei es, was es und wie es wolle; sie fragt in diesem falle nur: ob gross oder klein? aber sie fragt nicht? ob sittlich oder unsittlich?

Es kann niemandem einfallen, zu läugnen, dass die gottheit Herodot's auch eine wächterin über recht und unrecht auf erden sei; die beispiele hiefür sind zahlreich und schlagend. Auch kennt Herodot sehr wohl den character und die wirkungen der εβρις. In der bekannten stelle III, 80 ff., wo die edeln der Perser nach dem Magiermorde sich über die zu wählende neue regierungsform streiten, stellt Otanes als hauptgefahr des monarchischen regimentes nichts anderes hin, als die εβρις, welche ἐγγίνεται ὑπὸ τῶν παρεόντων ἀγαθῶν, denen der mensch nicht gewachsen sei: καὶ γὰρ ἄν τὸν ἄριστον ἀνδρῶν πάντων στάντα ἐς ταύτην τὴν ἀρχὴν ἐκτὸς τῶν ἐωθότων νοημάτων στήσειε. Von hieraus ist zur ethischen erklärung jedes menschlichen unglückes nur noch ein schritt. Aber

dieser schritt wird von Herodot nicht gethan, weil er sich seine götter zu menschlich denkt. Es ist als träte bei ihnen angesichts ungewöhnlich hohen menschlichen glückes das gerechtigkeitsgefühl ganz zurück, und verhielte sich ruhend, während ein die eigenen rechte sich eifersüchtig wahrender egoismus in den vordergrund tritt; denn in allen solchen fällen wird ja, wie wir zeigten, der sturz des beglückten nur aus dem vorhandensein des glückes selbst, nicht aus der art seiner erwerbung oder anwendung hergeleitet, und der εβρις wird dabei nie erwähnt. zwei wegen also dringt bei Herodot die höhere macht feindlich in's menschliche leben ein; der eine richtet sich gegen das unrecht, der andere gegen die höhen der menschheit; beide fallen nicht, wie bei Aeschylos, zusammen. So lässt Kyros den Krösos (1. 86) vom scheiterhaufen steigen δείσας την τίσιν καὶ έπιλεξάμενος ώς οὐδεν είη τῶν ἐν ἀνθρώποισι ἀσφαλέως ἔγον. Wenn man vom standpuncte des ganzen aus in den wechselfällen des menschenlebens bei Herodot nur eine göttliche gleichgewichtspolitik ohne misgunst gegen den einzelnen finden will, so kann man allerdings von einer weltordnung reden (vgl. Bunsen gott in d. gsch. bd. II, p. 473 ff.: dagegen Nägelsbach, nachhomerische theologie p. 48 ff.), aber doch nur von einer mechanischen, nicht von einer sittlichen. Diese aber würde nach Herodot's sonstiger anschauung auf die μοίρα zurückzuführen sein, die (nach 1, 91) über den wünschen und neigungen der persönlichen einzelnen götter steht, wieder im gegensatze mit Aeschylos, bei welchem zwischen Zeus und Moira das umgekehrte verhältniss stattfindet. Der Moira nun wird nirgends goog zugeschrieben, sondern immer nur dem Deior oder dem Deoc, - weil zu dieser eigenschaft eine person Sobald wir es aber mit einer person zu thun haben, müssen wir sittliche anforderungen stellen, und dann reicht die erklärung des odoros als einer blossen manifestation der weltordnung nicht mehr aus. Das menschliche individuum, das gerade das unglück hat, jenes göttliche xolover an sich zu erfahren, hat das recht, an das göttliche individuum, von dem dasselbe herstammt, die frage zu stellen, um welcher schuld willen die gottheit sich so erweise; und wenn diese frage nicht befriedigend für das sittliche gefühl beantwortet wird, wie sie es bei Herodot nicht wird, so bleibt auf dem gotte der vorwurf der willkür haften, und wir dürfen die worte des Otanes bei Herodot (l. c.): φθόνος

δὲ ἀρχῆθεν ἐμφύεται ἀνθρώπφ ohne irgend welche veränderung des sinnes auf die gottheit Herodot's anwenden. Von diesem gesichtspuncte aus bedeuten auch die worte, womit Herodot das schreckliche ende der grausamen Pheretime erklärt (IV, 205): ώς ἄρα ἀνθρώποισι αὶ λίην ἰσχυραὶ τιμωρίαι πρὸς θεῶν ἐπί· φθονοι γίνονται — nichts anderes, als dass die gottheit auch in ausübung einer ausgedehnten strafgewalt sich nicht von den menschen wolle erreichen lassen. Wie bei Aeschylos auch frevelhafte menschen dem hohen willen des Zeus zur ausführung dienen müssen, so müssen bei Herodot auch neidische götter die ewigen fügungen der Moira in's werk setzen helfen.

Der göttliche mooros bei Herodot und bei Aeschylos sind also zwei wesentlich verschiedene dinge. Bei Herodot ist es ein eifersüchtiger egoismus nach menschlichem muster, - bei Aeschvlos eine äusserungsform des göttlichen rechtsgefühls. Bei Herodot lässt die gottheit den menschen, wenn er nicht auffallende frevel verübt, und auch dann zuweilen, im allgemeinen sein wesen treiben, so lange es geht; will ein baum in den himmel wachsen, so fährt der blitz des Zeus herab, und schmettert ihn nieder, ohne dass man eigentlich wüsste, warum; und so bleibt nur die auskunft einer blinden eifersucht der gottheit. Aeschylos hält es unter der würde der himmlischen, sich von kleinlicher missgunst beherrschen zu lassen; seine götter geben den faden nie aus der hand, an welchem sie die geschicke der menschheit leiten, gewähren aber dabei dem freien willen den nöthigen spielraum; alles wohl und wehe der sterblichen hängt ihm zusammen mit ihrer sittlichen stellung zur gottheit, d. h. zu den von ihr verwalteten gesetzen des ewigen rechts, zu deren erkenntniss die gottheit wiederum selbst erziehende anleitung und bedeutungsvolle Herodot formt sich, weil er lediglich von der erwinke giebt. fahrung ausgeht, seinen gott nach menschlichem bilde, - und weil ihm die unreinheit des menschlichen herzens wohl bekannt ist, sucht er auch im Olympos keine reine motive; Aeschylos hält ein ideales bild von der gottheit fest, wie sein frommes bewusstsein es forderte, und findet dasselbe überall wieder im spiegel der menschlichen verhältnisse. Herodot zieht die gottheit in den erdenstaub herab; Aeschylos lässt den menschen auf dem pfade gottgesandter leiden sich dem göttlichen näbern; hierin mit Sophokles eines sinns. Aber im ganzen ist unser dichter mit seinem gottesbegriffe seiner zeit so weit voraus, dass erst wieder der erleuchtete Plato in ganzer fülle den grundgedanken wiederholt, der alle dichtungen des Aeschylos beherrscht: Θεὸς οὐδαμῷ οὐδαμῶς ἄδιχος, ἀλλ' οἱόν τε διχαιότατος, καὶ οὐκ ἔστιν αὐτῷ ὁμοιότερον οὐδὲν ἢ ὃς ἀν ἡμῶν αἶ γένηται ὅτι δικαιότατος. περὶ τούτου καὶ ἡ ὡς ἀληθῶς δεινότης ἀνδρὸς καὶ οὐδενία τε καὶ ἀνανδρία (Theaet. 176 C), und: ὁμοίωσις (θεῷ) δὲ δίκαιον καὶ ὅσιον μετὰ φρονήσεως γενέσθαι (ibid. B): cf. Republ. X, p. 618.

Doch wir besitzen von Aeschylos noch ein drama, in welchem des göttlichen  $\phi \partial \delta v o_{\mathcal{G}}$  ausdrücklich erwähnt wird, und dessen ganzer stoff den dichter darauf hinwies, über diese frage sich klar zu äussern. Es ist dasselbe, welches uns auch die gelegenheit bietet, Herodot und Aeschylos mit ihren aussagen über die gottheit in einer und derselben sache zu confrontiren, — es sind die Perser. Die zwei puncte, auf welche sich hier die untersuchung zu richten hat, sind: die behandlung der person des Dareios und die frage nach dem rechte des Xerxes.

Ehe wir aber die meinungen beider schriftsteller über diese puncte hören, müssen wir untersuchen, wie weit der ältere dichter von beiden unterrichtet war. Aeschylos war ein patriotischer Athener und um das politische wohl seiner vaterstadt besorgt; dies zeigen uns die Eumeniden und Hiketiden, dieser geist weht aus dem drama der Perser selbst, in diesem lässt Aristophanes den Aeschylos in den fröschen reden. Aeschylos hat bei Marathon mitgekämpft, wie sein grabepigramm uns sagt. Marathon befehligte Miltiades; sollte nach Athen vor Herodot gar keine kunde gedrungen sein von dem (nach Herod. IV, 137) früber geäusserten nationalen sinne dieses mannes, welcher die rückzugsbrücke des persischen heeres über den Istros abzubrechen rieth, um Ionien zu befreien? Sollte man sich bei dieser gelegenheit nicht zugleich erkundigt haben, welcher persische könig jenen zug über den Bosporos und Istros in's Skythenland unternommen, und erfahren haben, dass es derselbe war, dessen heer jetzt im gefilde von Marathon stand, Athen den untergang dro-Hatte doch Athen (V, 99) den aufstand der lonier gegen eben diesen Dareios unterstützt, hatten die bürger doch (VI, 21) im theater die hellen thränen vergossen, als Phrynichos seine Μιλήτου άλωσις aufführte, und den dichter um tausend drachmen gestraft we araprigarra oix nia xaxa! Und dann kamen ja

die boten des Dāreios nach Athen, erde und wasser zu fordern (VI, 48), die ihnen mit so blutigem hohne verweigert wurden (VII, 133). Sollten endlich die flammen von Sardis nicht in die athenischen herzen ihren wiederschein geworfen, sollte der schiffbruch am Athos nicht allgemeinen jubel dort erregt haben? Wahrlich, für einen Athener bedurfte es nicht erst der ἰστορίης ἀπόδεξις des Herodot, um von diesen dingen unterrichtet zu sein, — zumal aber für einen Aeschylos nicht, der für alles vaterländische so begeistert war. Weiss derselbe ja sogar (Pers. 740 ff. 801 ff.) von den alten orakeln, welche am persischen hofe (Herod. VII, 6. IX, 42 f.) über den bevorstehenden krieg im schwange gingen, und hat vielleicht in seinem Phineus (nach Welcker) von denselben ausgedehnten gebrauch gemacht.

Halten wir demnach den gesichtspunct fest, dass dem Aeschylos das wesentliche aus der geschichte der letzten jahrzehnte vor den Perserkriegen bekannt war, so werden wir bald finden, dass er mit dieser und ihrem darsteller Herodot im auffallendsten Betrachten wir zunächst die gestalt widerspruche sich befindet. des Dareios. Dieser war nach Aeschylos (Pers. 648) ein mann, οίον ούπω Περσίς αl' έκάλυψεν, ein φίλος ανήρ (650), ein olog αναξ (653), ein πατήρ ακακος (665. 672). Unter seinem scepter wohnte sein volk glücklich und im frieden; denn er waltete mit göttlicher weisheit (657), und führte die schaaren der seinen wohl (658); alles herrliche wird seiner regierung zugeschrieben in dem wehmüthig-stolzen chorgesange Pers. 854 ff.. - Was sagt hiezu die geschichte? Wenn Aeschylos den Dareios als naτής bezeichnen lässt (665), so erzählt uns Herodot (III, 89), dass Dareios durch administrative und finanzielle eintheilung des reiches seine länder und einkünfte ordnete: δια δε ταύτην την επίταξιν του φόρου και παραπλήσια ταύτη άλλα λέγουσι Πέρσαι, ώς Δηρείος μέν ην κάπηλος, Καμβύσης δὲ δεσπότης, Κῦρος δὲ πατήρ, letzteres, ότι ηπιός τε καὶ ἀγαθά σφι πάντα ἐμηγανήσατο (vgl. Pers. 772: ευφρων). Somit überträgt hier Aeschylos ein prädicat des Kyros kurzweg auf Dareios. - Wie es sich mit dem ακακος und φίλος ανήρ verhält, darüber belehrt uns die vergleichung von Herod. IV, 84 und VII, 39; in der ersten stelle wird dem Dareios dieselbe grausamkeit zugeschrieben, wie in der zweiten dem Xerxes; nur erscheint Dareios blutdürstiger und zugleich tückisch. - Wenn Dareios bei Aeschylos erzählt, wie die

herrschaft auf ihn selbst überging (Pers. 775 ff.), so preist er zwar die hinwegräumung des Pseudosmerdis (Mardos) als eine edle that. hat sie aber doch nicht selbst vollbracht, und also seine hände nicht mit blut besleckt. Bei Herodot (III, 70 ff.) dagegen ist Dareios der rädelsführer des mordanschlages gegen die Magier (vgl. c. 76), und entwickelt (c. 70 und 72) bei dieser gelegenkeit äusserst laxe sittliche grundsätze, welche ihm der eigennutz dictirt, wie früher (I, 187) sein benehmen gegen das grabmal der Semiramis. - Der Dareios des Aeschylos macht (Pers. 745 ff.) seinem sohne die schwersten vorwürfe darüber, dass er über den nacken des heiligen Hellespontos eine brücke geschlagen und dem Poseidon habe obsiegen wollen; etwas ähnliches durfte er also, nach der ansicht des Aeschylos, durchaus nicht selbst verübt haben. Aber Herodot berichtet uns (IV, 85. VII, 10, 3), dass Dareios den thrakischen Bosporos genau derselben behandlung unterworfen hat, welche nach Aeschvlos der Hellespont durch Xerxes erfuhr. Das weihgeschenk aber des reichbelohnten baumeisters Mandrokles an die samische Here stellte den übergang des heeres dar und darüber den Dareios auf dem hochsitz thronend, mit der stolzen umschrift:

> Βόσπορον ίχθυόεντα γεφυρώσας άνεθηκε Μανδροκλέης Ήρη μνημύσυνον σχεδίης, αύτῷ μὲν στέφανον περιθείς, Σαμίοισι δὲ κῦδος, Δαρείου βασιλέος ἐκτελέσας κατὰ νοῦν.

Her. IV, 88. Wer erinnert sich nicht des über der bucht von Salamis thronenden Xerxes, Pers. 461 f.:

έδραν γάρ είχε παντός εὐαγῆ στρατοῦ, ὑψηλόν ὅχθον ἄγχι πελαγίας άλός —?

Die heere des Dareios kamen nach Aeschylos ἄπονοι und ἀπαθεῖς von ihren feldzügen wieder heim (Pers. 860); Herodot weiss es anders, und theilt mit, dass Dareios vom Skythenzuge heimkehrte πολλοὺς καὶ ἀγαθοὺς τῆς στρατιῆς ἀποβαλών (VII, 10), von jenem Skythenzuge, welchen der weise Artabanos ernstlich widerrieth: ἀλλ' οὐ γὰρ ἔπειθε συμβουλεύων οἱ χρηστά (IV, 83). Herodot spricht ausführlich von den grossen niederlagen bei Marathon und am Athos (VI, 44 und 102 ff.); Aeschylos lässt sich lieber die gute gelegenheit entgehen, dem Xerxes mit Herodot (VII, 24) wegen der durchstechung jenes vorgebirges seine με-γαλοφροσύνη vorzuhalten, als dass er sich durch jenen höchst

unbequemen namen das ideale bild seines Dareios trüben liesse. -Nach Aeschylos (Pers. 859) herrschte im innern des reiches unter Dareios die beste ordnung; Herodot weiss manches davon zu erzählen, wie Darcios sich mit seinen mächtigen vasallen berumzuschlagen hatte (III, 126 ff. IV, 166). - Aeschylos behauptet (862 ff.), Dareios sei nicht über den Halys gegangen, sondern ruhig zu hause geblieben, während seine heere ihre eroberungen machten, habe somit der majestät des königthumes nichts vergeben; nach Herodot (IV, 85 ff.) befand sich aber Dareios persönlich auf dem später ganz unglücklich ausgegangenen Skythenzuge, und machte den landweg von Susa nach dem thrakischen Bosporos, wobei er, wenn auch nicht über den Halys, so doch in das land jenseits des Halys kam, was hier die hauptsache ist. - Aeschylos endlich hütet sich sorgfältig, die unterwerfung der Ionier durch Dareios bei ihrem rechten namen zu nennen; er begreift diese stämme bald unter der allgemeinen bezeichnung der Lyder (Pers. 42 ff.), bald unter der noch allgemeineren: oi ara yar 'Asiar (587), bald redet er wenigstens nur von den ortschaften des xlxooc 'laorioc (880); Herodot berichtet nicht nur mit bestimmtheit (VI, 31 f.) die grausame und gottlose verwüstung (σαγητεία) der von den Ioniern bewohnten kleinasiatischen inseln, sondern erklärt auch für die weitere absicht des Dareios die unterwerfung von Hellas (VI, 44. VI, 94), gedenkt (V, 105) der täglich wiederholten mahnungen des sclaven an Athen, bezeichnet als urheber alles leidens für Griechenland neben Xerxes und Artaxerxes den Dareios (VI. 98), und lässt diesen unter erneuten rüstungen sterben, wovon ή 'Ασίη έδονέετο έπὶ τρία έτεα (VII, 1). Nur der tod also ist es, welcher diesen fürsten von einem neuen rache- und eroberungszuge abhält, der nun auf seinen sohn übergeht; und wenn Dareios bei Aeschylos (Pers. 785 ff.) sich rühmt:

> εὖ γὰς σαφῶς τόδ' ἴστ', ἐμοὶ ξυνήλικες, ἄπαντες ἡμεῖς, οῖ κράτη τάδ' ἔσχομεν, οἰκ ἂν φανεῖμεν πήματ' ἔρξαντες τόσα, —

so ist dies durchaus nicht sein verdienst, indem er, hätte er länger gelebt, denselben zug selbst würde ausgeführt haben. Noch weniger wahr ist es, wenn der äschyleische Dareios den frevel und das unglück des Xerxes davon herleitet (Pers. 784), dass dieser οὐ μνημονεύει τὰς ἐμὰς ἐπιστολάς — denn, wie wir aus Herodot sehen hat Xerxes ein ganz anderes testament vom vater

empfangen, dessen unterbrochenes werk nur hinauszuführen versucht, und somit ganz in dessen sinn gehandelt; und die worte des äschyleischen Dareios (Pers. 826 ff.):

μέμνη σθ' 'Αθηνων' Ελλάδος τε, μηδέ τις ύπερφρονήσας τὸν παρόντα δαίμονα ἄλλων έρασθεὶς ὅλβον ἐκχέη μέγαν

contrastiren wunderlich mit den eroberungsgelüsten des herodoteischen und mit dem im entgegengesetzten sinne gemeinten dreimaligen täglichen zurufe seines sclaven (V, 105): δέσποτα, μέμνεο τῶν 'Αθηναίων.

Was konnte nun den Aeschylos bewegen, der geschichte so ins gesicht zu schlagen, — ihn, der in der behandlung der mythen, z. b. mit Pindaros verglichen, so vorsichtig ist? Warum schuf er sich einen von dem historischen so total verschiedenen idealen Dareios, welchem er alle möglichen und unmöglichen vorzüge eines herrschers zuschreibt, auf welchen er die tugenden seiner grössten vorgänger (Pers. 766 ff.) überträgt? Gänzliche unkenntniss kann, wie wir oben zeigten, der grund nicht gewesen sein; die lösung der frage liegt anderswo. Τίπτε, so frägt der chor Pers. 549 ff.:

Τίπτε Δαρείος μέν ουτω τότ' άβλαβής έπην τόξαρχος πολιήταις, Σουσίδος φίλος ἄκτωρ;

Antwort: weil er sich nicht dem fremden gebiete der see vertraute, und Hellas nicht unterwerfen wollte. Aeschylos brauchte einen contrast. Xerxes hat Griechenland unterjochen wollen, und wurde für diese υβρις von den göttern bestraft. Dem Dareios stiess während seiner ganzen regierung kein seine macht vernichtendes unglück zu - in der ferne, in Griechenland, mochte sich dieses glück noch glänzender ausnehmen, während man den sturz des Xerxes dort in der nähe sah -, er kann also, so schliesst Aeschylos, auch den zorn der götter nicht verdient haben. nun den gegensatz recht schlagend zu machen, wird das glück des Dareios zur vollkommenheit ergänzt, und daraus folgt dann weiter, dass auch jede spur der vapig von seinem bilde hinweggewischt werden muss. Es darf ihm gar nicht eingefallen sein, nach Hellas zu ziehen; Athos und Marathon müssen ignorirt werden; er darf den Bosporos nicht überbrückt haben, keine seefahrt

unternommen haben (während er nach Herodot IV, 87 sechshundert schiffe auf dem Pontos hatte), darf überhaupt keine unge. bührlichen eroberungsgelüste gehegt haben, während er (Herod. IV, 118) auch den Skythenzug blos unternahm, ἐπειδή οἱ τὰ ἐν τη ήπείοω τη έτερη πάντα κατέστραπται (vgl. IV, 1), und in der inschrift am flusse Tearos sich nennen lässt: ἀνήρ ἄριστός τε καὶ κάλλιστος πάντων άνθρώπων, Περσέων τε καὶ πάσης τῆς ἡπείρου βασιλεύς (IV, 91). - Wir haben also in dem von Aeschylos gedichteten Dareios beide stücke nebeneinander: vollständiges dauerndes glück und freiheit vom oforog der gottheit, was der herodoteischen ansicht schnurgerade entgegenläuft. Weil der Dareios des Herodot das erstere nicht besass, traf ihn auch der adóros nicht mit macht: weil der des Aeschylos es besass. und der oboroc ihn nicht traf, muss er ein mensch ohne alle sittliche schwäche und ohne jeglichen übermuth gewesen sein. So hoch und fest also stand dem Aeschylos die religiöse idee von der gerechtigkeit und neidlosigkeit der götter, dass er nach ihr sich sogar die geschichte construirt. Und gewiss musste die darstellung dieser idee in so scharfen gegensätzen, zu einer zeit, wo neben dem tiefen falle des Xerxes allerdings die vergleichungsweise glückliche regierung des Dareios in erhabenem glanze dastehen mochte, den allergrössten eindruck machen. Auch durfte Aeschylos, der so gern durch scenische mittel wirkt, es wohl wagen, nachdem kaum die goldtiare des göttergleichen königs (P. 660 ff.) in den hügel versunken, den gottverlassenen, zerlumpten (P. 836 ff. 999) sohn desselben als leibhaftiges denkmal des gerechten goorg seinen zuschauern vorzuführen; denn die historischen bedenken gegen diese darstellung mochten wohl durch die frische erinnerung an die neuesten glänzenden siege von Salamis und Platää und die folgenden offensivkriege gegen Persien, wovon jetzt alles erfüllt war, einigermassen in den hintergrund gedrängt werden, zumal die person des Dareios selbst den Hellenen immer fremd blieb.

Den Xerxes also traf, nach Aeschylos, in der bucht von Salamis der φθότος der gottheit (Pers. 357). Fragen wir, wodurch derselbe geweckt war, und wir werden seine bedeutung erkennen. Wenn wir der anschauung Herodot's folgen, so büsste Xerxes die ἄδικα ἔργα gegen die Hellenen, deren erster sicherer urheber (l, 5 f.) Krösos war, welche sich durch Kyros (l, 141 ff.) fort-

gesetzt. und durch Dareios eine noch weitere ausdehnung erhalten hatten. Krösos, der erste übelthäter gegen die Hellenen, wird wegen dieses frevels nicht gestraft, während er als aokac αδικίης gegenüber von Kyros (I, 130) seine belohnung empfängt. Letztere adixin aber war eigentlich keine: denn Krösos hatte theils die absicht, seinen schwager Astvages (1, 74 f.) an Kyros zu rächen, theils veranlasste ihn zum kriege eine wohlbegründete furcht vor dem gefährlichen wachsen des jungen persischen reiches (I, 46). Von einer bestrafung des Krösos aber für das unzweifelhafte unrecht, das er den Hellenen that, steht, wie gesagt, nirgends ein wort; der hellenische gott hält es vielmehr für nöthig (I, 91), sich gegen seinen eifrigen verehrer mit der unentfliehbaren macht der μοῖρα zu entschuldigen, welche seine persönlichen privatbemühungen um das wohl des Krösos vereitelt habe, um an demselben die sünde - seines fünften ahnherrn heimzusuchen. Dass hiebei Krösos so gutwillig seinen vorwurf wegen des doppelsinns der orakelsprüche zurücknimmt, und die schuld auf seiner seite findet, nimmt uns noch billig wunder. - Kyros vervollständigt die unterwerfung der kleinasiatischen Griechen. und fällt - weil er die Massageten angegriffen (1, 205 ff.). Dareios übernimmt (III, 88), was Kyros und Kambyses erobert. Die Ionier stehen auf; ihre blutige unterwerfung folgt; die westlichen Hellenen mischen sich ein, αρξαντες άδικίης πρότεροι (VI, 119); denn die zwanzig schiffe, welche Athen zu hülfe schickte (V, 97), άργη κακῶν ἐγένοντο Ελλησί τε καὶ βαρβάpoioi. Trotzdem, da die rache an Athen und Eretria nur ein πρόσηημα (VI, 44) weiterer eroberungsplane für Dareios ist, treffen ihn mit recht die harten schläge am Athos, in Thrake und bei Marathon. Dareios rüstet wieder, und stirbt darüber. Noch ist dem schicksale, das alle Griechen zur freiheit bestimmt, nicht genug gethan; Xerxes ist zum opfer seiner fügungen erkoren, Aber eben hier tritt nun die immoralität des herodoteischen schicksals recht an den tag, indem es gerade den, welcher an den sünden seiner vorfahren keinen theil haben will, die ganze wucht der strafe empfinden lässt, während mancher wirklich schuldige straflos ausging. Xerxes hat anfangs (VII, 5) durchaus keine sonderliche lust, das rachewerk seines vaters wieder aufzunehmen, lässt sich aber (VII, 6) von Mardonios und den falschen orakeln endlich aufhetzen. Doch haben diese einflüsterungen so wenig

nachhaltig bei ihm gewirkt, dass ihn die rede des Artabanos (VII, 10) bald wieder zu seiner ersten ansicht bekehrt (c. 12), während Dareios, wie wir sahen, in einem ähnlichen falle sich nicht rathen liess. Aber ein göttliches traumgesicht zwingt sowohl den könig als seinen rathgeber unter steigenden drohungen, bei dem entschlusse zum heereszuge zu verharren (c. 12-18), indem es dem könige vorhält: ήνπερ μη αυτίκα στρατηλατέης, τάδε τοι έξ αὐτέων ἀνασγήσει ώς καὶ μέγας καὶ πολλός έγένεο ἐν όλίγο γρόνω, ούτω καὶ ταπεινός όπίσω κατά τάγος έσεαι (c. 14), und den alten weisen Artabanos, den warner vor der ibois (c. 16), durch feindselige demonstrationen so schreckt (c. 18), dass er seine auf vielfache erfahrung gestützte ansicht aufgibt, überzeugt, dass eine δαιμονίη ὁρμή den krieg fordere, und Ελληνας φθορή τις καταλαμβάτει θεήλατος. Xerxes wird also geradezu von der gottheit zur υβοις gezwungen: die folge ist sein unglück, - kann hier von einer gerechten strafe die rede sein? Die gottheit "lässt den armen schuldig werden", damit an ihm das schicksal sich erfülle; aber liegt nicht, sobald wir das göttliche wesen persönlich fassen, in diesem thun eine verwerfliche sophistik der leidenschaft, ein blinder neid, welchem die grosse machtausdehnung des Perserkönigs ein dorn im auge war? -Ganz anders Aeschylos. Nach ihm hat Xerxes nur schlechten rathgebern gehör geliehen (Pers. 754 ff.); die δολόμητις ἀπάτα θεού ferner, die άτα φιλόφρων ποτισαίνουσα (Pers. 94, 98 f.). welche den sterblichen in ihre netze verstrickt, und womit die persischen greise den zug des königs entschuldigen, hat erstens nicht die zwingende kraft der bei Herodot erzählten traumerscheinungen, und ist zweitens auch erst eine folge der bereits vorher bei Xerxes vorhandenen übermüthigen eroberungsgedanken: all όταν σπεύδη τις αὐτός, γω θεός συνάπτεται (P. 743). Der eigene wille des Xerxes ist es hier, welcher das θείον ψύθος (Ag. 457) als beschleunigungsmittel verdienten unterganges herbeiführt,

Fragen wir weiter, ob denn überhaupt nach Herodot Xerxes persönlich so ganz im unrechte ist, und wie ein mörderischer drache über das unschuldige Hellas herfällt (Pers. 83 f.)? Die gründe der expedition, welche der könig (Herod. VII, 11) entwickelt, sind, wie wenigstens die spätere geschichte bewiesen hat, stichhaltig genug. Es handle sich gar nicht mehr, sagt er, um krieg oder frieden, ἀλλὰ ποιέειν ἢ παθέειν προκέεται ἀγών,



ίνα η τάδε πάντα υπ' Ελλησι η έκεῖνα πάντα υπό Πέρσησι γένηται. Ferner wird auch an dieser stelle, wie so oft, das moment hervorgehoben, dass die Griechen den streit angefangen haben - was Xerxes von seinem standpuncte aus mit wahrheit sagen konnte -, und besonders auf die verbrennung von Sardis, wobei das heiligthum der Kybele mit aufflammte, grosser nachdruck gelegt. Dies ist ein frevel, welcher die Perser besonders gekränkt haben muss; denn es ist davon, als einem rechtstitel zur rache, auch VI, 101 und VII, 8, 2 die rede. - Von dem allem will Aeschylos nichts wissen; eine verbrennung von Sardis existirt für ihn so wenig, wie eine auf befehl des Dareios gelieferte schlacht von Marathon; eine vorbeugende offensive der Perser erkennt er nicht an. Er weiss nur, dass die Hellenen für freiheit, weib und kind und götter und gräber bei Salamis gegen fremde übermacht sich schlugen (P. 397 ff.), dass die üßois und die άθεα φροτήματα des Xerxes in Hellas die götterbilder nicht geschont, und die tempelbilder verbrannt haben (810 ff.), dass er, wie Agamemnon, mit der blüthe seiner unterthanen den Hades vollgestopft (902 ff.), - und lässt den Dareios aus den darauf folgenden schicksalsschlägen, welche er als entring dieser ruchlosigkeit betrachtet, die lehre ziehen:

> ώς οὺχ ὑπέρφευ θτητὸν ὅττα χρὴ φρονεῖν· ὅβρις γὰρ ἐξατθοῦσ' ἐκάρπωσε στάχυν ἄτης, ὅθεν πάγκλαυτον ἐξαμῷ θέρος (P. 822 ff.).

selben zu bestärken. Bei Aeschylos tritt bekanntlich diese beschränkung erst ein, nachdem schon Xerxes wider bessere einsicht die von der gottheit gesetzten schranken durchbrochen. - Herodot, der nüchterne historiker, findet nichts natürlicher, als dass jemand, der nach Hellas von Kleinasien mit einem heere hinüber will. sich dazu der schiffe und einer brücke bedient: er muss deshalb, weil er in dem brückenschlagen über den Hellespontos schlechterdings an und für sich nichts verwersliches finden kann (VII. 35: οὐδὲν πρὸς ἐκείνου ἄδικον παθόν), das, nach Blomfields ingeniöser vermuthung, eben aus einem missverständnisse von Aesch. Pers. 746 entsprungene wunderliche mährchen von der kettenversenkung und sonstigen bestrafung des Hellespontos durch Xerxes glauben, um dem könige hier βάρβαρα καὶ ἀτάσθαλα aufbürden zu können. Aeschylos bedarf dieses mährchens nicht, um in der that einen frevel zu entdecken. Nach ihm ist die persische macht von der gottheit durchaus auf den östlichen continent angewiesen, Pers. 103 ff.:

> θεόθεν γὰς κατὰ Μοῖς' ἐκςάτησεν τὸ παλαιόν, ἐπέσκηψε δὲ Πέςσαις πολέμους πυργοδαϊκτους διέπειν, ἱππιοχάρμας τε κλόνους πολέων τ' ἀναστάσεις. —

und es ist schon ein frevel von ihr, sich überhaupt nur auf's meer zu wagen (108 ff.), es ist δυςφρότως (547 f.) von Xerxes gehandelt, mit βαρίδεσσι ποντίαις sich zu schaffen zu machen; die schiffe haben das verderben des heeres herbeigeführt (555 f.), die unseligen schiffe (581), πλαγαῖσι ποντίαισιν (885). Endlich, welche vermessenheit, da, wo ein gott seinen strom dahinwälzt, einen trockenen pfad bauen, πόρον μεταρρυθμίζειν zu wollen! (748). Dies ist νέον θράσος (745), νόσος φρενῶν (751), οὖκ εὐβουλία gehandelt; wer solches thut, der ἐμώρανεν (720), θεοβλαβεί ὑπερκόμπφ θράσει (833), ἐνεὸς ὧν ἐνεὰ φρονεῖ (783). Es kann aus der sonstigen anschauungsweise des Aeschylos nicht schwer werden, den sinn jener völkergränzen zu erkennen; sie sind eben die schranken gegen die ὕβρις, — und wer sie überschreitet:

ύπερφρονήσας τον παρόντα δαίμονα, ἄλλων έρασθείς, (827 f.) —

gegen den wendet sich der εύθυνος βαρύς (830) Zeus, - der

wird bald seine verhältnisse als θεότισεπτα (884), den δαίμων als μετάτισοπος (920) zu beklagen haben. — Auch Herodot freilich huldigt zuweilen jener conservativen anschauung in betreff der natur, — aber es fehlt ihm dabei der sittliche hintergrund. So wollen (I, 174) z. b. die Knidier, um sich gegen die angriffe des Harpagos zu schützen, ihren Isthmos abgraben; aber schlimme krankheiten überzeugen sie bald, dass ihr unternehmen der gottheit missfällig sei, und das orakel spricht:

ἰσθμὸν δὲ μὴ πυργοῦτε, μηδ' ὀρύσσετε. Ζεὺς γάρ κ' ἔθηκε νῆσον, εἴ γ' ἐβούλετο,

wogegen Herodot nichts einzuwenden hat. So lässt es also die herodoteische gottheit anch der berechtigten nothwehr nicht zu, an ihren fügungen etwas zu ändern; besser ist es, dass ein volk untergehe, als dass die gottheit einmal unrecht habe.

Bei Aeschylos dagegen ist auch der Pers. 347 genannte  $\varphi\vartheta\acute{o}ro\varsigma$  der götter, welcher die niederlage bei Salamis entschied, nichts anderes, als die strafe der  $\mathring{v}\beta\varrho\iota\varsigma$ . Dieses geht deutlich aus den anfangsworten des boten hervor:

ηρξεν μέν, ο δέσποινα, τοῦ παντὸς κακοῦ φανεὶς ἀλάστως, ἢ κακὸς δαίμων ποθέν (348 f.).

Der bote, ganz von dem eindrucke jenes gottesgerichts beherrscht, nennt zuerst als urheber des unglücks einen rachegeist, erschrickt dann über seine offenheit der königin gegenüber, und mildert den rachegeist zu einem "bösen geist". Aber die erste ansicht ist die wahre und die des dichters. Die gerechte rache der götter für ungebührlichen übermuth hat nach Aeschylos das riesenheer der Perser vernichtet, die bogen seiner starken zerbrochen, und den Xerxes mit leerem köcher (990 ff.) nach hause gesandt, Diese strafende macht nun kann unter umständen einem verhärteten frevler gegenüber auch die form der list annehmen, um den schuldigen desto sicherer zu falle zu bringen; eine solche vorstellung von der ἀπάτη θεοῦ erscheint dem hellenischen alterthume. und stellenweise selbst dem alten testamente, ganz gotteswürdig. Wenn man daher zwar bei einer ähnlichen handlungsweise eines menschen auf unlautere zwecke zu schliessen berechtigt ist, so darf man darum doch nicht ebenso verfahren, wo die gottheit agirt, welcher ja die form vollständig freisteht, in welcher sie zu ihrem ziele, d. h. zur bestrafung des frevelhaften, gelangen will. So fasst Aeschylos dem ganzen zusammenhange nach die sendung

des Sikinnos (Herod. VIII, 75. Pers. 355 f.). Der neid also hat auch hier keine stelle im kreise der Olympier, wie es des Aeschylos grosser nachfolger in der religiösen erkenntniss, Platon, ausspricht (Phaedr. 247): φθόνος γὰρ ἔξω χοροῦ θείου ἴσταται: cf. Tim. 29 D.

Freilich findet nicht jedes menschenauge unter allen umständen gleich den wahren grund des unglücks; und mancher, der sich in seiner verblendung keiner schuld bewusst ist, und doch die strafe fühlt, mag wohl an der gerechtigkeit des götterkönigs zweifeln, und menschliche leidenschaften auch über den wolken suchen; aber dem tiefreligiösen gemüthe unsres dichters stellt sich die sache anders dar:

ανδρών γαρ έστιν ένδίκων τε καὶ σοφών

έν τοῖς κακοῖσι μὴ τεθυμῶσθαι θεοῖς (fr. 315):

er zweifelt nie, auch in dunkeln fällen nicht, an der absoluten reinheit der himmlischen, und hält sich an den spruch seiner Danaiden (Suppl. 81 ff.):

Διὸς ἵμερος οὖα εὐθήρατος ἐτύχθη.
πάστα τοι φλεγέθει κάν σκότφ μελαίνα τε τύχα μερόπεσσι λαοῖς. —

Berlin. Wilhelm

Wilhelm Hoffmann.

# Aeschyl. Choeph. vs. 959.

άναγε μάν, δόμοι· πολύν άγαν χρόνον γαμαιπετείς εκεισθ' αεί.

Nach diesen worten ist, wie der strophische vers 933 zeigt, ein dochmius ausgefallen, vielleicht  $\beta\alpha\varrho si\alpha$   $\tau \dot{\nu} \chi \alpha$ . Die ergänzung von  $\tau \dot{\nu} \chi \alpha$  ist wahrscheinlich, da in der strophe δυσοίμου  $\tau \dot{\nu} \chi \alpha \varepsilon$  steht und auch 924 und 935  $\beta\alpha\varrho \dot{\nu} \delta i \varkappa o \varepsilon$  aund δολιόφεων ποινά einander entsprechen, ebenso έμολε 923 und 934, πάρα τὸ φῶς iδεiν 955 und 966 und auch noch sonst besonders in diesem chorgesange gleichklänge vorkommen, wie 926 διπλοῦς λέων, διπλοῦς "Αρης = 937 Διὸς κόρα, Δικαν δέ νιν. Da ferner die folgende strophe mit τάχα beginnt, so konnte  $\beta\alpha\varrho si\alpha$  τύχα zwischen ἀεὶ τάχα leicht ausfallen.

Ostrowo.

R. Enger.

### XI.

## Varronische vindicien.

#### I.

Im Philologus, IX, p. 225, habe ich über die varronischen satiren eine von der bisher geltenden abweichende meinung ausgesprochen, dahin lautend, quotcunque supersunt fragmenta, omnibus versuum ac numerorum impressa esse vestigia, quae quum saepe obliterata ac propemodum evanida sint, iisdem tamen artibus, quibus in certis poetarum reliquiis uti licere criticorum principes docuerunt, retegi ac renovari possint, ac de singulis quibusdam instaurandis esse quidem in tanta corruptione rem incertam, de universis non esse. Der aufsatz, welchem obige worte entnommen sind und zu welcher sich das Epimetrum Varronianum in demselben bande dieser zeitschrift, sowie die beiden Danziger festprogramme aus dem jahre 1858 (M. Terenti Varronis Eumenidum reliquiae rec. et adnot. Th. R., particula prior, und De poesis Varronianae reliquiis quibusdam scr. Th. R.) als berichtigende und erweiternde fortsetzung verhalten, sollte an den vorhandenen fragmenten einer anzahl von satiren für die aufgestellte ansicht die empirische begründung liefern, wie ich auch zunächst auf empirischem wege zu dieser abweichung von der bisherigen annahme gelangt war. täusche mich vielleicht nicht, wenn ich vermuthe, mit meiner ansicht im grossen und ganzen hie und da auch bei namhaften gelehrten anerkennung gefunden zu haben; entschiedener aber jedenfalls ist der widerspruch dagegen aufgetreten, namentlich von seiten einiger mitglieder der um verwandte literaturgebiete sich fortgesetzt verdient machenden Bonner schule, von denen es sich einer und der andere nicht übel genommen hat, für seine abfällige beurtheilung meiner versuche einer recht prägnanten ausdrucksweise sieh zu bedienen. Letzteres scheint allerdings moderner ton zu sein, und es ist dergleichen auch ganz pikant zu lesen; wie weit aber damit in jedem besonderen falle der wahrheit oder überhaupt der humanität, von welcher doch die humaniora auch ein bescheidenes theilchen haben sollten, gedient sein möchte, das ist freilich eine andere frage; indessen tröstlicher weise möchte doch wenigstens so viel feststehen, dass, wenn auch grosse meister es als ihr recht ansehen dürfen, fehlerhaften erscheinungen und richtungen auf dem gebiete ihrer wissenschaft mit scharfen, ja mit verletzenden worten entgegenzutreten, dieser satz erfahrungsmässig sich nicht umkehren lässt zu gunsten derer, die eine ähnliche sprache reden. Doch das ist den herren auch wohl sonst schon gesagt worden.

Ich kann es mir sehr wohl erklären, wenn sich jemand von der richtigkeit meiner ansicht über die metrische beschaffenheit der varronischen satiren nicht zu überzeugen vermag, und habe es von vorne herein auch nicht anders erwartet. Läge die sache auf der hand, so hätte ich jetzt nichts darüber zu reden; obgleich das auch schon von anderen anerkannt ist, dass bei dem quintilianischen "non sola carminum varietate mixtum" noch an andere dinge zu denken ist, als an eine mischung von vers und prosa. Ich habe aber auch nicht behauptet, dass bei dem gegenwärtigen bestande und zustande der überlieferung von mir oder erst wem oder überhaupt irgend wem jedes fragment mit sicherheit metrisch hergestellt werden könnte, sondern nur, dass alle noch spuren metrischer abfassung an sich trügen, welche, so verweht und überwachsen sie auch oft seien, durch die anderweitig bewährten hülfsmittel und methoden der kritik sich noch wieder auffrischen liessen. Da sich nun bei der durchführung dieses satzes im einzelnen allerdings viele ungewissheiten und wirkliche schwierigkeiten darbieten; so mag es mancher für das gerathenste halten, einstweilen bei der herkömmlichen ansicht stehen zu bleiben. Zwar habe ich meinestheils die erfahrung gemacht, dass nicht wenige stellen, welche anfangs desperate mittel zu erfordern und ohne einen gewissen zwang sich nicht fügen zu wollen schienen, bei wiederholter und geschärfter betrachtung sich mit höchst geringer nachhülfe restituiren liessen; aber wie es einerseits nicht jedermanns sache ist dieselbe erfahrung zu machen, so musste sie andererseits mich I hren, es nicht befremdlich zu finden, wenn man der

ganzen behauptung seinen beifall schon darum vorenthielt, weil man ursache hatte, an einzelnen restitutionsversuchen anstoss zu nehmen.

Den ersten mir bekannt gewordenen öffentlichen widerspruch erhob hr. prof. J. Vahlen, als er in seinem vortrage über die varronischen satiren auf der philologenversammlung zu Breslau sich gegen die von mir aufgestellte ansicht erklärte. Kaum hatte ich in den gedruckten verhandlungen jener versammlung vergeblich nach einer näheren bekanntschaft mit dem bisher nur in den allgemeinsten zügen zu meiner kenntniss gelangten inhalte des interessanten vortrages gesucht; als ungefähr gleichzeitig mit dem erscheinen meiner beiden programme im sommer 1858 Joannis Vahleni in M. Terentii Varronis saturarum Menippearum reliquias coniectanea mir zu händen kamen, ein mit aller eleganz der Teubner'schen officin ausgestattetes, durch seinen titel an Scaliger's glänzende erstlingsarbeit erinnerndes buch. Unmittelbar an dieses sich anschliessend und durch dasselbe veranlasst ist der in form eines briefes an den verfasser geschriebene aufsatz "über Varronische satiren" von O. Ribbeck im rheinischen museum, jahrgang XIV, heft 1, p. 102 ff. Zuletzt hat das dritte heft desselben jahrganges jener zeitschrift p. 419 ff. "bemerkungen über die Varronischen satiren" von Fr. Bücheler gebracht. Beide aufsätze verwerfen mit gleicher entschiedenheit die von mir behauptete durchweg metrische abfassung der satiren Varro's, nur zeichnet sich der erstere durch die oben erwähnte prägnanz des ausdrucks vor dem gehalteneren tone des anderen in einer, wie es scheint, dem schreiber eigenthümlichen weise aus. Für dasjenige, was der recensent der Vahlen'schen conjectanea im literarischen centralblatte 1859 nr. 3 kräftiges über meine versuche gesagt, ist ein "well roar'd, lion!" genügende antwort.

Vahlen, obgleich er ein eigenes capitel de re metrica Varroniana hat pag. 65—90, in welchem er sich hauptsächlich mit
der bekämpfung meiner restitutionen beschäftigt, die sonst bei
ihm mehr gelegentlich auftritt, — folgt doch darin nicht einem
allgemeinen grundsatze; sondern, was er gegen mich einzuwenden hat, ist das gewaltsame verfahren, welches ich in der herstellung der metra geüht haben soll; es bedünkt ihn (subvereor),
meine prüfung der einzelnen fragmente auf versification sei nicht
eine placida et humana consultatio, sondern, wie er nicht unwitzig

sich ausdrückt, eine torturae similis inquisitio gewesen. Daher wird es sich wohl schreiben, wenn auch Ribbeck p. 102 von "folterern" spricht, und der plural wird wahrscheinlich nur ein rhe-Vahlen's polemik ist denn auch nur auf die zutorischer sein. rückweisung meiner behandlung einzelner stellen gerichtet, in welchen ich ihm zur herstellung der metra unerlaubte oder verfehlte mittel angewandt zu haben scheine. Obwohl ich nun nicht glaube, die hülfsmittel der conjecturalkritik im allgemeinen stärker oder massloser gebraucht zu haben, als es in der emendation und restitution verdorbener dichterfragmente auch sonst von kleinen und grossen kritikern geschehen ist; und obwohl das mäkeln an kleinigkeiten und die süsssaure anerkennung desjenigen, was sich nicht bemängeln liess, in des verfassers zierlicher phraseologie sich mitunter etwas sonderbar ausnimmt: so will ich doch hiemit gern zugestehen, wie ich es auch schon in dem programme Eumenid. relig. p. 2-11 gethan habe, in einzelnen fällen in meiner ersten arbeit stärkere änderungen vorgeschlagen zu haben, als theils die sache selbst erforderte, theils innere wahrscheinlichkeit annehmbar machen konnte. Und wie überhaupt philologische conjecturen, soweit sie auf divination begründet sind, nicht jedermann und jederzeit gleich gut gelingen; so habe ich nicht nur selbst, wo ich in meinen versuchen - und nur solche konnte und wollte ich geben, - irrthümliches fand, es offen dafür erklärt und zurückgenommen, mich tröstend mit dem ähnlichen loose anderer forscher. die das dies diem docet weder verschmähten noch verhehlten, und wissend, dass die offenbarungen des genius nur wenigen zu theil werden, wir andern sterblichen aber nur durch den irrthum zur wahrheit gelangen; sondern ich habe auch herrn Vahlen, welcher die letzte bemerkung nicht als gegen sich gerichtet ansehen wolle, in dieser hinsicht für manche belehrung und berichtigung nicht nur in betreff der früher im Philologus, sondern auch der gleichzeitig mit ihm in den programmen von mir behandelten stellen meine dankbare anerkennung auszusprechen. So nehme ich bei folgenden fragmenten: Aborigines fr. 3 Non. p. 82, 23. divina fr. 9 Non. 550, 12. Tanaguil fr. 1 Non. 166, 25. Papiapapae fr. 9 Non. 281, 29. Sesquiulixes fr. 3. 10 Non. 45, 2. 367, 17. 29 meine versuche gegen seine herstellungen entschieden zurück; einige andere z. b. die von Sesquiulizes fr. 2 Non. 86, 7. "Ονος λύρας fr. 7 Non. 483, 12. Tithonus fr. 5 Non. 343, 3.

πεοι αιρέσεων fr. 1 Non. 94, 27 Priscian, inst. III, p. 98 Htz. Papiapapae fr. 5 Non. 213, 23 bin ich nach seinen erinnerungen nicht mehr geneigt in der gegebenen fassung zu vertheidigen; und endlich halte ich eine nicht geringe anzahl seiner emendationen, auch ohne meine abweichenden schon aufzugeben, in hohem grade für beachtenswerth. - Ueberhaupt finde ich das hauptverdienst seiner mit nestorischer behaglichkeit ausgesponnenen arbeit in der kritischen behandlung der einzelnen fragmente, welche, auch wo die zustimmung zu versagen ist, den wohlgeschulten zögling des bonner meisters verräth; das geringste aber, obwohl er selbst einen recht hohen werth darauf zu legen scheint, in den versuchen einer reconstruction einzelner satiren aus ihren fragmenten. Eine schlagende kritik solcher "luftigen arbeit", um mich eines ausdruckes seines freundes Ribbeck zu bedienen, liefert dieser selbst in der einfachen gegenüberstellung seines entwurfes gegen die Vahlen'sche skizze der Eumeniden; in welchen beiden nichts ähnlich ist, als was unzweideutige fragmente nicht anders verstehen lassen. Ribbeck's entwurf (p. 105-113) verdient zwar auch von seiten des witzes und der phantasie den vorzug, der ihm schon dafür einzuräumen ist, dass er von den neunundvierzig fragmenten nur eins nicht recht unterzubringen weiss, während bei Vahlen ganzer vierundzwanzig keine stelle finden konnten. Aber wie lose und locker, wie willkührlich gezogen sind auch bei ihm die fäden der verbindung! Und kann es auch anders sein? Wenn schon in einem werke von so bestimmter anlage, wie die annalen des Ennius, wo doch die historischen thatsachen, wenn in den resten der alten tragödien, wo die mythen einen leitenden faden an die hand geben, die zusammenordnung der bruchstücke oft grossen zweifeln unterliegt, um wieviel mehr in so freien compositionen, wie es diese satiren waren. Bei jeder drehung des kaleidoskops wird sich ein anderes bild erzeugen. Wie aus denselben gegebenen reimen jeder andere improvisator ein anderes gedicht, wie im gesellschaftsspiele aus denselben gegebenen wörtern jedes andere unterhaltungstalent ein anderes geschichtchen zimmert; nicht anders wird es der natur der sache nach auch hier sein, wenn man aus bruchstücken "phantasiestücke" baut. Wie wenig haben daher auch die Ribbeckischeu mehr geistreich hingeworfenen skizzen mit den Vahlen'schen mehr bedächtig ausgeführten auch in den anderen in betracht genommenen satiren mit einander gemein, ganz abgesehen von den inneren unwahrscheinlichkeiten in den constructionen des einen oder des anderen oder beider! Wenn ein genie wie Mommsen in seiner römischen geschichte aus den fetzen einiger satiren lebensfrische bilder zur characterisirung Varro's und seiner zeit hervorzulocken wusste; so ist doch nicht eben jeder ein Mommsen, und braucht nicht über dessen lorbeeren in themistokleische unruhe zu gerathen. philologie hat anders geartete aufgaben und in anderer weise zu lösen, als die auf die lebendigkeit des eindruckes hinwirkende geschichtschreibung; die eine arbeitet für die perspective, die andere mit dem mikroskop. Während dort die lebendige durchdringung des künstlerisch ausgewählten stoffes mir bewunderung abnöthigen kann, wird hier das spiel der willkühr nur mein philologisches gewissen verletzen. Für die wissenschaft, die auch in ibren wahrscheinlichkeitsrechnungen boden unter den füssen behalten muss, ist der werth solcher ausslüge ins unwissbare, wie es diese restaurationen sind, meines erachtens wenigstens, gleich null zu setzen; als mehr oder weniger geistvollen unterhaltungsspielen des witzes und der phantasie mag ihnen immerhin ihr interesse unbestritten bleiben. - Wer dichterfragmente zu ordnen hat, - darauf aber erstreckt sich zunächst die aufgabe des philologischen herausgebers, - wird die reihenfolge immer am unverfänglichsten nach einem äusserlichen principe, etwa nach den fundorten, bestimmen; wo dies aber, wie im vorliegenden falle, nicht wohl angänglich ist, und auch die materie selbst einen bistorischen oder logischen faden nicht darbietet, da muss es ohne zweifel dem sammler gestattet sein, 'die einzelnen stücke nach formalen oder sachlichen verwandtschaften mit einander zu gruppiren. Dass auch hier schon das urtheil von verschiedenen verschieden ausfallen kann, ist erfahrungsmässig nicht zu leugnen, liegt aber in der natur solcher mangelhaften überlieferungen. Fortschritt und besserung ist allerdings möglich; aber mehr als eine leidliche ordnung, welche der jedesmalige betrachter sich nach seinem bedürfnisse umordnen mag, ist schwerlich erreichbar, ein öfteres umwerfen einer solchen durch die einzelnen herausgeber auch in praktischer hinsicht störend. Geht der ordner aber noch weiter, und sucht plan und gang des ganzen sich zu reconstruiren; so mag unstreitig einer congenialen poetischen natur mancher glückliche wurf gelingen, manche einzelne stelle in kritischer wie exegetischer hinsicht ein volleres und richtigeres licht erhal-

ten, der nachfolger seinen vorgänger mitunter durch nicht bloss relativ besseres übertreffen; nur muss er andererseits auch die nothwendige unvollkommenheit und öftere willkührlichkeit solcher arbeiten nicht verkennen, oder er geräth in gefahr, eben so viel und noch mehr, als er gut gemacht, zu verderben, zusammengehöriges von einander zu reissen, fremdartiges zu verknüpfen, die einzelnen stellen unter eine trügerische beleuchtung zu bringen, und so interpretation wie emendation derselben zu verwirren. gefahr scheinen sowohl Vahlen als Ribbeck, sei es aus selbstvertrauen, sei es in zu raschem eifer einer neigung huldigend, wesentlich unterschätzt zu haben. - Doch genug über einen gegenstand, der auch schon von anderen eine ähnliche beurtheilung erfahren hat, und der meine beziehungen zu Varro nur in nebensächlichem berührt. Ebenso kann ich die abhandlung über die spinöse frage von den doppeltiteln der varronischen satiren am schluss des werkes (p. 191-216) für jetzt um so mehr auf sich beruhen lassen, als der davon zunächst betroffene Mercklin bereits im Philologus XIII, p. 724 ff. seine erwiederung gegeben bat. Was nun aber Vahlen's polemik gegen meine versificationen betrifft, so würde, da sich dieselbe eben nur in der bestreitung der einzelnen versuche bewegt, eine entgegnung auf alle einzelnen fälle hier viel zu weit und doch am ende nicht zum ziele führen; ich will mich daher auf die behandlung einzelner, meistens solcher stellen beschränken, aus welchen ich mit unrecht die prosa verdrängt haben soll, und in welchen ich die früher hingestellten resultate mehr oder weniger zu modificiren mich bemüssigt finde. Denn es liegt mir weniger daran wider den gegner recht zu behalten, als den gegenstand zu fördern.

Als proben meines verfahrens führt Vahlen p. 65 die behandlung der stellen Sesquiulixes fr. 7 Non. 83, 25 und  $^{\prime\prime}E\chi\omega$   $\sigma\varepsilon$  fr. 3 Non. 228, 5 an. Nicht so ganz bona fide, insofern er den schein erregt, als sei das verfahren überall dasselbe, wie in diesen proben; doch möge es drum sein! Wenn nun Vahlen sagen will, die behandlung dieser stellen, Phil. IX, p. 250 und 246, sei eine verwersliche und die hergestellten verse als varronisch nicht anzuerkennen; so gebe ich ihm darin um so unbedenklicher recht, als ich selbst bereits Eumen. p. 10 und p. 6 diese stellen einer retractation unterworfen habe. Will er aber die metricität dieser stellen ableugnen, so ist er im unrecht. Denn wie auch die stelle

18

aus "Eyo os mag gelesen werden müssen, so viel wird jeder mensch von einigem sinne, der latein versteht, herausfühlen, dass in einem stücke wie tela dextra vibrant, russatia emicant, atque insignibus Martis torques aureae, scuta caelata Hibero argento gravi crebra fulgent, keine prosa enthalten sein kann, es wäre denn etwa die tollgewordene eines Martianus Capella. Adolph Koch exercitat. crit. in priscos poet. Roman. (Bonnae 1851) p. 23 war entschieden auf dem richtigen wege, als er kretischen rhythmus in diesem fragmente erkannte, und ich habe Eumen. p. 6, seiner spur folgend, durch schwache änderungen 1) ein kretisches system mit bacchischem schlusse hergestellt, von welchem ich wünsche, dass es Vahlen billigen oder durch besseres ersetzen möge. Ob er die metrische beschaffenheit der stelle anerkannt habe, ist aus seinen worten p. 66: "illorum quae supra posui partem esse re vera versus, et quo modo distribui debeant, alibi ostendam" nicht zu entnehmen, denn sie wird in seinem buche nicht weiter behandelt; es scheinen aber die worte auch nicht auf das Sesquiulixes-fragment zu gehen, obwohl er p. 121 in bezug auf dieses von möglichen numeris spricht, deren herstellung nicht sowohl gestörte wortfolge als verstümmelte und lückenhafte überlieferung im wege stehe, sondern auf Parmeno fr. 2 und fr. 9, für deren iambische umgestaltung er gleichzeitig Koch (exerc. p. 28) getadelt hat, und welche von ihm p. 93 als kretische tetrameter ohne zweifel richtig nachgewiesen werden. Was nun das fragment aus Sesquiulixes betrifft alteram viam deformasse Carneadem virtutis e cupis acris aceti, so war meine veränderung der wortfolge (1. 4. 3. 5. 2. 8. 6. 7. 9.), durch welche anderthalb trochäische septenare entstanden, eine zu weit gehende, und ich habe darum auch schon Eumen. p. 10 ohne alle textänderung geschrieben:

álteram viam déformasse Cárneadem virtútis e

cúpis acris acéti . . ! . . . ! . . ;

doch bin ich auch diesen vorschlag zurückzuziehen geneigt, nicht sowohl wegen des einsilbigen viam (vgl. Bentlei. ad Terent. Heaut. 1, 1, 49) oder des e (ex) am versende, — denn gegen die berechtigung der einsilbigen präpositionen und conjunctionen an dieser versstelle ist man doch wohl etwas zu summarisch eingeschrit-

<sup>1)</sup> russa trina nach Polyb. VI, 23, 12, und in insignibus Martiis torcues. wozu noch hätte die einschaltung eines et hinter aureae kommen können.

ten; — oder wegen des etwas schlassen rhythmus im zweiten verse, als vielmehr, weil ich eine bisher aus unnöthigem bedenken von mir unterdrückte vermuthung nun auch durch Vahlen p. 116 bestätigt sinde, dass nämlich dies fragment in der mitte lückenhaft sei und aus zwei nicht zu einander passenden stücken bestehe. Zu der incongruenz des ausdruckes in beiden stücken kommt denn auch hinzu, dass das erste trochäischen rhythmus zeigt:

1 . . . 1 . . . 1 . alterám viam

déformasse Carneadem virtutis . . 1 . . ,

das andere den schluss eines heroischen oder aristophanischen verses bildet:

(vv - vv) - vv - vv - e cupis acris aceti.

Es ist übrigens sehr möglich, dass beide ursprünglich gar nicht zu einander, sondern zu verschiedenen fragmenten gehört haben, welche durch die lücke zusammengerathen sind. Aehnliche erscheinungen bieten z. b. Serranus, περὶ ἀρχαιρεσίῶν fr. 2 Non. 71, 13 und ταφὴ Μενίππον fr. 11 Non. 48, 11 dar. Recht deutlich liegt ein solcher fall vor Non. 283, 24, wo durch das überspringen von einem ducunt auf ein anderes ein fragment aus dem 30sten buche des Lucilius mit einem aus dem 26sten zusammengerathen ist, das Non. 526, 16 sich glücklicherweise noch einmal findet.

Auch die p. 66 getadelte fassung des fragmentes Aborigines 4 Non. 156, 18, welche ich Philol. p. 228 gegeben, ist bereits Eumen. p. 10 durch eine andere ersetzt, gegen welche Vahlen andere ausstellungen machen muss. Die anmerkung, dass brevi kurz zu lesen sei, hätte ich an letzterer stelle weglassen können, da es aus dem sinne nicht zu entscheiden ist, ob Varro itaque (igitur) oder itaque (et ita) gemeint hat, und der ictus auf der letzten silbe eines tribrachischen wortes im sechsten fusse des trochäischen septenars nach Ritschl prolegom. Plaut. Trin. p. 228 sq. für zulässig zu erachten ist. - Die im Philologus p. 247 n. 22 aufgestellte emendation und versification von Flaxtabulae fr. 5 Non. 82, 13, gegen welche Vahlen p. 74 sich erklärt, habe ich ebenfalls bereits Eumenid. p. 6 mit einer leichteren vertauscht, welche ich auch jetzt noch für wesentlich richtig halte. Denn wenn ich aus: nec dolore adiafuron esse, quod philosophia conmalaxarem ea patrem, neque irato mihi avenas dedi umquam, neque cupiditas non inposuit frenos, gemacht habe:

 nec dolére adiaphoron esse quod philósophia cónmalaxavi in eam partem mé, neque irató mihi habénas dedi únquam,

néque cupiditas non inposuit frénos . . ! . .; so war es gleichgültig, ob für dolore mit Mercier dolere, oder mit Junius dolorem geschrieben wurde. Jenes schien mir gewählter und wenn dieses dadurch sich empfiehlt, dass die schriftsteller, welche über die stoischen adiaphora berichten, Sextus, Laertius, Stobäus, Cicero, Seneca, dieselben in substantivischer form aufzunennen pflegen, so sind doch auch die infinitive nicht ohne beispiel, wie Cic. de fin. II, 13, 43. Gell. II, 7: für conmalaxavi entschied ich mich aus rücksichten der congruenz mit den übrigen temporibus, denn conmalaxar em deswegen beizubehalten, weil der satz mit quod als nebensatz zur oratio obliqua gehört, diese aber von einem präteritum abgehangen haben könnte, dazu mochte ich mich um deswillen nicht entschliessen, weil sich mir für den fehlenden theil des gedankens keine recht natürliche ergänzung darbieten wollte. Was die übrigen emendationen betrifft, die sich mit ausnahme der stellung des me schon bei Oehler finden, und von denen das in schon in einer venediger ausgabe von 1496 steht, eam partem bereits von Junius vorgeschlagen, und das me auch von Vahlen, der es nur mit Popma und Oehler hinter einem anderen m einschaltet, für nöthig gehalten ist; so leiden dieselben schwerlich an äusserer unwahrscheinlichkeit. Für die elision der letzten silbe von dedi kann die pyrrhichische messung des wortes geltend gemacht werden, für welche sich Ritschl proleg. Plaut. Trin. p. 168 ausgesprochen hat, obgleich auch die iambische messung gegen die regeln Lachmanns in Lucret. III, 941 p. 194 sq. und III, 954 p. 196 sqq., welche Vahlen wiederholentlich (p. 25. 143) gegen mich anführt, nicht verstossen würde. selbst nimmt die scenischen dichter und p. 196 auch den Lucilius in satiris comico metro scriptis davon aus, was denn doch wohl auch für die analogen partieen der varronischen satiren zur geltung kommen muss. Wenn aber von ihm p. 199 Varro extra Sotadeos unter die dichter gezählt wird, welche sich der elision iambischer wörter enthalten haben, so folgere ich daraus, dass Lachmann nur die nach griechischem muster gedichteten stücke in betracht gezogen, die übrigen fragmente, in welchen die weise der alten komiker herrscht, ausser acht gelassen und vielleicht,

was meinen gegnern zu statten kommen mag, für unmetrisch gehalten hat; wogegen andererseits auch die ausnahmestellung der sotadeen, welche allein auf Aborigines fr. 2 sich gründet, wegfällt, wenn dies fragment, wie ich Philol. IX, p. 227 und 5712) richtig behauptet zu haben trotz Vahlens widerspruch (p. 25) noch immer glaube, nicht sotadeisch, sondern trochäisch gemessen werden muss. Endlich habe ich, um auf das fragment der Flaxtabulae zurückzukommen, es in dichterischer rede für möglich gehalten imposuit frenos im sinne von impositos sibi habet frenos zu verstehen: es kann aber auch mit dem reste des verses ein sibi verloren gegangen sein. Wenn ich hiebei noch bemerke 3), dass das non vor imposuit in der oben genannten 1496er ausgabe fehlt, bei Junius (1583) und Gothofredus (II, 103) durch mihi ersetzt ist; so kann Vahlen daraus ersehen, welchen äusseren anhalt meine früheren versuche auf diesem puncte hatten; aber wie nahe es bienach bei der jetzigen constitution der verse scheinbar auch läge zu schreiben: néque cupiditas mihi imposiuit frénos, gebe ich dem dennoch keine folge wegen Vahlens sehr richtiger bemerkung p. 75, dass das beherrschtwerden von der leidenschaft füglich nicht durch das bild einer zügelung durch dieselbe ausgedrückt werden könne. Viel eher würde ich dafür sein, auch den ersten vers noch durch eine negation zu vervollständigen, dass er lautete:

 Weil an beiden stellen sich schreib – oder druckfehler eingeschlichen haben, setze ich die damals von mir vorgeschlagenen fassungen hier noch einmal her; nämlich entweder allein nach Non. 156. 23:

! . . . ! . mugit bóvis, ovis balánt, equi
hinniunt, gallina pipat ! . . . ! . .,
ter in verbindung mit der von Lachmann hiehersezog

oder in verbindung mit der von Lachmann hiehergezogenen stelle Non. 450, 8:

! . . . ! . mugit bóvis, ovis balánt, equi hínniunt, gallínae pipant púlli, ganniúnt canes,

nec dolorem non adiaforon esse, quod philosophia sqq., mit ergänzung eines vorherigen nec mortem miseram puto oder desgleichen. Ohne ein solches den sinn nicht änderndes non würde der gedanke etwa so lauten: "sich bezweiste (bestreite) weder, dass . . . . .] noch dass der schmerz etwas gleichgültiges ist, weil ich durch die philosophie nach dieser seite hin mich weich (d. h. das widerstrebende natürliche gefühl der vernunft fügsam) gemacht, auch niemals mir im zorne den zügel schiessen oder die begierde ohne zaum gelassen habe". Was Vahlen hiegegen zu erinnern haben wird, muss ich abwarten; aber indem ich seinen ausstellungen gegen meine frühere fassung theilweise recht geben muss 4), so kann ich mich mit seiner ausbesserung der verdorbenen stelle doch auch nur theilweise befreunden. Er schreibt: nec dolorem adiafuron esse, quod philosophia conmalaxaram me apathem, neque irato mihi habenas dedi umquam, neque cupiditati non inposui frenos. Das punctum vor quod und das plusquamperfectum conmalaxaram gehören ihm selbst an, die übrigen veränderungen sind nach Popma gemacht. Nach meinem urtheile ist das plusquamperfectum davon noch am probabelsten, das punctum ungewiss, - man dürfte in schlichter prosa wohl kein blosses quod ohne irgend eine conjunction erwarten, - cupiditati und imposui entbehrlich; aber conmalaxaram me apathem ist grundschlechtes Popma-latein, womit Vahlen sich nicht hätte befassen und uns noch obenein zumuthen sollen zu glauben, dass im goldenen zeitalter der sprache ein vernünftiger mensch solche kauderwelsche prosa (probam orationem pedestrem nennt er sie) geschrieben habe, Nur die scheinbare leichtigkeit der textänderung kann ihn darüber In metrische form fügt sich das gebilde auch verblendet haben. nicht: während allerdings der letzte satz in dieser gestalt den anfang eines iambischen octonars, wie er auch sonst wohl mit trochäischen septenaren gemischt wird, bilden kann:

neque cúpiditati nón inposui frénos . . ! . ., so dass dennoch hoffnung ist, Vahlen, dem jetzt schon eine leise

ahnung aufgestiegen zu sein scheint, werde nach aufgebung jenes unglückseligen Popmanum noch eine metrische form des fragmen-

<sup>4)</sup> Was er gegen die schreibung philosophia conmalaravi animum et arte von seiten des sinnes in betreff der ars auszusetzen hat, verstehe ich nicht recht. Deutlich war doch wohl, dass ich die ars vitee oder vivendi meinte. Cic. fin. III. 2, 4. Tusc. II, 4, 12. Varro de philosophia ap. Augustin. de civitate Dei XIX, 1, 2.

tes anerkennen oder auffinden, und damit auch der behauptung sich entschlagen "ut iam nullum sit e sex eius saturae fragmentis quod metri speciem afferat". Denn dass dies schon ohnehin viel zu viel gesagt sei, mögen folgende beispiele deutlich machen. Bacchisches metrum nämlich hat fr. 6 Non. 458, 33:

. ! . . ! . quare, ó Marce, pránsum ac parátum esse te, hóc minume opórtet . ! .; trochäisches fr. 1 Non. 219, 16:

1 . . . 1 . quid? tu nón vides in víneis quód tria pala habeánt tripales dici? . . . . . 5);

trochäisches auch fr. 3 Non. 391, 29:

áddam, quanti mísericordiá mea herédibus meis stét, quot miseros súblevarim 1 cdot 1 cdot 1 cdot 6,

oder auch als octonare mit einsilbigem meis:

álque si addam quánti misericórdia mea herédibus meis

stét, quot miseros súblevarim ! . . . ! . . . ;

iambisches mass zeigt fr. 4 Non. 28, 8:

. 1 . . . 1 . . domo éxeo,

intro ét pedes corrigis?) compedió . .;

5) Ed. Basil. tripalles. Da Varro seine fragen gern mit non vides beginnt, auch unmittelbar davor die cäsur liegt, so wäre wohl quid tu? oder auch quid tum? zu empfehlen.

6) Guilielaus änderungen quanti für quanta und quot für quod scheint auch Vahlen p. 63 zu billigen; ausserdem habe ich sublevarim geschrieben für sublevaverim, welches sich allenfalls halten liesse.

7) Ob corrigis oder corrigit's hier die richtigere schreibung sei, hängt davon ab, ob Venantius Fortunatus carm. VIII, 7,6 mehr recht hatte zu schreiben: corrigiamque pedum quoniam est non solvere dignus, oder Arator act. apost. II, 81: qua ligat excelsas humilis corrigia plantas und der verfasser des Reinardus Vulpes III, 2297 (von Henschel zu Du Cange angeführt): nulla tibi pendet corrigia; detege, si qua est. Die von einigen vorgebrachte ableitung von corrigere, welche für die kürze sprechen würde, empfiehlt sich weder durch die wortbedeutung noch durch die bedenkliche assimilation des nr; die länge des i würde an der gleichen quantität desselben in den endungen igo und igium eine stütze haben. Ist aber das i lang, so ist corrigiis im vorliegenden falle nur als correctur zu betrachten, und unsere stelle den von Lachmann in Lucret. V, 85 angeführten beizuzählen. Es ist dann aber auch das varronische fragment Manius 21 Non. 448, 27: et cum corrigia disruptas tonat haridum, relicum pede penula scortea pertegere, mit einiger wahrscheinlichkeit so zu emendiren und zu versificiren:

! . . . ! . . . ! et cum corrigia
disrupta tonat áridum. relicuum penulá pedem

iambische septenare endlich enthält, wie ich glaube, fr. 3 Non. 27, 2: multi enim qui limina intrarunt integris oculis strabones sunt facti: habet quiddam enim helquisticon provincialis formosula Ton und inhalt sind auch diesem metrum ganz angemessen und

### strahónes

sunt fácti, habet enim elxvorixòr quiddám provinciális formósula uxor

wohl kaum zweifelhaft, während für die ersten worte verschiedene möglichkeiten offen bleiben, wie unter anderen mit tilgung des enim (s. Hand Tursellin, II, p. 404):

multi qui intrarunt 8) limina integris oculis, strabones sqq., wofür jedoch ein anderer besseres finden möge. Denn nachdem in den übrigen stellen das metrum sich ungezwungen dargeboten hat, ist diese eine nicht danach angethan, von dem aufsuchen desselben abzuschrecken.

Non. 113, 12: Fallere, exsurgere, iamvere. Manio: tam eum, ad quem veniunt et ospitium, lac humanum fellasse. Fellare, exsugere schon sehr früh, lambere Varro Manio von Mercier hergestellt worden. Den ausfall des autornamens erklärt das vere, wofür sich auch vero findet; in dem fragmente selbst hat Junius et in in verwandelt, welches, wie bei Popma und Laurenberg, so auch bei Oehler (fr. 12) und Vahlen p. 90 aufnahme gefunden. Ich selbst habe Philol. p. 261 geschrieben:

. ! . . iam eum ad quem veniunt hospitem

fellásse lac humánum . . ! . .,

was Vahlen a. a. o. misbilligt. Ich gebe ihm zu, dass tam unter voraussetzung eines nachfolgenden quam sich hier verstehen lässt, und daher eine änderung nicht nöthig ist; sonst wäre mein iam so gut denkbar wie sein etiam oder Junius' tum; ich will auch nicht streiten über die grössere paläographische wahrscheinlichkeit der tilgung des et oder seiner verwandelung in in 9) (vgl.

jenes wort an der stelle des fehlenden aridum steht. Ueber relicuum vgl. Lachmann in Lucr. V, 679 p. 305. Die möglichkeit einer herleitung von corium überlasse ich den etymologen nachzuweisen oder zu bestreiten.

<sup>8)</sup> Oder intrar ant mit Dousa.

9) Mit der von Vahlen parallel gestellten verwandelung von ut in in Marcipor fr. 2 Non. 358, 26 ist es insofern doch eine etwas andere sache, als dies in in allen ausgaben vor der baseler bereits steht, also

Hand Tursellin. II, p. 540); auch mit hospitem mag nicht das wahre getroffen sein, obwohl ich nicht sehe wie die integritas sententiae dadurch leiden soll: aber wenn ich auch den ganzen damals proponirten herstellungsversuch will fallen lassen, so folgt daraus immer noch nicht, dass das ganze stück, das, wie schon die schwer afficirten worte des Nonius zeigen, in keiner glücklichen stunde seine jetzige gestalt erhalten hat, durch das in für et von seinem schaden richtig und vollständig curirt sei. Wie wenn nun das et selber heil wäre, und dahinter ein iambisches wort, - ich will einmal vorläufig sagen petunt - ausgefallen wäre, würden sich dann nicht die unhörharen numeri noch ganz leidlich in folgenden septenaren vernehmen lassen:

tam eum ad quem veniunt ét spetunt] hospitium lac humanum fellásse . . ! . . . ! . ?

Dies soll übrigens nur ein unmassgeblicher vorschlag sein, um auf die möglichkeit einer metrischen herstellung hinzuweisen. Andere werden gewiss noch einleuchtenderes finden; ich selbst würde z. b. noch conjunctive und ein ut für et mir gern gefallen lassen. Auch würde Varro wohl lacte geschrieben haben.

Ehe ich zu einigen anderen stellen übergehe, welche Vahlen gegen mich für die prosa zurückfordert, glaube ich sein drittes capitel, von welchem die polemik gegen meine aufstellungen die grösserere hälfte einnimmt, nicht verlassen zu dürfen, ohne ein paar stellen besprochen zu haben, in welchen auch von Vahlen verse anerkannt, die von mir versuchten jedoch verworfen werden. Die eine davon ist του πατρός το παιδίον, περί παιδοποιήσεως fr. 4 Non. 9, 19, wo die worte unter dem lemma examussim bei Gerlach so lauten: ac quare si diu gens est ad amussim, per me licet adsumas teneo διάκον. Unbefriedigt von den älteren emendations versuchen 10) wie auch von Oehlers coniectura certis-

quellenmässig ist und nicht erst durch divination zu finden. Uebrigens scheint dies fragment choliambisch zu sein:

.!..!. (.)deim mittit virile veretrum in frumen, offendit buccam

Volumnio . ! . . . !!.., und Varro somit auch der lateinischen poesie den versus ischiorrhogicus gestattet zu haben, der in dem besonderen falle vielleicht der zu schildernden situation entsprechend gewählt war.

10) Diese sind: von Palmerius quare si dium genus es ad amussim per me licet assumas, teneo μαχράν mit beziehung auf Hesych. v. μαχρά und γραμμή μαχρά: von Mercier quare si dia gens est ad amussim,

sima: quare si Diogenes est ad amussim, per me licet adsumas γεrεθλιακόr, habe ich Philolog. p. 263 geschrieben:

. ! . . quáre si ad divós tibi

gens éxamussim [pértinet.] per mé licet

adsúmas stemma Acaxóv .! . .,

worin ich nach Vahlens urtheil p. 76 zwar den sinn verissime percepi, in hinsicht auf textänderung aber ne hie quidem violenta medela abstinui. Er selbst bringt dann durch eine methodische operation, die sich auch des besonderen beifalls seines centralblattrecensenten zu erfreuen gehabt hat, folgende verse zu stande:

.. quare si dium genus est ad amussim [pol] per me licet adsumas γένεος Δία αὐτόν Γάργηγόν].

Dass dieser text der überlieferung näher stände als der Oehlersche, 'kann ich nicht sagen; in letzterem lässt namentlich die buchstabenähnlichkeit von TENEOAIAKON und FENEOAIAKON was reigen könnte, dass in diesen dingen das nächste doch nicht immer auch das beste ist. Ich habe, an das examussim des lemma mich anschliessend und der durch Merciers stemma gegebenen spur weiter nachgehend, in der sehr verdorbenen stelle um des evidenten sinnes willen etwas wagen zu dürfen geglaubt: wie ich aber gern bereit bin demjenigen den vorzug zuzuerkennen, der mit gelinderen mitteln dasselbe erzielt, so muss ich doch erklären, dass ich Vahlens verse auch nicht versuchsweise gemacht haben würde, und glaube, keinem einsichtigen dafür noch gründe angeben zu dürfen.

Nicht als behauptung, sondern als einen unter dem schreiben entstandenen versuch, will ich hier noch eine trochäische lesung hersetzen:

1 . . . 1 . . . quare si dium genus

ést ad amussim, pér me licet adsúmas γενεὰν Διακήν 11)
oder stemma Διακόν, wobei angenommen ist, dass in dem adiectivum Διακός, welches zwar die lexica nicht verzeichnen, dessen

11) Auch Alaxov wurde in den vers passen und sich leidlich auch

für den sinn eignen.

27

Š

18

žiji.

per me licet assumas stemma tov. Junius schlug id ingens, Gerlach τὸν νέον διάχονον τοτ. In Junius texte (ed. 1583) steht teneo. Idem ολάχων. Ed. Venet. 1496 hat assumes, sonst wie oben quare——teneo ohne ac und das griechische wort. Das ac wird von Vahlen richtig aus ας erklärt.

ich mich aber aus meiner lectüre sicher zu erinnern glaube, das i ein langes ist, wie  $\Delta \bar{\iota} \dot{\alpha} \sigma i \alpha$  Aristoph. nub. 408, und wie es dem von  $\Delta \bar{\iota} o \iota$  abgeleiteten  $\Delta \iota \alpha \times \dot{\sigma} s$  (Thucyd. VII, 27. Stephan. Byz. v.  $\Delta \bar{\iota} o \nu$ ) natürlich ist. Bei kurzem vocal wäre eine lesung in sotadeen möglich; doch möge, wie gesagt, einem glücklicheren scharfsinne besseres gelingen!

Mit besonderer umständlichkeit behandelt Vahlen eine andere stelle, Gerontodidascalus fr. 10 Non. 47, 26: novos maritus tacitulus taxim uxoris solvebat cingulum, an welcher ich Philologus p. 228 durch die versification:

nóvo' maritus tácitus taxim uxóris solvet cíngulum in der verdrängung des deminutivs und des imperfects einer zweifachen versündigung mich schuldig gemacht haben soll. Leider bin ich auch jetzt noch nicht in der verfassung sie zu bereuen, und muss, um meine gründe dafür zu entwickeln, in eine ähnliche umständlichkeit verfallen, welche darin einige entschuldigung finden möge, dass bei dieser gelegenheit auch noch einige andere stellen zur besprechung kommen. Dass das deminutivum für den sinn passend ist, bestreite ich nicht; dass es auch in den septenar passt, wenn man sich des imperfectums begiebt, habe ich bereits Eumenid, p. 7 Koch gegenüber zugestanden. Leicht fühlbar dagegen ist es, dass tacitus gefälligeren rhythmus giebt und die assonanz besser ins ohr fallen lässt. Aber es ist auch nicht einmal recht ersichtlich, worauf tacitulus bei Gerlach eigentlich beruht, da die beiden hauptcodices und die früheren ausgaben einstimmig tacitur us darbieten, welchem in sogenannter paläographischer hinsicht tacitulus nur scheinbar näher steht als tacitus, weshalb denn auch Junius, Turnebus, Scaliger nicht auf jenes scheinbar unvermeidliche tacitulus verfallen sind, sondern einfach tacitus emendirt haben 12). Etwas bessere autorität hat jenes tacitulus taxim allerdings in der stelle Modius fr. 17 Non. 550, 17: hanc

<sup>12)</sup> Ein sehr shnlicher fall liegt Non. 12, 21 vor, wo aus dem Vopiscus des Afranius angeführt wird: nooi non inscituram ancillulam vespere et vestispicam (fr. 2 Neukirch, fr. 22 Ribbeck). Auch hier hat man inscitulam schwerlich mit glück hergestellt; wenigstens kann die Ribbeckische fassung des fragmentes nicht befriedigen. Von metrischer seite dürste sich am meisten empsehlen:

nóvi non inscitam ancillam véspere et vestispicam, mit vorbehalt einer aus vespere et etwa noch zu entfernenden verderbniss. Das inscitam baben übrigens schon Göller und G. Hermann vorgebracht.

eandem coluptatem tacitulus taxim consequi lapathio et ptisana possum, aber auch hier nicht ohne die variante tacitus, welche Junius am rande, wo er zugleich taciturus vermuthet, aus einem codex des Susius anführt, und die ich ausserdem in der ausgabe von 1496 finde. Auch hier passen, wie ich ebenfalls Eumen. p. 7 anerkannt habe, beide lesarten zu einer metrischen fassung des fragmentes, und ich lasse es dem urtheile eines jeden anheimgestellt, ob er meine trochäischen septenare:

1 . hanc eandém voluptatem tácitus taxim cónsequi

lápathio et ptísana possum ! . . . ! . ., welche ich Eumen. p. 7 neben den Philol. p. 228 gegebenen senaren aufgestellt habe, für annehmbarer halten wird, oder Vahlens iambische septenare p. 72:

.!..!. hanc eándem [enim] voluptátem tacitulus taxim cónsegui lapáthio et ptisana póssum,

in deren zweitem, schon von Meineke ztschr. f. d. a.-w. 1845 sp. 740 in dieser form gegebenen verse das fragliche wort durch seine stellung am versanfange allerdings etwas gewinnt, während enim von Vahlen zur verbesserung des auch schon von Koch p. 25 statuirten rhythmus der ersten worte eingeschaltet worden ist. Nun ist es allerdings nicht nur nicht zu leugnen, sondern auch aus der natur der sache sehr wohl begreiflich, dass der schreibfehler, wonach statt des deminutivums das grundwort gesetzt wird, recht häusig in den handschriften vorkommt; aber der umgekehrte, wenn auch seltenere fall, ist doch aus dittographien, undeutlichen und missverstandenen compendien, und welches die verschiedenen irrthumsquellen sonst sind, eben auch zu erklären und nicht ohne beispiel, wie z. c. Turpil. Lemn. fr. 1 Rb. Non. 363, 15 das stärker bezeugte pausillulum vor dem versgerechten pausillum, oder Attii Andromed. fr. 1 Rb. Non. 20, 28 auch um des verses willen das handschriftliche circulos vor Merciers emendation circos, und vermuthlich auch Afran. Vopisc. fr. 22 Rb. Non. 12, 22 ancillulam yor ancillam 15) weichen muss. Auch dass im Bucco adoptatus des Pomponius fr. 1 Rb. Non. 178, 20 tacitus taxim steht und allein stehen kann, so wie dass ausser den beiden angezweifelten stellen das wort tacitulus nicht vorzukommen scheint, sind, wenn auch nicht entscheidende, so doch auch nicht gewichtlose umstände. - In der verdrängung des imperfectums ist

13) S. not. 12.

i nein

mien g

nne di

a für d

M INC

à We

lengel

lech L

204.

Apollá

titel he

w ein

mobe s

ni es

l'i der

Messis

l netri

x mch

imali

Orch be

: 10 11

igt 100!

· re

funic

E GEZU

an g

Baritu

di 50

ice ra

aspei

in ha

ें धर्म

? steh

191

M.

167

Isla it

11/9

₩ 6ei

Koch mein mitschuldiger, welcher p. 25 soleit für soleebat zu schreiben gewagt hat. Zwischen soleet und soleit zu entscheiden, ist reine divination; aber zur substitution einer kürzeren verbalform für das imperfectum liegt die paläographische berechtigung ausser zweifel, weil sich die sache öfters als nothwendig herausstellt. Wenn ich z. b. auch Cosmotoryne fr. 1 Non. 3, 25 mein für deuigebat gesetztes leviget (Phil. p. 228) aufgeben will, so ist doch 'Ιπποκύων fr. 2 Non. 36, 30, wo ich schreibe (Philol. ebendas.):

Apollónium ideo excuriant quia níl habet

für nihil habe bat, dem imperfectum durch die annahme, dass excuriant ein praesens historicum sei (Vahlen p. 67), nur eine sehr schwache stütze gegeben; ja Vahlen selbst hat p. 43 nicht nur, wie ich es p. 264 nach Scaliger auch gethan, Papiapapae fr. 14 Non. 456, 7 demitte bantur in demittuntur verwandelt, sondern auch Sexagessis fr. 4 Non. 283, 18 mit wahrscheinlichkeit, wenn auch ohne metrische nöthigung ducit für duce bat verlangt; und so wird auch wohl der vers des Lucilius sat. VI, 15 gelautet haben:

zonatim circum impluvium cinerariu' cludit,

obgleich bei Nonius 190, 1 cinerar is clude bat geschrieben steht. Aber an unserer stelle, meint Vahlen p. 68, sei das imperfectum solvebat nothwendig, denn fr. 8 Non. 166, 15:

1 . rapta a néscio quo múlione ráptóris

rámices rumpit . . . ! . . . !!.,

bilde dazu den contrast in der von Varro hier, wie so oft, gemachten gegenüberstellung der alten und neuen zeit: "Olim novus maritus uxoris, quam rite duxerat, cingulum in lecto geniali
tacitus solvebat: nunc virgo Romana temere rapta a nescio quo
mulione raptoris ramices rumpit". Nun, so ganz nahe können
die beiden stellen einander schon des versmasses wegen nicht gestanden haben; er selbst führt ja p. 80 das letzterwähnte fragment auf trochäische skazonten zurück, und nimmt für das in
frage stehende p. 69 und 225 iambische septenare an; und jene
mit ihrer strenggriechischen, diese mit ihrer freieren altrömischen
messung dürften bei aller freiheit der satire wohl schwerlich mit
einander in so vertraulicher nähe neben einander gegangen sein.
Dann aber ist auch der gegensatz selbst hier ein gesuchter, als
ob zu Varro's zeiten in Rom niemand mehr tacitus taxim den
gürtel seiner neuvermählten gelöst hätte, als ob die rapta nicht

auch hätte eine verheirathete dame sein können, die mit ihrem mulio durchging, und das ramices rumpit schlechterdings von den folgen geschlechtlicher anstrengungen verstanden werden müsste, die jene ihrem derben entführer zumuthete; konnte sie ihm ja doch das leben noch auf manche art sauer genug machen, für welche jener ausdruck mehr in übereinstimmung mit dem gewöhnlichen sprachgebrauche war. Ich will übrigens hiemit gar nicht gesagt haben, dass dies fragment nicht könnte — und der titel γεροντοδιδάσκαλος scheint sogar dafür zu sprechen, — zu einem warnungsbeispiele gehört haben, welches jemand einem alten herrn vorhielt, der noch daran dachte, mit einer jungen frau in aller gemächlichkeit die freuden der ehe zu geniessen. Denn auch fr. 4 Non. 195, 16:

nóctu cultro se coquinari traiecit, nóndum enim illi inpenti eránt cultelli impórtati e Bithúnia 14),

lässt sich als zu einer ähnlichen abschreckungsgeschichte, etwa im munde eines dritten interlocutors, gehörig denken. Sodann ist aber auch der umstand beachtenswerth, dass, während Vahlen das fragliche fragment in iambischen septenaren abgefasst sein lässt, nämlich p. 69:

novós maritus tácitulus taxim úxoris solvébat cingillum,

oder mit minder schwerem tonfalle p. 225: úzori exoloébat: diejenigen fragmente dieser satire, in welchen wirklich von altrömischer sitte im imperfectum geredet wird, die metrische form von iambischen octonaren haben, deren character bekanntermassen von dem der septenare wesentlich verschieden ist; so fr. 5 Non. 214, 19 nach Vahlens eigenem urtheile p. 80:

14) Die veränderungen illi und importati für mihi und empestati habe ich mit Vahlen und Oehler nach Lipsius beibehalten, ausserdem die worte coquinari se umgestellt. Vahlen, der p. 80 dasselbe metrum anerkennt, liest: ! nocht cultro coquinari se tr. n. e. oder den vers vervollständigend: nocht cultro coquinari siste] se traiecit, wobei die prosodie nicht ihr recht erhält. — Bei dieser gelegenheit sei es mir erlaubt zur berichtigung eines sehlers anzumerken, dass das Philol. p. 276 von mir angesührte fragment aus Varro's epistula ad Neronem nach dem citate Non. p. 26, 14 zu lesen ist:

als metrische form sich annehmen lässt.

quotiéns priscus homo ac rústicus Románus inter núndinum barbám radebat? ! . . . ! . . . ! . . . und fr. 11 Non. 55, 7:

. 1 . . . 1 vehebatúr cum uxore véhiculo

semel aut bis anno, cum arceram, si non vellet, non sterneret, Wenn nun freilich, nach meinem gefühle wenigstens, für den ernsten constrast, den Vahlen hier zu sinden glaubt, der iambische septenar mit seiner leichten heiterkeit kaum das entsprechende versmass gewesen sein dürfte: so blieb ihm doch, wenn er tacitulus und solve bat durchaus beibehalten wollte, wohl keine andere wahl als diese oder die nachträglich wieder von Bücheler p. 434 empfohlene prosa übrig. Dies metrum verlangte dann aber auch die verwandelung von cinqulum in cinqillum, zu welcher alsdann das nonianische lemma und dessen erklärung als stütze dienen muss. Dieses nämlich lautet : Cin qillum (so die baseler ausgabe nach codd. W. L., die früheren ausgaben Cingulum) a cingendo, quod incingulum plerumque dicitur. Varro Gerontodidascalo sqq. Da nämlich cingulum häusiger vorkommt als cingillum, und incingulum, obwohl an sich möglich, doch aus keiner anderen stelle bekannt ist, so emendirt er: Cingillum a cingendo, quod cinqulum plerumque dicitur, und setzt dann in die varronische eingillum für eingulum ein. Gegen ein solches verfahren ist im allgemeinen nichts zu sagen, wenn auch die erklärung schwach ist, dass aus einem ursprünglichen Varro in Gerontodidascalo die praposition in sich an eine falsche stelle verirrt habe. Hat aber Vablen recht damit, dass bei Paulus excerpt. Fest. p. 63 M. v. cingulo aus der lesart zweier guter codices (Guelph. 2 und Monac.) 15) cingilio für cingulo ebenfalls cingillo herzustellen sei; hat ferner auch bei Varro ling. lat. V, 23 der Florentinus wirklich eingillum statt eingulum; so ist die form cingillum zwar immer noch seltener 16) als cingulum überhaupt, doch wird durch dieses wort der weibliche, speciell der

<sup>15)</sup> Der nächst beste cod. Berol. hat cingulio, welches sich zur vulgata cingulo verbält, wie das coniugilio des Guelph. 1 zu dem coniugilo der alten ausgaben.

<sup>16)</sup> Ich finde sie ausserdem noch Petron. 67, 4 venit ergo galbino succincta cingillo ita ut infra cerasina appareret tunica; ferner wird in den Notis Tironianis p. 158 ed. Gruter. col. 1 ein zeichen durch cingillum erklärt, und in dem glossarium des Philoxenus steht: cingillus, στρόσειον, ζώνεον.

bräutliche gürtel 17) immer noch minder häufig als durch zona 18) bezeichnet. Ferner darf man, mag cinqulum oder cinqil. lum das richtige lemma sein, an incingulum auch schon darum keinen anstoss nehmen, weil bei den späteren grammatikern und glossographen, wie Nonius, Servius, Isidorus, Paulus, der fall öfters wiederkehrt, dass ein altes gutes, mitunter gar nicht einmal sonderlich seltenes wort durch einen uns sonst wenig oder gar nicht bekannten idiotischen oder provinciellen ausdruck erklärt wird 19), wofür ja auch jenes incingulum anzusehen nichts uns verbietet. Zugegeben endlich auch, dass im lemma des Nonius cingillum und nicht cinqulum die authentische lesart sei, so folgt duraus allein noch nicht, dass in dem beigebrachten citate das fest überlieferte cinqulum einer emendation cinqillum den platz zu räumen habe. Denn zu denjenigen fällen der bei Nonius sehr oft vorkommenden

17) Die stellen, in welchen ich zur zeit das wort in dieser bedeutung gefunden habe, sind folgende. Paul. exc. Fest. p. 63 M. v. Cinxiae. Arnob. adv. nat. Ill, 125. Martian. Capell. II, 115. 149. Claudian. VI cons. Honor. 525. Lactant. instit. II, 7, 12. Esai. 3, 24 ap. Cyprian. de habit. virg. 13. Valer. Flacc. III, 526. Vergil. Aen. I, 492. Bei Tertullian. de cult. femin. I, 7 wird für cingulis auch circulis, bei Augustin. de civit. Dei XXII, 8, 21 statt cingulo auch vinculo gelesen. Lactant. inst. I, 9, 2 kann zweideutig sein, doch ist wahrscheinlich der kriegerische gürtel gemeint, wie subcingulum Plaut. Menaechm. 200; wogegen der gürtel der Venus, bei Valer. Flacc. VI, 471. VII, 174 cingula, bei Apulei. de magia 31 cingulum genannt, von demselben Apuleius metamorph. II, 8 mit balteus, bei Minucius Felix 22 mit *lorum* bezeichnet wird. Auch Petron. 21, 2 kann man hieher ziehen.

18) Catull. 2, 13. 67, 28. Ovid. heroid. 2, 116. 9, 66. remed. 602. fast. 11, 318 sq. metamorph. V, 470. X, 379. amor. 1, 7, 48. Horat. carm. 1, 30, 6. Senec. Hippolyt. 390. Oedip. 421. Martial. XIV, 151. Augustin. civ. Dei IV, 11. VI, 9. XXII, 8, 21. Essi. 3, 24 in der vulgata. Zonula Catull. 61, 53. Seren. ap. Non. 539, 19.

19) Einige beispiele aus Nonius: p. 21, 23 caries est vetustas vel putrilago, unde cariceum (vielleicht eariosum) veteres dizerum. 24, 19. acatifores diserum velocarii. 25, 18 capar dicitus avenum. 24,

19 portitores dicuntur telonearii. 25, 18 catax dicitur quem nunc coxonem vocant (vgl. Philologus IX, p. 269 anm.). 537, 20 plagae, grande linteum tegmen, quod nunc torale (vgl. 11, 16) vel lectuariam sindonem vocant. 539, 17 rica est quod nos sudarium (s. v. a. orarium) dicimus. 542, I ricinum, quod nunc ma furtium dicitur, palliolum breve (vgl. Serv. ad Vergil. Aen. I. 282. Isidor. orig. XIX, 25, 4. Du Cange glossar. med. et inf. latin. v. mafors. Michael Sachs beiträge zur Sprach - und alterthumsforschung aus jüdischen quellen I, p. 88f.). 548, 17 impluviatus color . . . . qui est Mutinensis quem nunc dicimus. 549, 30 pullus color est quem nunc Spanum (vgl. Rhodii lexicon scribonianum p. 443. Salmas. ad Capitolin. Anton. phil. 1, der den color Spanus mit κοραξός gleichstellt, obgleich bei Vitruv. VIII, 3, 14 pullus und coracinus color unterschieden werden) vel nativum dicimus. 551, 21 sapa, quod nunc mellacium dicimus. Vgl. auch Isidor. orig. XII, 1, 53. 55.

nichtübereinstimmung zwischen lemma und citat, in welchen nichts als eine corruptel vorliegt und das eine schlechtweg aus dem andern emendirt werden muss, kommt noch eine ziemliche anzahl anders gearteter, in welchen es sich nicht sowohl um die form als um die bedeutung eines wortes handelt, und bald dem im lemma stehenden worte in den nachfolgenden beispielen ein oder mehrere davon abgeleitete folgen 20), bald auf etwas abweichende nebenformen kein gewicht gelegt wird. Von letzterer art ist z. b. p. 80, 30 baubare, wozu aus Lucret. V, 1070 baubantur, p. 114, 25 grunnire, wozu aus Varro, Cicero und Laberius grundit, grunditum und grundientem angeführt wird, ohne dass deswegen baubari und wie p. 464, 33 grundire geschrieben werden müsste, oder bei Varro Tagn Merianov fr. 16 parietes in crustatos für crustatos zu setzen wäre 21), wie nach auderen auch Vahlen p. 160 gemeint hat, weil es bei Nonius unter dem lemma in crustatum steht. Der grammatiker stellte eine ihm persönlich geläufige form voran, und liess dann die beispiele mit den

und halte diese messung, ohne darum eine andere, in welcher auch incrustatos zu gebrauchen wäre, unbedingt zu verwerfen, auch dadurch empfohlen, dass das, wie auch Vahlen a. a. o. bemerkt hat, nahe damit zusammenhängende fr. 14 Non. 140, 3 περιεχονταριαν mihi facies maeandrata et vinculata alque etiam adeo inges orbem terrae mir gleichfalls in trochäischen octonaren geschrieben zu sein scheint, nämlich so:

περιεχοντάρια mihi facies mácandrata et vírgulata átque etiam adeo pínges orbem térrae . . ! . . . ,

wobei pinges eine sichere emendation von Roth, und virgulata von O. Ribbeck rh. mus. XIV, p. 127 gefunden ist. Das verdienst, in der deutung dieses fragmentes zuerst die richtige spur gefunden zu haben, gebührt Vahlen; nur ist seine emendation περιέχοντα [lacuna]ria weder sprachlich noch sachlich genügend, vermiculata, was er mit Scaliger geschrieben, ebenfalls auf keinen plasond anwendbar, und et in medio mit streichung von atque wenigstens nicht leichter herzustellen, als atque in medio, mit streichung von et, wobei doch der vers bestehen kann. Περικγοντάριον erkläre ich als ein vielleicht ex tempore im volkstone gebildeles deminutiv von περιέχον, von einem substantivirten participium abgeleitet wie ἐπιούσιος, οἰκουμενικός u. dgl.. dieses περιέγον aber verstehe ich hier als einsassung eines wandseldes, welche der redende von einem maler in der durch die adjectiva bezeichneten manier ausgesführt, und in dem selde selbst eine weltkarte (vgl. Varr. r. rust. I, 2, 1 in pariete pictam Italiam) dargestellt sehen will.

<sup>20)</sup> So z. b. p. 92, 19 contrahi (contractio, contráctiuncula). 119, 18 gramiae (gramiosis oculis). 539, 12 indusium (indusiatam). 541, 28 limbus (limbolarii) u. s. w. Umgekehrt 62, 32 exterebrare (terebra).

<sup>21)</sup> Ich lese dies fragment so:

<sup>! . .</sup> ledostowta pavimenta et parieles crustatos,

von ihren verfassern gebrauchten folgen 22). Dies konnte auch bei cingillum und cingulum, obwohl der unterschied beider wörter in voller schrift sehr gering und ein schreibfehler sowohl nach der einen als nach der anderen seite hin leicht möglich ist, sehr wohl der fall sein; und wenn die vermuthung, dass cingillum, wenn nicht der gemeine, so doch der bekanntere name für dies stück der weiblichen toilette war, um so weniger unzulässig ist, als man eben in den späteren zeiten bei cingulum mehr an den militärischen gürtel und seine bedeutung für rang und stand zu denken pflegte (s. die lexica von Forcellini, Gesner und Du Cange s. v., auch Barth. adversar. XXIX, 2; ad Claudian. in Eutrop. II, 320. epist. 1, 50): so schwindet damit auch die nöthigung, das varropische beispiel nach dem nonianischen lemma zu ändern. Doch über diese stelle ist nun wohl schon übergenug geredet, um erklärlich zu machen, dass ich mich durch Vahlens restitution noch nicht zum aufgeben der meinigen bewogen finde.

Bevor ich jetzt noch einige stellen berühre, welche Vahlen meinen herstellungsversuchen entgegen für prosaisch erklärt hat, und damit sein drittes capitel verlasse; erlaube ich mir über die sonst noch nicht von mir behandelte stelle der Lex Maenia fr. 5 Non.

22) Dass grunnire später für grundire gebräuchlich war, zeigen nicht nur stellen, wo es ohne variante steht, wie Juvenal 15, 22. Charis. inst. gramm. III, 1 p. 247, 4 K. Isidor. orig. XII, 6, 13. Paul. exc. Fest. p. 97, 5 M. nebst den bei Du Cange s. v. und v. baulare und bei Sturz opusc. p. 165 angeführten, sondern es wird auch ausdrücklich bezeugt von Diomed. art. gramm. I, p. 383, 30 K. Ueber baubare neben baubari vgl. die stellen bei Sturz opusc. p. 145 und Hildebrand ad glossar. Paris. saec. IX, p. 189, aus welchen sich die activische forme ebenfalls als die in späterer zeit populäre zu ergeben scheint. So dürfte auch für die überziehung und verkleidung der wände, namentlich der mit marmor, das compositum incrustare, abgesehen von seinem sonstigen gebrauche (Lucil. XVIII, 3 ap. Porphyr. ad Hor. sat. I. 3, 56. Varr. r. rust. III, 14, 5. Horat. sat. I. l. Scribon. Larg. comp. medic. 135), der alltägliche ausdruck gewesen sein, nach Varr. r. rust. I, 15, 1. Digest. VIII, 2, 13. I, 16, 79. Doni inscript. II, 6, das simplex aber der gewähltere, und ausser der fraglichen stelle nur noch Lucan. X, 114 vorkommen. Parietes crustati werden zwar auch von Isidor. orig. XIX, 13 genannt, so jedoch, dass die gleich darauf c. 14 folgende erklärung von lithostrota fast den anschein erregt, als stände die stelle in mittelbarer beziehung zu unsserer varronischen. Wenn auch Plinius in dem elenchus von nat. hist. XXXVI, (7) crustare von der marmortäfelung gebraucht hat, so ist er eben ein liebhaher eines minder gewöhnlichen ausdruckes. Cyrill. gloss. gr. lat.: μαρμάφωσε, incrustacio. πλαχωσε, incrustacio. Vgl. auch ann. 20.

79, 21 noch die bemerkung einzuschalten, dass, wenn Vahlen auch mit recht an den wunderlichen versen Gerlachs und Oehlers anstoss genommen hat, doch die sprache selbst ihn hätte abhalten sollen, die stelle für prosa zu nehmen. Das metrum ist auch sehr leicht herzustellen:

! . . ad biviram venio, [cui] cum vellem ostendere, quid vellem, Metamelos, Inconstantiai filius, mé reprehendit ! . . . ! . . . ! . . :

ich habe nämlich nur cui vor cum eingeschaltet und Inconstantiai für Inconstanti a'e geschrieben. Den genitiv auf ai, welcher durch eine umstellung in Inconstantiae me silius | reprehendit sich vermeiden lässt, halte ich der gespreizten sprache dieser stelle für angemessen; und glaube, dass ein solcher auch sonst in diesen satiren anzunehmen ist, wie vielleicht "Auuor uezoeig (?) fr. 2 Non. 179, 11:

1 . . . 1 . . quaeró te, utrum hoc addúxerit caéli temperátura an terrái bonitas ! . . ;

denn es wäre doch wohl zu weit gegangen, wenn man meinen wollte, Nonius hätte mit seinen worten Temperatura pro temperie die sache auf den kopf gestellt, und schreiben sollen: caéli temperies an terrae bónitas. Aber quaero & te herzustellen, wird unbedenklich sein.

P. 27 sq. bekämpft Vahlen die verse die ich in Orog lúpas fr. 1 Non. 56, 9 zu finden geglaubt habe Philol. p. 263, indem ich aus den worten: voces Amfionem tragoedum, iubeas Amfionis agere partis infantiorem, quam meus est mulio durch die transposition partis agere Amphionis und durch die annahme eines hinter infantiorem ausgefallenen invenies drittehalb iambische senare herausbrachte. Ich muss den sinn, welchen ich in der stelle gefunden, auch jetzt noch für richtiger halten als die Vahlen'sche interpretation p. 26, und sehe mich darin durch Ribbeck p. 118 unterstützt, der mein invenies wenigstens dem gedanken nach billigt. Was die verse betrifft, so möchte ich sie eben auch jetzt noch nicht schlechthin verwerfen; doch lassen sich die worte, so wie sie überliefert sind auch als iambische septenare lesen:

. 1 . . . 1 voces Amphionem tragoédum, iubeás Amphionis agere partis, infantiórem, quam méus est mulió . . . ! . . . ! . ;

und den zweiten dieser verse macht weder die syllaba anceps in

19\*

der mitte noch die betonung Amphionis unmöglich. Denn ich glaube, dass Ritschl zu strenge verfährt, wenn er die betonung der endsilben dactylischer und dactylisch auslautender wörter ableugnet, wobei er sich in praxi auch nicht consequent gebliehen zu sein scheint. Doch darüber ein anderes mal. Besser freilich würde mir der vers gefallen wenn er lautete:

iubeas [eum] agere Amphionis partis, infantiórem. —

P. 48 werden die sotadeen bestritten, die ich Philol. p. 573 für Papiapapae, περὶ ἐγκωμίων fr. 5 Non. 213, 25 angenommen habe. Ich bemerke dazu, dass ich dieselben rhythmen jetzt mit leichterer mühe herstellen kann, nämlich

inperito nonnunquam [etiám] concha vidétur márgarita, vitrum simarágdos . . ! . ,

wovon mir nichts als das etiam angehört, das übrige Mercier, Vahlen und Ribbeck occupirt haben.

P. 101 ist Vahlen mit meiner behandlung von Sesquiulixes fr. 20 Non. 344, 8 nicht zufrieden, und meint auch unter andern, die worte seien wider ihren willen in verse gezwängt worden. Von dem metrischen nachher; sonst verarge ich ihm sein urtheil nicht sonderlich, da ich mir selbst bei dieser stelle nie recht genügt habe. Die hinweisung auf Schopen's behandlung im älteren rhein. mus. 1, p. 528 nehme ich mit dank an; und trage über den pileus des Odysseus meinerseits eine verweisung auf die von Osann ztschr. f. d. a.-w. 1855 sp. 7 gebrachten belege nach. die sache scheint mir durch eine einfache annahme der erklärung und emendation Schopen's noch nicht erledigt. Das fragment, als beweisstück für den satz merum est solum von Nonius angeführt, lautet bei ihm ohne eigentliche variante so: Diogenem postea pallium solum habuisse, et habere Ulixem meram tunicam, pilleum ideo Nach Schopen's auffassung will Varro sagen, Dionon habere. genes habe seinen mantel auch als kopfbedeckung gebrauchen können, dies sei dem Odysseus mit seinem blossen 71700 nicht möglich, deswegen habe er den hut; es wird demnach das non von ihm hinausgeworfen. Dies ist ganz gut, wenn nur das solum nicht wäre, welches mich dazu ge · oder verleitet hat pilleum in pallium zu verwandeln, um Varro sagen zu lassen, beide, Diogegenes und Odysseus seien einander darin ähnlich, dass jeder nur ein kleidungsstück, der eine nur ein pallium, der andere nur eine tunica getragen, der held des stückes also, der cynische weltreisende durch schule und leben, Sesquiulixes, das philosophische pallium zu seiner tunica nicht brauche. Es mag die ansicht über den character des Sesquiulixes, die ich hier und Phil. p. 256 angedeutet habe, eine unrichtige sein, obgleich ich sie durch Vahlen nicht widerlegt glaube; es kommt am ende für die vorliegende stelle nicht so viel darauf an; wenn ich aber zugebe, dass nicht das spiel des zufalls den hut des Odysseus in diese stelle hineingebracht habe, und pileum oder pilleum (beachtenswerth ist die fast consequente schreibung des wortes mit ll in den besten codd. der verschiedensten schriftsteller.) nicht anzufechten sei; so muss ich an solum anstoss nehmen, weil es doch kaum ein richtiger gedanke sein kann, dass Odysseus einen hut trage, weil er nur eine tunica und nicht, wie Diogenes, nur ein pallium habe, man müsste ihm denn etwas gezwungener weise die wendung geben, Diogenes habe zwar nur ein pallium gehabt, Odysseus aber habe sogar nur eine tunica, und trage deswegen, um den kopf zu bedecken, einen hut. Es entsteht mir daraus die vermuthung, dass pallium solum, so richtig es auch an und für sich von der kleidung des Diogenes gesagt wäre, hier doch nur ein vielleicht durch das merum est solum oder die vielleicht einem merum in den beisnielen beigeschriebene glosse solum veranlasster schreibfehler für palliolum sein möchte. Nicht unanstössig ist aber auch bei dieser auffassung das copulative et, welches ich früher gestrichen habe, weil es mir auch für die damalige nicht passte; näher möchte es indessen noch liegen, in habuisse et eine verderbniss von hahuisse set zu erblicken. Nehme ich zu diesen, wie es scheint, durch den sinn der stelle gebotenen änderungen aus meiner früheren restitution das deminutivum tuniculam und dessen umstellung mit meram hinzu, so möchte sich das folgende wohl noch immer leidlich versificirt finden lassen:

! . . . ! . . . ! Diogenem póstea
pálliolum habuissé, set habere Ulíxem tuniculám meram
pileum ideo habére . . ! . . . ! . . .

und wegen der betonung habuissé eine berufung auf Ritschl proleg. Plaut. Trinumm. p. 225. 230 nicht unzulässig sein. Auch für das non findet sich vielleicht noch ein passender stellvertreter.

Die verse, welche ich Philol. p. 255 für Sesquiulizes fr. 8 Non. 99, 30 aufgestellt, und welche bei Vahlen p. 121 wenigstens theilweise billigung gefunden haben, sind bereits von mir selbst aufgegeben <sup>25</sup>) und Eumen. p. 10 durch andere ersetzt worden. Wenn ich hier schrieb:

unám viam Zenóna molivísse duce virtúte, hanc ésse nobilem, álteram Epicurón desubulásse, bona córporis secútum . . . / . . . . / . . .

so wird der haupteinwand dagegen wohl darauf gerichtet sein, dass ich zu dreist Epicuron für Carneadem gesetzt habe; denn ob aus mouisse und moinisse lieber molivisse oder moenivisse zu machen sei, ist von untergeordneter bedeutung, und das übrige ausser controverse. Dazu ist die wortfolge jetzt ganz der überlieferung entsprechend. Dass von Epikur mit den obigen worten geredet werden konnte, wird man vielleicht nicht bestreiten; der fehler in den namen wäre freilich schon dem Nonius selbst aufzubürden, der, wenn er beide stellen, diese und die oben besprochene, fr. 7 Non. 83, 25 alteram viam deformasse Carneadem virtutis, in seiner quelle kurz vorher angeführt fand, sich durch die buchstabenähulichkeit curon de verleiten lassen konnte, hier carneadem zu wiederholen. sich aber nach den erörterungen von Madvig ad Cic. de finib. p. 833 sq. nicht leugnen lässt, dass die prima naturae des Carneades von manchen auch als bona corporis gedeutet wurden; so ist die wahrscheinlichkeit des angenommenen irrthums doch auch wieder nicht gross genug, um Carneadem entschieden beseitigen zu Mit diesem namen aber kann wieder der vers nicht bestehen, wenn zugleich desubulasse beibehalten werden soll 24), welches ohne variante ist und mit dem gleichfalls ohne variante ste-

23) Mit wegen des auch von ihm p. 115 bemerkten übelstandes, und weil ich eine composition, wie er sie p. 121 vermuthet, für höchst unwahrscheinlich, um nicht zu sagen, für unmöglich hielt. Früher hatte ich gelesen: unam Zenonem viam, Carneadem, bona secutum corporis in trochäischen septenaren, welche im ganzen anerkennend Vahlen unamque viam Zenona für den schluss eines vorhergegangenen anderen metrums nehmen zu dürfen meint.

24) Einen dienst, wenn freilich auch nur einen sehr mittelmässigen, würde man dem verse durch eine schreibung altram leisten können. Dass die synkopirten formen bei diesem worte nicht a priori verpönt waren, zeigen die composita altrinsecus, altrovorsum und altrorsus. Durch die anerkennung derselben hätte O. Ribbeck in fr. 2 aus dem Ariolus des Naevius bei Macrob. saturn. III, 18, 6 die annahme dreier lücken vermeiden sollen. Auf demselben wege lässt sich bei Plaut. Capt. 306 einem alterius mit kurzem i entgehen. Und Varro selbst liess sich im Manius fr. 13 Non. 540, 28 vermuthlich durch den anapästischen rhythmus bestimmen zu schreiben:

altrum dormire bene acceptum super amphitapa bene molli, wo bisher alterum bene acceptum dormire gelesen wird.

henden lemma: Desubulare, perfodere, übereinstimmt. Scaligers conjectur des a bulasse würde zwar dem metrum genügen, nicht aber der erklärung perfodere, wenn auch die sonstigen einwendungen, welche ich Philol. p. 251 sq. dagegen erhoben, minder ins rewicht fallen sollten, als ich glaube 25). Sollte sich daher für dies des a bulasse wirklich eine angemessene bedeutung ermitteln lassen, so hätte Nonius, dem allerdings manches menschliche begegnet ist, zu der falschen lesart sich auch eine falsche erklärung ersonnen, indem er das wort von subula ableitete; ob er selbst, oder der, den er etwa ausschrieb, wäre gleichgültig. möchte ich doch einen anderen irrthum noch wahrscheinlicher fin-Wenn ich nämlich auch für das verbum desubulare zur zeit noch keine bessere ableitung weiss, als die von subula in der bedeutung eines spitzhammers, wie ich sie Philol. p. 252 sq. entwickelt habe; so blieben doch ausser der metrischen schwierigkeit auch noch andere übelstände von seiten des sinnes übrig, unter denen ich die dürftigkeit der leider nicht reichlichen vorhandenen beweismittel noch für den erträglichsten halte. Denn das verbum erhält auf diese weise weder die bedeutung perfodere, weshalb ich p. 255 dies wort auch durch perpolire oder perdolare zu ersetzen versuchte, - ein ungenügender nothbehelf -; noch ist seine metaphorische anwendung auf die varronische stelle von einer gewissen künstlichkeit freizusprechen. Mit Vahlens erklärung p. 115 sq. kann ich mich aber noch weniger befreunden.

<sup>25)</sup> Vahlen führt p. 115 die stelle Ταφή Μενίππου fr. 21 Non. 169, 10 dagegen an, doch ist mir seine erklärung dieser stelle p. 162 sq. nicht recht einleuchtend. Wozu aber auch das sabulum in den peristyliis und xystis gedient haben möge, und sei es am ende auch dazu, um beim promeniren weicher aufzutreten als auf einen festen estrich; so folgt doch nicht dass man auch für öffentliche strassen dies material gebraucht habe ad sternendam humum vel vias paviendas, was, beiläufig gesagt, nicht dasselbe bedeutet. Uebrigens scheint jenes fragment in trochäischen septenaren geschrieben zu sein; wenigstens glaube ich lesen zu dürfen:

nón vides in mágnis peristylis, [si] qui eryptás domi nón habent, sabulúm iacēre a páriete, ut xystis, ubi

Er will die bereits von Ochler nach Forcellini angegebene und von mir genauer bestimmte bedeutung der subula gelten lassen, jedoch so dass jeder andere gebrauch dieses werkzeugs, für welchen es geeignet sei, nicht ausgeschlossen werde. Nun wird aber, sofern ich ihn richtig verstehe, der spitzhammer unter seinen händen ein werkzeug zum aufwühlen oder umstürzen des erdreiches, eine art bicke oder spitzhacke, was etwa sonst ligo heisst, wofür die beweismittel jedoch nicht mehr dürftig, sondern gar nicht vorhanden Nonius soll darnach mit seiner erklärung persodere ganz recht, und Carneades einen weg nicht sowohl gebahnt und geebnet als aufgewühlt und umgestürzt haben (eruisse humum vel epertisse) mit seiner subula. Da nämlich Carneades durch seine disputirkünste die systematischen aufstellungen anderer zu nichte machte, so werde seine eruta et eversa via der strata ac munita Zenons passend entgegengesetzt. Da wird also perfodere nicht ein durchstechen oder durchgraben, sondern ein vollständiges umhacken bedeuten sollen, was auch wohl nicht weiter vorkommen möchte. Wie aber eine via eruta et eversa überhaupt noch eine via sei, und wie diese wühlerische thätigkeit des Carneades mit dem bona corporis secutum in verständigen einklang zu bringen sei, ist aus Vahlens worten nicht zu ersehen. Und obgleich das de in desubulare sich allenfalls in eine analogie bringen liesse; so ist doch die ganze erklärung zu haltlos und unnatürlich, als dass man sich bei ihr beruhigen könnte. Ich erlaube mir daher noch einen anderen vorschlag, in der hoffnung, dass die τρίται φροντίδες auch σοφώτεραι sein möchten. Die subula, offenbar von suere abzuleiten, also eine art von nähnadel, ist nach Martial. III, 16, 2 vorzugsweise ein werkzeug der sutores, eine ahle oder pfrieme zum einstechen der löcher in das leder, durch welche der faden gezogen werden soll, auch zu anderen ähnlichen zwecken brauchbar, wie z. b. um das äussere ohr eines thieres behufs einsteckung eines würzelchens zu ritzen und zu durchbohren, Columell. r. rust. VI, 5, 4 (wo aber auch fibula gelesen wird), oder um eine caprini stercoris baca auszuhöhlen zum hineinthun von samenkörnern, Pallad. r. rust. II, 14, 3. Wenn Seneca epist. 82, 25 und 85, 1 diejenigen, welche die sittlichen aufgaben des lebens durch syllogistische formeln lösen wollen, mit solchen vergleicht, die einen löwen mit einer subula abfangen, oder mit einer subula bewaffnet in einen gewaltigen kampf ziehen wollen; so

n bi

edites

d g

¥ F01

र्थ वे

17300

2 1

in be

e ler

eee

milich

dert.

inte.

i fi

3 50

whe.

晒,

Beat

He.

& ei

14, 11

18 5

20

1360

ba

The last

t We

6

विश्व

1

1

1 30

i in

七月

tritt hier nicht nur neben der schärfe und spitzigkeit des instrumentes auch noch dessen winzige kleinheit hervor, was nebenher auch gegen die wirklichkeit einer übertragung des namens auf das von Vahlen vorausgesetzte werkzeug spricht; sondern es liegt auch darin ein fingerzeig zum verständniss des metaphorischen gebrauchs, welchen Varro von dem abgeleiteten verbum gemacht hat. Ist nun das ein - und durchstechen kleiner löcher die eigentliche bestimmung der subula, so wird einem davon (wie terebrare von terebra, asciare von ascia, serrare von serra u. s. w.) abgeleiteten einfachen verbum subulare die deutung perfodere recht eigentlich zukommen, welche Nonius dem compositum desubulare beilegt, so dass in diesem die praposition de eigentlich müssig stände. Fand aber Nonius in seiner quelle, - ich halte es nämlich für minder wahrscheinlich, dass er die von ihm citirten autoren selber gelesen und excerpiert, als dass er vielmehr glossographische arbeiten früherer grammatiker 26) compiliert, resp. epitomiert, nach seinem schema redigiert und mit einzelnen zusätzen, namentlich aus Gellius, vermehrt habe; - fand Nonius in seiner quelle in einigem zusammenhange mit einander die erklärung, dass ein von subula stammendes subulare die bedeutung persodere habe, und unsere varronische stelle, so wäre es nicht gerade undenkbar, wie in einem gegebenen verse: h. e. n. alteram Carneadem subulasse, die endung dem eine dittographische verschreibung carnea dem de subulasse erzeugen und diese den Nonius veranlassen konnte, das wort in seinem buche de honestis ac nove ceterum dictis per litteras unter littera D zu verzeichnen. Ein irrthum des Nonius muss ohnehin schon darum angenommen werden, weil die dem einfachen subulare so natürliche bedeutung perfodere nicht mehr für das zusammengesetzte desubulare passt, welches mit jenem noch weniger identisch sein kann, als etwa depungere mit pungere u. a. m. Nonius müsste also hier, wie er es sich auch wirklich mehrfach gestattet zu haben scheint, seine quelle mangelhaft excerpiert haben, was auch schon deswegen wahrscheinlichkeit hat, weil das perfodere, insofern es synonymum von subulare ist, nicht füglich ein via zum object haben kann. und ein oder mehrere mittelglieder zwischen erklärung und belegstelle fehlen. Aber eben deshalb kann auch wohl das oben an-

<sup>26)</sup> Wie etwa z. b. des M. Valerius Probus silva observationum sermonis antiqui, Sueton, ill. gramm, 24,

genommene Carnea dem subulasse noch nicht das richtige sein, auch wenn man von der grundbedeutung des wortes, was ia auch für jedes compositum gefordert werden musste, abgehen und nur den begriff einer feinen und minutiösen bearbeitung beibehalten wollte. Es war nicht unnatürlich die dialectischen finessen und subtilitäten des Carneades mit der feinen stichelarbeit an fashionablem schuhzeug, wozu es einer besonders sauberen handhabung der subula bedurfte, zu vergleichen; aber wie auch hier der schuh nicht sowohl selbst als vielmehr das material dazu subulabatur, jener aber, so zu sagen, esubulabatur, d. h. subulando efficiebatur, so war auch die altera via des Carneades nicht sowohl stoff und gegenstand, als vielmehr product seiner subulatorischen spitzfindigkeit. Halten wir aber dies fest, so bleibt die oben angenommene möglichkeit, dass Nonius durch einen dittographischen schreibfehler in dem von ihm benutzten exemplare seiner quelle getäuscht worden, auch dann bestehen, wenn Varro geschrieben hatte:

hanc ésse nobilem, álteram Carnéadem esubulásse.

Und dies ist es, was ich nach meiner derzeitigen einsicht für das richtige halte, und zwar nicht allein aus metrischen gründen, sondern auch um des sich nun viel ungezwungener ergebenden sinnes willen. Carneades hat den stoikern gegenüber einen anderen, nach Varro's eintheilung den zweiten weg zum τέλος, nach unserem sprachgebrauche zu reden, ausspintisiert, auspunktiert, ausgetiftelt (vgl. Grimm deutsch. wörterb. u. difteln), indem er durch die aufstellung der prima naturae im widerspruche mit den anderen systemen über deren widerspruch unter einander hinausging. Exsculpsisse würde in einer anderen, üblicheren metapher ungefähr dasselbe, nur minder drastisch-significant ausgedrückt haben. Die komische sprache liebte solche vom handwerk hergenommenen metaphorischen ausdrücke, wie z. b. exasciare, edolare <sup>27</sup>), extere-

<sup>27)</sup> Dies verbum findet sich auch bei Varro in den fragmenten seiner satiren zweimal so gebraucht. Die erste stelle Bimarc. fr. 25 Non. 448, 15 habe ich Eumen. p. 17 in verse gebracht, die mir einstweilen noch genügen; die andere, Mysteria fr. 7 Non. 392, 28 könnte so gelesen werden:

<sup>! . . . ! . . .</sup> náscimur enim spíssius quam émorimur: vix dúo homines decem édolatum ménsibus únum reddunt púerulum, contra úna pestiléntia

<sup>! . . . !</sup> aut hostica ácies puncto temporis

inmanis acervos facit. ! . . . ! . . , wenn nemlich die umstellung edolatum mensibus für mensibus edolatum, das deminutiv puerulum für puerum, und die annahme einer wahrschein-

brare, je nachdem von etwas mit besonderer geschicklichkeit, anstrengung, consequenz, wie im hier vorliegenden falle durch esubulare von etwas mit besonders ein- und durchdringender verstandesschärfe ins werk zu richtendem die rede war. Vergleichbar sind auch elaborare und elucubrare. Auch wird durch ein solches esubulasse die eigenthümlichkeit des Carneades in einer weise characterisirt, zu welcher im ersten verse meine lesung molivisse als ausdruck für die sittliche kraftanstrengung, die Zenons lehre verlangt, einen ebenso characteristischen gegensatz bildet. Hienach lese ich also das, wie sich beiläufig wohl ebenfalls gezeigt haben dürfte, auch in seiner sprache nicht so schlechthin prosaische fragment, bis ich eines besseren belehrt werde, in folgender weise:

unám viam Zenóna molivísse duce virtúte,

hanc ésse nobilem, álteram Carnéadem esubulásse bona córporis secútum . . ! . . . ! . . .

Hoffentlich wird Vahlen nicht finden, dass die in der früheren fassung von ihm anerkannte metrische beschaffenheit des fragments durch diese selbstberichtigung verdunkelt oder ungewisser geworden wäre.

An die behandlung dieser stelle schliesst sich hei mir Philol. p. 251 und so auch bei Vahlen p. 117 und 121 die der verwandten stelle περὶ αἰρέσεων fr. 1 Non. 94, 26 Priscian. inst. gramm. III p. 607 P. (98 H.) an. Ich gebe Vahlen recht, wenn er mit den dort von mir hergestellten senaren nicht zufrieden ist, nicht als ob die vorgenommenen änderungen nicht unter umständen erlaubt sein könnten, sondern weil sie in der that entbehrlich sind, um die stelle als metrisch zu erkennen. Wenn er nämlich sagt: "ergo cum nolint verba ultro 'numeros recipere', und aus diesem vordersatze folgert: "ne invitum Varronem versibus incedere cogamus, maneant pedestria": so hat er nicht beachtet, dass es ohne jede sonstige textveränderung nur der anerkennung einer lücke bedarf, um folgende trochäische septenare zu finden:

! . . . ! porro inde ab únoquoque cómpito

! . . . ! . ternae viae oriuntur, é quibus

síngulae exitum de τέλος habent próprium, a primo cómpito déxtimam viám munit Epicúrus . . ! . .

von welchen der letzte zwar metrisch gewinnen würde, wenn man

lich durch einen satztheil mit aut beispielsweise etwa aut civilis pugna, zu ergänzende lücke keine verpönten wagestücke sind. uiam, als aus dem vorhergehenden nam entstanden, ausliesse 28) und läse: déxtimam munit Epicurus! . . . ! . . , aber auch so, wie er ist, sich wohl ertragen lässt. Die elision in dem jambischen worte viae wird nach dem oben zu Flaxtab. fr. 5 bemerkten wohl für erlaubt gelten müssen. Dass die lücke sich in beiden quellen findet, bestätigt das auch sonst nicht unbekannte abhängigkeitsverhältniss des Priscian zu Nonius, welches an einem auffallenden beispiele M. Hertz nachgewiesen hat Philol. XI, p. 593 ff. Die ausfüllung dieser lücke, mag dieselbe durch einen zufall in der zeit zwischen Nonius und Priscian entstanden, oder von dem älteren grammatiker selbst durch absichtliche übergehung entbehrlicher worte 29) herbeigeführt sein, - ist natürlich etwas ganz arbiträres, und mehr als ein solches soll es auch nicht sein, wenn ich dafür quattuor quae esse dico hinstelle, welche worte wenigstens das für sich haben, dass sie einen inhalt haben, der nach dem zeugnisse Augustin. civit. dei XIX, 1, 2 in diesem zusammenhange vorkommen musste, und dass sie wegen der ähnlichkeit der schriftzüge in dico und den endsylben von compito auch eine zufällige auslassung leicht erklärlich machen, ohne selbst späterhin sonderlich vermisst zu werden. Wie dem aber auch sei, die metrische lesung der übrigen worte scheint schon sicher genug zu sein um für sich selbst sprechen und zeigen zu können, dass die worte wohl schon einen rhythmus annehmen möchten, wenn nur der kritiker möchte. Sonst freilich ist die stelle der sehr grossen zahl derjenigen beizuzählen, in welchen der zufall mit unserem Varro ein neckisches spiel getrieben haben muss, indem er ihm

<sup>28)</sup> Dagegen scheint mir durch einen fehler umgekehrter art das wort ausgesallen zu sein in der stelle Σχιαμαγία, περί τύφου, fr. 5 Non. 202, 3, welches ich lesen würde:

<sup>! . . . ! .</sup> hoc dicó, conpendiária

<sup>[</sup>hác via] sine úlla sollicitudine ac moléstia

dúcundi ad eandém voluptatem posse perveníri[er].

<sup>29)</sup> Durch solche absichtliche auslassungen scheint mir z. b. die stelle aus der satire De officio mariti (fr. 1) von Gellius I, 17, 2 verstümmelt worden zu sein. Die den sinn hinreichend ausdrückenden worte zeigen folgende metrischen bestandtheile:

vitium uxoris aut ferendumst aut tollendum; ! . .

<sup>! . . . !</sup> qui tollit vitium , uxorem! . .

commodiorem praestat; qui fert, sese meliorem facit. Die vollständigkeit des letzten septenars ist entscheidend für die beuriheilung des übrigen, worin ich das est hinter tollendum an eine be-quemere stelle versetzt habe, was indessen nicht unbedingt erforderlich ist. Die worte des zweiten verses können ebenso auch andere füsse desselben eingenommen haben.

verse aus der feder laufen liess, während er des guten glaubens war nichts als ehrliche prosa zu schreiben.

Hiemit will ich diesen aufsatz beschliessen, obgleich, wenn es sich darum handelte, dem buche ein buch gegenüberzustellen, des stoffes zur gegenrede noch genug vorhanden wäre. Bietet ja doch der gegenstand, mit welchem wir uns beschäftigen, so viel stoff und gelegenheit zu versuchen dar, die mit der gefahr des irrthums verbunden sind, dass es einem streitlustigen, den es erfreute, des gegners blössen aufzudecken, an material nicht gebrechen dürfte, so lange nur noch jemand den muth behielte, für die herstellung dieser unglücklichen trümmer eines schrecklich verwüsteten litteraturgebietes, die in kritischer und hermeneutischer, in sprachlicher und in sachlicher hinsicht die gespannteste aufmerksamkeit ihres bearbeiters in anspruch nehmen, seine zeit und seine kraft einzusetzen. So erscheint es mir auch wenig billigenswerth, wenn über Oehler's allerdings in vieler beziehung recht mangelhafte, aber darum noch keineswegs ganz verdienstlose arbeit jetzt mit dem unbarmherzigsten hohne von solchen hergezogen wird, die auf Lachmann's und Ritschl's schultern stehend sich selbst wie riesen dem zwerge gegenüber geberden. Wer die damals erschienenen recensionen lesen will, kann sich überzeugen, dass man in manchen dingen damals noch nicht so glücklich war, so ungenügsam sein zu dürfen als heut zu tage. Von litterarischer fehdelust entfernt habe ich mich darum in dem vorstehenden aufsatze auf den ungünstigen standpunkt gestellt, fast nur solche stellen zu besprechen, in betreff deren ich mich selbst zu corrigiren und dem gegner theilweise recht zu geben hatte; ich habe es absichtlich gethan und auf den günstigeren, zu welchem er mir die berechtigung nicht zu entziehen vermocht hat, bereitwillig verzichtet. Ich erkenne die förderung, welche sein buch den varronischen studien in erheblichem masse gebracht hat mit freuden an; und ergreife gern die gelegenheit, für die belehrung, welche ich aus demselben habe schöpfen können, insbesondere auch für die aufdeckung meiner irrthümer hiemit aufrichtig zu danken. Dagegen rechne ich nun zwar, in meiner grundanschauung durch ihn weniger erschüttert als befestigt, nicht darauf, schon jetzt ein einverständniss mit ihm erzielt zu haben; wohl aber darauf, dass wenn durch diese entgegnung, wie ich wünsche und hoffe, die sache selbst, wenn auch nur in einzelnheiten, gefördert worden ist, dieselbe in keiner ungeneigteren stimmung, als mich die seinige gefunden hat, auch ihn finden werde.

In einem zweiten aufsatze gedenke ich mich noch mit O. Ribbeck auseinanderzusetzen, und der interessanten abhandlung Fr. Bücheler's einige bemerkungen zu widmen.

Danzig.

Gottlieb Roeper.

## Zu Pindar.

Es ist aus vielen gründen sehr wünschenswerth, dass nachahmungen späterer schriftsteller von stellen der älteren sorgfältig beachtet und gesammelt werden: es ist da viel noch zu thun. So sagt Pind. Nem. III, 34 von Peleus:

ος κίαωλκον είλε μόνος άνευ στρατιάς,

dies hat Dio Chrysostomos, der so sehr viel dichter gelesen, bei schilderung des Herakles angewandt in Orat. I, p. 64 R., 14 Emper.: οὐ τοίνυν οἰδὲ ἐκεῖνο ἀληθές φασιν, ὅτι δὴ περιήτει μόνος ἄνευ στρατιας. Oder sollte Pindar auf die stelle eines ältern dichters anspielen?

Ernst von Leutsch.

## Zum Licinian.

Pag. 10 (Pertz) lautet eine berühmte stelle: Aliquod matronae eodem somno monitae una eademque nocte decem HS sacris praestiterunt, hocque sacrificatum aliquotiens. et carmen in deos amatae compositum nobilissimi pueri concinuerunt. Mommsen vermuthete a matre, G. H. Pertz in deorum laudem, ein Bonner a uate. Es scheint demnach nicht allen bekannt, dass die priesterin der Vesta den namen Amata führte (Preller, röm. mythologie 537).

Carlsruhe.

W. Fröhner.

## II. JAHRESBERICHTE.

## 11. Das spätere griechische epos.

Unter dieser rubrik das spätere griechische epos fasse ich hier zusammen alle längeren hexametrischen gedichte sowohl rein epischen als didaktischen iuhalts von den zeiten der ältern Alexandriner an bis in die anfänge des byzantinischen zeitalters hinein, und zwar nach Hermann's und anderer vorgange, unbekümmert davon, dass die von besonderen rücksichten geleitete litteraturgeschichte die hier zusammen zu stellenden dichter an verschiedenen stellen behandelt. Die zu berücksichtigenden werke sind nun folgende:

1) Nicandrea. Theriaca et Alexipharmaca recensuit et emendavit, fragmenta collegit, commentationes addidit Otto Schneider. Accedunt Scholia in Theriaca ex recensione Henrici Keil, Scholia in Alexipharmaca ex recognitione Bussemakeri et R. Bentleii emendationes partim ineditae. 8. Lips. 1856, s. 352. VIII und 110.

2) Theocritus Bion Moschus. Tertium edidit Augustus Mei-

neke. 8. Berol. 1856, VIII und 618.

3) Apollonii Argonautica emendavit, apparatum criticum et prolegomena adiecit R. Merkel. Scholia vetera e codice Laurentiano edidit Henricus Keil. 8. Lips. 1854, CXC und 562.

 Manethonis Apotelesmaticorum qui feruntur libri VI. Relegit Arminius Koechly. Accedunt Dorothei et Annubionis frag-

menta. 8. Lips. 1857.

Nonni Panopolitani Dionysiacorum libri XLVIII. Recensuit et praefatus est Arminius Koechly. Accedit index nominum

a T. Spirone confectus. 2 voll. 8. Lips. 1857.

6) Oracula Sibyllina, textu ad codd. mss. recognito, Maianis supplementis aucto; cum Castalionis versione metrica innumeris paene locis emendata et ubi opus fuit suppleta: commentario perpetuo, excursibus et indicibus instructa, curante C. Alexandre. 2 voll. 8. Paris. 1841. 53.

7) H. Ewald, über entstehung, inhalt und werth der sibylli-

schen bücher. 4. Götting. 1858, s. 112 (aus den abhandl. der Götting. gesellsch. d. wissensch. bd. VIII besonders abgedruckt).

8) De novissima oraculorum aetate. Scripsit Gustavus Wolff.

Berol. 1854. s. 56.

9) Porphyrii de philosophia ex oraculis haurienda librorum reliquiae. Edidit Gustavus Wolff. 8. Berol. 1856, s. 253.

Die natürliche rücksicht auf die leistungen in diesem gebiete während der letztvergangenen jahre veranlasst mich, mit Nikander. offenbar nächst Lykophron dem schwierigsten und seltsamsten der uns erhaltenen kunstdichter alexandrinischer zeit, zu beginnen. Seit den arbeiten von J. G. Schneider (Alex. 1792. Ther. 1816) war nichts erhebliches für ihn geleistet: denn die ausgabe von F. S. Lehrs (Paris, Didot. 1846) giebt keine auf neue handschriftliche vergleichungen gestützte textesgestalt, sondern bloss einen hie und da verbesserten Schneiderschen text, wiederholt an manchen stellen sogar offenbare fehler und verschen desselben, wie Ther. 549. 711. Alex. 95, und hat für die immerhin beträchtlichen fragmente dieses dichters nach Schneider so gut wie nichts geleistet. Aus Nikanders glossen z. b. werden auch hier zwei verse angeführt, die offenbar in dem prosaisch abgefassten werke nur als belegstellen aus den werken anderer dichter angeführt waren, von den sechszehn fragmenten aber dieses werkes, die der eine Athenaus uns aufbewahrt hat (die bisherigen indices desselben wussten freilich nichts davon), ist kein einziges erwähnt. Das schätzenswertheste an dieser ausgabe war die von K. Lehrs am schluss der vorrede mitgetheilte collation zweier venetianer bandschriften.

Der kritische apparat übrigens, der Schneidern bei seiner ausgabe zu gebote stand, war ein geringer. Die beste handschrift, eine pariser, kannte er gar nicht. Von ihm bekam man erst durch Bussemaker (Scholl. ad Nicand. praef. p. v) eine nachricht. Diese handschrift nun ist es gerade, deren äusserst sorgfältige durch K. Keil besorgte collation unter der meisterhand Otto Schneiders dem Nikander, man kann wohl sagen, ein ganz neues aussehn verschafft hat 1). Es stammt diese handschrift aus dem X oder XI jahrhundert. Sie enthält den text der Theriaka und Alexipharmaka mit unbedeutenden scholien auf den ersten blättern. nebst zahlreichen abbildungen von pflanzen und thieren, dergleichen auch andre Nikander · handschriften haben (eine wiener handschrift des Dioskorides giebt uns sogar des dichters wohlgetroffenes portrait), ist aber lückenhaft, da so viele blätter verloren gegangen, dass sie im ganzen noch nicht 2/3 sämmtlicher verse enthält. Sie ist leicht zu lesen und wie uns Schneider mittheilt. gleicht ihre schrift derjenigen des berühmten Laurentianus vom

Vgl. M. Schmidt im Philol. XI, p. 768; ferner meine anzeige in Jahns jahrb. LXXV, 5 p. 353 ff. Die ausgabe ist der universität Greifswald bei ihrer dritten jubelfeier dedicirt.

Apollonius Rhodius. Die ähnlichkeit beider handschriften beschränkt sich aber nicht blos auf die schriftzüge, sondern sie stimmen auch in allerhand diorthotischen dingen merkwürdig mit einander über-Die vortrefflichkeit dieses Parisinus ist leicht zu erkennen. Einmal stimmen seine lesarten nicht selten mit denen der alten grammatiker, denen nicht interpolirte exemplare des Nikander vorlagen, oder denen des Athenaus und Galen überein. Ther. 130. 131: hvixa Dogruuerov eyiog Dalegio xurodorri | Dovρας αμύξ έμφυσα κάρην απέκοψεν όμευνου - allein der Parisinus giebt ἀμὺξ ἐμφῦσα, was Tzetz. zu Lykophr. 1114 und Hellad. bei Phot. Bibl. p. 532 in ihrem exemplar hatten, und auch die scholien anführen, statt des bisherigen obak eugvog. Weitere belege der art geben die kritischen anmerkungen zu Ther. 143. 282. 312. Alex. 424 u. f. An anderen stellen giebt er allein das offenbar richtige. So Alex. 40: ἐπεὶ θήρεσσι πελώροις πότμον βουπελάται τε καὶ αίγινομήςς έθεντο "ίδης έν νεμέεσσι φαλακραίη έτι βήσση - statt έτ κτημοῖσι wozu, wie Schneider bemerkt galaxoain eri Bigon kaum ohne bindewort gefügt werden konnte. Ferner Alex. 49 statt: βλάστην πηγάνιον τε πίοις ένι βάμμασι σίμβλων - das viel passendere πόροις έν. Oder er hat doch wenigstens eine solche schreibung, aus der sich das richtige mit leichtigkeit finden lässt. Wie Alex. 42 statt: er d' Augralois 9nλείην ακόνιτον ένεβλάστησεν δρίγκοις - θηλήειν, woraus Schneider das unzweifelhaft richtige δηλήειν gemacht hat. anderen stellen, wo die lesart der anderen handschriften an und für sich kein bedenken rege macht, giebt die pariser eine seltnere, gelehrtere form, wie sie dem sonstigen sprachgebrauch des dichters mehr entspricht, z. b. Alex. 37: υρακας λιγμήμονας statt λιγμήρεας, v. 45: μετρήδην statt μετρηδόν, v. 54: άργυρόεν statt αργύρεον, v. 58: μελιανθέος οίνης statt μελιηδέος u. dgl. mehr.

Ueber das verhältniss der anderen handschriften äussert sich unser herausgeber dahin, dass er annimmt, sie seien alle mit mehr oder minder interpolirender willkür aus einem gemeinsamen uroodex geflossen, der selbst an werth bedeutend hinter dem Parisinus zurückstand. Schlagend beweisen dies stellen, wo alle handschriften in einem gemeinsamen fehler übereinstimmen, während die pariser allein das richtige hat. Als beispiel führt Schneider Ther. 322 an, wo alle handschriften den lahmen vers geben: καὶ κεράων δίμας ξηπλην ἄμμοφον ἡ δέ νυ χροιή — wo die pariser richtig schreibt: καὶ κεράων δ΄ ξηπλην δέμας, κτλ. Dahin gehört auch Ther. 562: καὶ τὰ μὲν ᾶρ σύμμκτα πεῖν ἡ ἀπ ἄνδιχα κίψας, wo alle bisher bekannten handschriften einen metrischen fehler geben, indem die einen πιεῖν ἡ ἄτδιχα, die anderen πιεῖν δόθι ἀιδιχα schreiben, während das πιεῖν ἡ ἀπάνδιχα der pariser von selbst auf das richtige führt. Ebenso finden sich Alex. 410—412 in allen handschriften in verkehrter, allein im

Parisinus in richtiger ordnung. Als am wenigsten interpolirt stellen sich von diesen handschriften der schon von J. G. Schneider gerühmte Gottingensis und ein Laurentianus heraus. Sie bilden daher für Schneider die weitere grundlage des textes an den stellen, wo der Parisinus eine lücke hat.

Fast zwei drittel des buchs werden durch reichhaltige prolegomena ausgefüllt, in denen der verfasser mit seltner umsicht alle den Nikander angehenden litterarischen fragen erörtert und die zahlreichen fragmente des dichters zum erstenmale vollständig gesammelt und gründlich bearbeitet hat. - Untersuchungen über Nikanders zeitalter eröffnen die darstellung. Auszugehen ist hierbei von der thatsache, dass uns verschiedene, einander widersprechende angaben über diesen punkt aus dem späteren alterthum vorliegen. Das sogenannte yéros Ninardpov, eine dürftige vita des dichters als einleitung zu den scholien der Theriaka, setzt den dichter unter Attalus III (138-133). Ebenso Eudocia, welche die vita fast wörtlich in ihr violetum aufgenommen hat, und wie es auf den ersten anblick scheint, auch Suidas, welcher sagt: yeyoros natà tor reor "Attakor hyour tor televiaior, tor Takatoνίκην, δν Ρωμαίοι κατέλυσαν. In der abhandlung dagegen Θεοxpirov yeros (bei Ahrens Bucol. Gr. T. II, p. 2) heisst es: icreur δέ, ότι ὁ Θεόκριτος έγέτετο ἰσόχρονος του τε Αράτου καὶ του Καλλιμάγου και του Νικάνδρου έγένετο δε έπι των γρόνων Πιολεμαίου του Φιλαδέλφου. Ptolemäus Philadelphus regiert von 283-246. Sollte Nikander hier auch nur als jüngerer zeitgenosse des Theokrit angeführt werden, so ergiebt sich doch immer für ihn eine zeit von etwa 260 ab, er würde also vor und unter Attalus I (241-197) gelebt haben. Auch Is. Tzetzes περί γένους Δυχ. p. 263 Muell. setzt Arat mit Nikander als dichter der Pleiade unter Ptolemäus Philadelphus. Eine vita Arati sagt, Nikander scheine um zwölf olympiaden jünger als Arat zu sein, der in die regierung des Ptolemäus Philadelphus falle; demnach würden wir für Nikander den ungefähren zeitansatz 230-Eine andere giebt an, er habe κατά τον πέμπτον Πτολεμαίον, also unter Ptolemaus Epiphanes (204-181) gelebt, was so ziemlich auf dasselbe hinausläuft. Beide verfasser werden übrigens zu ihrer zeitangabe nur dadurch veranlasst, dass sie eine irrige annahme bekämpfen, der zufolge Nikander noch höher hinaufgerückt werden müsste. Man erzählte nämlich Nikander sei ein zeitgenosse des Aratus gewesen (unter Antigonus Gonatas); dieser Antigonus habe dem mediciner Arat den auftrag gegebenüber sternerscheinungen zu schreiben, dagegen dem mathematiker Nikander, der von arzneiwissenschaft nichts verstand, er sollte über Alexipharmaka und Theriaka schreiben. Das mährchen ist freilich abgeschmackt, aber wie wäre sein entstehen auch nur denkbar, hätte man nicht Nikander für einen der ältesten dichter des alexandrinischen zeitraums gehalten? Diese ansicht findet sich

auch in den Schol. Ther. 5 ausgesprochen, wo der von Nikander angeredete Hermesianax für den gleichnamigen elegiker, den jüngeren zeitgenossen und freund des Philetas gehalten wird. Ein anderer scholiast erwidert freilich unter berufung auf Nikander's buch über die dichter aus Kolophon, er habe darin des Hermesianax als eines älteren (doch wohl gestorbenen!) dichters erwähnung gethan. Leider ist diese letztere angahe für eine nähere bestimmung von Nikander's zeitalter ohne werth. Denn Hermesianax erlebte wohl kaum die regierungszeit des Philadelphus, wie denn Pausan. I, 9, 8 sich berechtigt glaubt seinen tod noch vor Ol. 119, 3 (302 v. Chr.) anzunehmen, so dass ihn Nikander als todt erwähnen konnte, selbst wenn er unter Ptolemäus Philadelphus lebte. Aus der bisherigen aufzählung gewinnen wir aber die unzweifelhafte thatsache, dass im alterthum über Nikanders zeit verschiedene angaben herrschten. Man setzte ihn:

- 1) unter Antigonus Gonatas 283-240,
- 2) unter Ptolemäus Philadelphus 283-246,
- 3) 12 Ol. nach Ptolem. Philadelpus um 230-186,
- 4) unter Ptolemäus Epiphanes um 204—181, 5) unter Attalus III 138—133.

Es ware nun zu untersuchen einmal, ob die verschiedenen angaben von einander abbängig sind und somit die zahl der zeugen zu vereinfachen, zweitens, welche zeugen vor anderen den vorzug verdienen. Dass die beiden vitae des Arat aus gemeinsamer quelle geslossen, ist klar. Ebenso ist bereits gesagt, dass Eudocia ganz mit dem yéros Nixardoov zusammenfalle. Aber für Suidas - fassen wir seinen einschlägigen artikel in seiner gesammtheit ins auge - war das γένος Νικάτδρου nicht im mindesten quelle. Denn wäre dies der fall, so würde Suidas Nikanders vater nicht Xenophanes, sondern Damaios nennen, er würde ferner bei aufzählung seiner schriften schwerlich die Aetolica übergehen. Allerdings in der zeitbestimmung war das yerne Nixardonv oder dessen quelle auch für Suidas quelle, denn im yésog heisst es: yooro de exercto natà "Attakor tir relevitator apearra Heoγάμου, δς κατελύθη ύπο 'Ρωμαίων. Suidas aber schreibt: γεγοvos nata tor reor "Artakor, yyour tor teleutulor, tor Taka-Torixor. or Pounior narehvour. Streicht man die worte ror Talatoriane, so stimmen beide zeugen so gut wie ganz überein. Aber wie kam dieser zusatz in den artikel des Suidas ? Schöpfte er ihn aus einer anderen quelle, oder hat er absichtlich das yeing Nixurdoov in der meinung es zu bessern, durch denselben gefälscht? Die worte, wie sie jetzt bei Suidas stehen, sind vollkommen unsinnig und sich widersprechend. Eine annahme, dass verschiedene angaben dem Suidas vorgelegen, denen zufolge Nikander entweder unter Attalus I Galatonices, oder unter Attalus III gelebt habe, die dann wie in so vielen andern artikeln durch schuld des epitomators wirr durcheinandergeworfen seien,

liegt nahe, wenn es auch nicht möglich ist den jetzt vorliegenden wirrwarr zu ordnen. Ist dies aber der fall, so wäre auch die anzahl der zeugen über das zeitalter Nikanders noch um einen vermehrt, der ihn unter Attalus I (241 — 197) setzt, was im grunde mit nr. 3 und 4 in obiger tabelle zusammenfällt.

Welchem von diesen zeugen, wir haben es wohlbemerkt mit lauter anonymen gewährsmännern zu thun, gebührt nun der vorrang? Aus leicht begreiflichen gründen möchte man dem yezog Nixurdoov den vorzug einräumen, hätte dieses seine chronologische angabe nur nicht durch den zusatz verdächtigt δε κατελύθη υπο 'Ρωμαίων, was von Attalus III in keiner weise gesagt werden konnte, ein zusatz, den Suidas unserm verfasser, oder beide einer gemeinsamen quelle blind nachschrieben. Allerdings kann die chronologische angabe möglicherweise richtig sein, auch wenn der verfasser des yévos in der pergamenischen geschichte schlecht beschlagen war; ehenso wie der unsinnigen fabel von der vertauschung der gedichte des Nikander und Arat, oder der nicht geringern albernheit des Tzetzes, der Nikander und Arat zu dichtern der Pleiade macht, immerhin eine ganz richtige annahme über die zeit beider dichter zu grunde liegen könnte. Gewiss, nur wünscht man dann bestimmtere beweisgründe zu haben, weshalb diese angabe mehr glauben finden sollte, als die andere. Da wäre denn das einzige, was sich herausstellte, der umstand, dass der verfasser unmittelbar nach seiner wunderlichen zeitangabe fortfährt: φ προσφωτεί που λέγων οἵτως · Τενθρανίδης, ω κληρον αεί πατρωίον ἴσχων κτλ. Er belegt also seine ansicht durch ein citat aus den schriften des Nikander selbst. Es ist nun möglich, dass das gedicht, dessen anfangsverse an dieser stelle mitgetheilt sind, es in seinem weiteren verlauf unzweifelhaft machte, der angeredete Attalus sei der dritte dieses namens. Aber wer möchte auf diese blosse möglichkeit so viel geben, um daraus beweisen zu wollen, dass es von vornherein verkehrt sei, in die zeitungabe des verfassers einen zweifel zu setzen? Und in der that, wenn das gedicht wirklich noch andre beweisendere stellen enthielt, so sieht man nicht ein, warum der verfasser nicht lieber eine von diesen mittheilte, statt die angeführte, die, wie sie uns vorliegt, keineswegs auf Attalus III geht. Denn wenn Clinton in den Fasti Hellenici auf grund der worte: ω κλήρον αεί πατρώιον ισγων bemerkt: Nicander did not dedicate to Attalus I Γαλατονίκη. whose father never reigned, so muss man dagegen halten, der κλήρος αεί πατρώιος sei vielleicht nur das immer den vorfahren gehörige land, da Attalus sein geschlecht von Teuthras dem alten könige Mysiens ableitete. - Da nun also die chronologische angabe des yéros durch den albernen zusatz verdächtig wird, die aus Nikander angeführte stelle das nicht gerade zu beweisen braucht, was sie beweisen soll, das yérog überhaupt sich keineswegs durch seine beschaffenheit über so viele producte ähnlichen

inhalts erhebt, so sieht man nicht ein, warum ihm in seinen angaben der absolute vorzug vor den biographien des Arat gebühren soll. Der zeitansatz des Nikander erscheint daher zweifelhaft und man könnte, um eine vermittelung der auseinandergehenden daten zu ermöglichen, etwa annehmen, Nikander habe auf der grenze des dritten und zweiten jahrhunderts unter Attalus I gelebt, dem begründer der pergamenischen bibliothek, dem freigebigen beförderer wissenschaftlicher bestrebungen. Dies war im wesentlichen schon früher meine ansicht.

O. Schneider kommt freilich zu ganz andern resultaten. ihn ist das yérog Nixárdoov die unzweifelhaft wichtigste, ja einzige quelle in dieser frage: Cui autem Nicander carmen inscripserit, sagt er p. 4. ... ita affirmat aliis sine dubio (?) in eam rem usus integri carminis locis sive ipse auctor περί γένους Νικάνδρου, sive is, ex quo ille hausit, ut nefas ducam vel transversum unquem ab eius discedere sententia, poetam allocutum fuisse Arrahov tor televταίον ἄρξαντα Περγάμου, praesertim cum idem iisdem fere verbis affirment Suidas et Eudocia. Wundern muss man sich hierbei über das zuversichtliche sine dubio, und warum deshalb, weil Suidas und Eudocia (von ihnen sagt O. Schneider p. 1: nam quod Suidam el Eudociam inter locupletes testes non refero, causa haec est, quod ex γένους Νικάνδρου scriptoris autoritate pendent toti, dagegen von Suidas insbesondere auf p. 5: quem tametsi supra dixi a scriptore generis Nicandri pendere, tamen fatendum est paulo liberius anonymi scriptoris verba reddidisse quam fecit Eudocia) mit dem yéros, das sie ausschrieben, in der zeitangabe übereinstimmen, diese angabe selbst noch ein besonderes gewicht gewinnen solle, Ueber den für J. G. Schneider. sieht man nicht recht ein. Wegener und mich so anstössigen zusatz: δς κατελύθη υπό 'Poμαίων, bemerkt unser herausgeber einmal ganz richtig, auch wenn er falsch sei, folge doch daraus noch nichts gegen die sonstige glaubwürdigkeit der angabe; dann sucht er ihm durch interpretation eine mildere seite abzugewinnen über welche der leser O. Schneider selbst nachsehen möge. Die confusion bei Suidas wird durch emendation beseitigt. O. Schneider schreibt: xazà τὸν νέον "Ατταλον. (ήγουν τὸν τελευταίον, οὐ τὸν Γαλατονίκην) δι 'Ρωμαΐοι κατέλυσαν. Diese emendation jedoch, auch wenn sie noch so unzweifelhaft wäre, ändert nichts an dem thatbestande. Denn würde wohl Suidas sich veranlasst gesehen haben, die angabe des anonymus oder seiner quellen um diesen ausdrücklichen zusatz zu bereichern, hätte er nicht eben auch eine andere zeitbestimmung gekannt, der zufolge Nikander unter Attalus I gesetzt wurde. Und war dies der fall, so muss man weiter fragen, was bewog ihn denn eigentlich, der angabe des anonymus den vorzug zu geben? - Das zeugniss des scholiasten zu Theokrit wird ohne weiteres verworfen. O. Schneider hat die feste überzeugung, auch er habe sich durch die oben berührte alberne fabel zu

seiner angabe verleiten lassen, wiederum eine möglichkeit, die als

solche ebenso viel für als gegen sich hat.

Wenn nun der verfasser der ersten vita des Arat die fabel mit folgender berechnung widerlegt: 'Artivoros, & overereto 'Aparos, κατά τον πρώτον και δεύτερον γέγονε Πτολεμαΐον, Νίκανδρος δε κατά τον πέμπτον -, so liegt auf der hand, dass hier ungefähre zahlenangaben gemeint sind, und dass der verfasser den fünften Ptolemäer genannt hat, weil nach seiner meinung unter dessen regierung Nikanders blüthezeit fällt, ohne im geringsten behaupten zu wollen, Nikanders lebensdauer beschränke sich auf die 23iährige regierung dieses königs. Wie aber Schneider sagen kann, der verfasser habe zeigen wollen, wie viel zeit zwischen Nikander und Arat dazwischen liege und dazu habe es ihm genügt das jahrhundert, in welchem Arat gelebt, zu bezeichnen und die zeit hinzuzufügen, in welche die geburt Nikanders falle, so dass der grammatiker geradezu sage Nicandrum sub Anem tertii a. Chr. n. seculi natum esse (während doch dasselbe verbum yegore für Antigonus und Aratus diese bedeutung in ein und demselben satze nicht hat), er also nicht in widerspruch stehe mit dem verfasser des véroc. der Nikander unter Attalus III setzt, wird mir mehr und mehr unbegreiflich. Diese interpretation würde sogar dann nicht annehmbar sein, wenn es feststände, dass der verfasser der vierten vita des Arat, der mit dem verfasser der ersten vita offenbar aus gleicher quelle schöpfte, das geburtsjahr Nikanders ausdrücklich in die regierungszeit des Ptolemäus Epiphanes setzte.

Aber auch das ist nicht der fall. Seine worte im zusammenhange lauten so: nr 8' o 'Arrivoros (bei welchem Arat lebte) vios Anμητριου του Πολιορχητού και παρέλαβε την άργην περί ρχέ όλυμπιάδα, καθ' ην Πτολεμαΐος ὁ Φελάδελφος έβασίλευσεν, ώστε καὶ θρυλούμενον έστιν υπό τινων ώς ην κατά τον αυτόν χρόνον Νικάτδρω τω Κολοφωνίω τω τὰ Θηριακά γράψαντι. λέγονταί τε (δὲ S.) προτείναι άλλήλοις ὁ μὲν 'Αράτφ σκέψασθαι τὰ Φαινόμενα, ο δε Νικάνδοω τα Θηριακά, τουτο δε καταφανώς έστι ψευδος. ο γαρ Νίκανδοος δώδεκα όλαις ολυμπιάσι νεώτερος φαίνε-Für Arat begnügte er sich also mit der ganz ungefähren angabe, er habe unter Antigonus gelebt, welcher Ol. 125 zur herrschaft kam, zur zeit des Ptolemäus Philadelphus, so dass auch von einigen berichtet werde, er habe gleichzeitig mit Nikander aus Kolophon gelebt und beide dichter hätten sich die aufgabe zu ihren gedichten gestellt. Wenn das wore xai den ihm gebührenden sinn haben soll, so müssten doch offenbar die einigen Nikander unter Ptolemäus Philadelphus gesetzt haben. macht nun der verfasser geltend, Nikander scheine 50 jahre junger zu sein, er falle also nicht unter diesen Ptolemäer, sondern etwa unter Ptolemäus Epiphanes. Dies schien mir von jeher der sinn dieses höchst unbestimmten und von seinem verfasser selbst als unbestimmt hingestellten ausdrucks zu sein, und von einem geburtsjahr des Nikander unter Ptolemäus Epiphanes finde ich bei diesem autor nichts. Fällt aber Nikander zwölf olympiaden nach Ptolemäus Philadelphus, den Arat nicht überlebte, so schwindet auch die möglichkeit eines innigen verkehrs beider dichter in nichts zusammen und der beweis des verfassers zur widerlegung jener fabel ist als vollkommen gelungen anzusehen. - Schneider will nun aber einmal geändert wissen: ωστε κακώς θουλούμενον ..so dass die angabe falsch ist". Aber wie kann daraus, dass Arat unter Antigonus zur zeit des Ptolemäus Philadelphus lebte, folgen, dass die angabe von dem verkehr zwischen Arat und Nikander falsch sei? Dies folgt doch erst aus der chronologischen angabe, die der verfasser im folgenden macht, wozu also die änderung? sollen aber auch die worte, wie schon Ritschl wollte, nur den sinn haben können, dass Nikander 50 jahre nach Arats (vor 240 erfolgten) tode geboren sei. Worin das stringente dieser behauptung liegen soll, leuchtet mir - trotz meiner grossen hochachtung vor Ritschls berühmtem namen - hei meiner interpretation der ganzen stelle nicht ein. Und selbst wenn sie die richtige wäre, so würde man doch noch immer sagen müssen: die angaben des alterthums über das zeitalter Nikanders zerfallen in zwei gruppen, die eine setzt ihn unter Attalus III, die andere vor und unter Attalus I. Dass die erstere gruppe ausschliesslich im rechte sei, lässt sich nicht beweisen.

Die frage nach dem zeitalter Nikanders hat mich ungebührlich lange aufgehalten. Allein bei wiederholter erwägung von O. Schneider's deduction ist es mir, vielleicht in folge meiner einmal vorgefassten meinung, nicht möglich gewesen, derselben überall beizupflichten, so siegreich sie mir auch anfangs zu sein schien, besonders seitdem ich sah, dass auch Bernhardy in der neuen auflage seiner griech. litteraturgesch. th. I, p. 643 den dichter unter Ptolemäus VI, also näher an Attalus I, als Attalus III angesetzt hatte. Da ich es jedoch für anmassend hielt, zweifel gegen eine so überaus gelehrte und scharfsinnige arbeit zu äussern, ohne wenigstens den versuch ihrer näheren begründung zu machen, so wurde ich zu dieser ausführlichkeit veranlasst. - Ueber den werth und umfang von Nikanders litterarischen arbeiten erhalten wir durch die von O. Schneider gelieferte bearbeitung seiner fragmente viele neue und wichtige aufschlüsse. So wird denn zuerst nachgewiesen, dass Nikanders mehrere werke in prosa abgefasst hat. So waren höchst wahrscheinlich seine Aetolika in prosa und zwar in ionischem dialekt geschrieben. Prosaisch war höchst wahrscheinlich auch die schrift über die dichter aus Kolophon, zweifelhaft bleibt es bei den Kolophoniaka. Metrisch waren seine Oetaika, Thebaika, Sikelia, Europia, Ophiaka (und zwar in elegischem versmuss), Heteroiumena, gedichte von zum theil beträchtlichen umfange, endlich seine Georgica, von denen uns noch grosse aber auch überaus corrumpirte fragmente erhalten sind, Melissurgica und die epische metaphrase der Prognostika des Hippokrates. Ueber die Kimmerier fehlt es uns an erheblicher nachricht. Den Hyakinthos hält O. Schneider wohl mit recht für einen abschnitt der Heteroiumena. Dass Nikandros auch Thereutika und böchst wahrscheinlich auch Lithika geschrieben habe, zeigt O. Schneider überzeugend. Nehmen wir noch dazu sein gewiss nicht kleines glossographisches werk, und die anderen schriften, deren titel uns Suidas aufbewahrt hat, so erstaunt man billig über die polyhistorie des mannes und seine eminente arbeitskraft.

Demnach ist die zahl der uns erhaltenen fragmente (im ganzen 145) gewiss nicht beträchtlich. Sie sind uns fast alle nur von Athenaus und scholiasten aufbewahrt. Ein grösseres publikum von lesern hat Nikander nicht gefunden. Man könnte dies nun ganz in der ordnung finden, da die dichter der alexandrinischen zeit eben nur für gelehrte fachgenossen schrieben, und uns so manches andere zu seiner zeit gewiss berühmte gedicht jener periode nur noch dem namen nach bekannt ist. es ist doch auffällig, dass Nikanders Georgika von den späteren schriftstellern über diesen gegenstand unbenutzt blieben, und noch mehr nimmt es wunder, dass auf seine medicipischen schriften, ja selbst auf die Theriaka und Alexipharmaka, die uns erhaltenen ärzte so gut wie keine rücksicht nehmen. Diese vernachlässigung ist denn doch zu räthselhaft, als dass man sich hier mit blossen analogien begnügen sollte, - aus neuerer zeit böte sich etwa Fracastori dazu dar, dessen vorzügliches gedicht über die syphilis die ärzte lange zeit für gut befunden haben nicht zu beachten. O. Schneider löst uns das räthsel in sehr ungezwungener und ansprechender weise, indem er ausgehend von Cicero's bekannten worten über Nikanders Georgika, so wie von dem ausdrücklichen zeugniss des Suidas über die epische metaphrase der Prognostika des Hippokrates annimmt - Nikander sei in seinen meisten schriften nichts als blosser metaphrast gewesen. Für die Theriaka und Alexipharmaka wird denn auch wenigstens so viel überzeugend nachgewiesen, dass Nikander in vielen fällen sich den toxikologischen lehren eines gewissen Apollodorus, eines der ältesten schriftsteller in diesem fache, ganz eng angeschlossen habe. Wer konnte es demnach den späteren verargen, dass sie sich statt an die metaphrase lieber an die quellen selbst hielten? Und wird es so nicht erklärlich, dass auch die übrigen, stofflich selbstständigen gedichte des Nikander in vergessenheit geriethen, zumal sie durch ihren gänzlichen mangel an poetischen schönheiten, so wie ihre dunkle, schwerfällige sprache gebildete leser eher abstossen, als anziehen mussten, überhaupt aber ein lebhaftes interesse am mythographischen epos, denn dieser klasse fallen nicht wenige von Nikanders gedichten zu, mit der alexandrinischen periode wieder verschwand.

Die neue, dritte ausgabe der Bukoliker von Meineke 2), welche meiner vorliegenden aufgabe fern steht, erwähne ich nur deshalb, weil der commentar auch allerhand auf spätere epiker bezügliche bemerkungen enthält, z. b. über die elision von ören. 437; über de vermiedene elision von verbalendungen bei bukolikern, deren vorgang sich hierin, wie in so vielem anderen auch Nonnus angeschlossen, p. 447; über die nachahmung nicht blos alter, sondern auch neuerer dichter bei Nonnus, p. 453; die beobachtung, dass kein epiker im fünften fuss einen kurzen vokal durch positio debilis verlängert, p. 365; dass niemals das o passiver imperative elidirt werde, p. 302; beispiele für accusative auf va statt vy bei späteren dichtern (aber nie bei Nonnus) n. 343 u. dgl. m.

Ueber die ausgabe des Apollonius Rhodius von Merkel kann ich mich kurz fassen, weil seit ihrem erscheinen eine reihe von jahren verflossen ist, so dass ihre eigenthümlichkeiten den gelehrten nicht mehr unbekannt sind, wie denn auch Bernhardy in dem sehr ausführlichen abschnitt seiner litteraturgeschichte über Apollonius die resultate sowohl der ausgabe als der prolegomenen bereits berücksichtigt hat. Bekanntlich bildet jetzt ein sehr sorgfältig geschriebener codex Laurentianus saec. X die zuverlässige grundlage des textes. Dieser codex beweist unwiderleglich, dass Apollonius sorgfältig von den grammatikern nach der zeit des Herodian behandelt wurde, während man früher annahm, dass er ihnen ganz fremd geblieben sei. Er zeichnet sich aus durch vielfache stark hervortretende eigenthümlichkeiten der diorthose. der orthographie und accentuation, die der verdienstvolle herausgeber bereits in der lehrreichen vorrede seiner kleineren ausgabe übersichtlich zusammengestellt und zum theil mit den ausdrücklichen vorschriften der grammatiker belegt hatte. Sie scheinen für die texte der griechischen epiker traditionelle gültigkeit gehabt zu haben, wie denn auch sehr viele derselben bereits von Lehrs in den quaest. epp. besprochen sind. Von den eigenthümlichkeiten, die sich nicht durch stellen der grammatiker belegen lassen, möchte man sich die unterscheidung der pronominalformen ő, ű, oi, ai durch den accent (ausser vor uér und de) von den gleichlautenden artikelformen, so wie die scheidung von ovde (ne - quidem) und ov de (neque) gefallen lassen, aber die behandlung der prapositionen in der συνέπεια als ατονα, oder proklitika nach Hermanns ausdruck, erscheint doch sonderbar. Warum dann nicht alle oxytona ohne accent geschrieben werden sollen, sieht man ebenso wenig ein, als freilich auch warum die übrigen zehn oder eilf arora keinen gravis haben. Auch die grössere ausgabe hat diese ganze schreibweise beibehalten. Sie giebt uns überhaupt,

<sup>2) [</sup>Ueber diese ausgabe wie über die übrigen Theocritea erscheint in einem der nächsten hefte der jahresbericht. - Die Redaction].

wenn man den text mit dem kritischen commentar zusammenhält, einen bis in die kleinlichsten einzelnheiten genauen abdruck der florentiner handschrift, dem in besondern columnen eine genaue collation der wolfenbüttler handschrift als repräsentantin der interpoliten codices, die citate der alten grammatiker und lexicographen, so wie ein nachweis der emendationen neuerer philologen und des herausgebers beigegeben sind.

Die gelehrten und sorgfältigen, aber oft schwer verständlichen, prolegomena handeln über das leben des dichters, seinen streit mit Kallimachus, die geschichte seines gedichtes und, was bei weitem den wichtigsten und interessantesten theil derselben ausmacht, über den stand der homerischen studien des Apollonius. Aus dem ersten abschnitt ist besonders hervorzuheben die untersuchung über die bedeutung des wortes xvxlixos (p. XXIII squ. XXXII) in der zeit vor Proklus mit dem resultate, dass die Alexandriner darunter eine nachahmung des Homer verstanden, die sich an dem häufigen gebrauch seiner weudungen, formeln und stehenden ausdrücke, der entlehnung ganzer oder halber verse kennzeichnet, zugleich mit einem ausführlichen nachweis homerischer reminiscenzen bei Apollonius p. xxx 11 sqq. Was wir mit sicherheit über die προέχδοσις der argonautika wissen, ist sehr wenig und die beliebte meinung früherer gelehrter grössere varietäten der handschriften auf die discrepanz der ausgaben zurückführen zu können ist von Merkel beseitigt, indem er zeigt, dass es bereits im vierten oder fünften jahrhundert zwei verschiedene recensionen des noch jetzt vorhandenen textes gegeben hat, aus der die gegenwärtige handschriftliche varietät abzuleiten ist, dass man aber die verschiedenen ausgaben des dichters selbst nicht mehr hatte. Dass nun das gedicht in der gestalt, wie wir es jetzt haben, von Apollonius nicht in Rhodus, sondern nach seiner rückkehr nach Alexandria in den letzten jahren seines lebens verfasst sei, wird durch eine eingehende analyse der homerischen studien des Apollonius gezeigt, aus der sich ergiebt, dass der dichter in bezug auf kritik und erklärung des homerischen textes meist mit Aristophanes von Byzanz übereinstimmt, in manchen punkten aber selbst richtigere ansichten als dieser hatte, die ihn als einen vorläufer und vorarbeiter Aristarchs erscheinen lassen, so dass eine eingehende betrachtung des Apollonius als homerischen grammatikers zu gleicher zeit grosse aufklärung über die leistungen des Aristophanes und den stand der homerischen studien in Alexandria vor Aristarch giebt. enthalten also die prolegomena eine mit seltener gründlichkeit und umsicht unternommene bearbeitung gerade des wichtigsten abschnittes über die elocutio des Apollonius, so dass man es mit Bernhardy nur bedauern kann, dass dieser ganze gegenstand auch in dieser bearbeitung des dichters noch zu keinem erschöpfenden abschluss gekommen ist, sowie es wohl mancher mit mir bedauern wird, dass diese so schön ausgestattete und in kritischer hinsicht so werthvolle ausgabe in den prolegomenen, — wenn denn einmal ein fortlaufender commentar dem heutigen standpunkt der wissenschaften nicht mehr angemessen sein soll — für den geschichtlichen theil der studien des dichters und für die interpretation wenn auch nur seiner schwierigsten stellen den leser leer ausgehen lässt.

Wenden wir uns nunmehr zu dem nachalexandrinischen epos. so hat uns Köchly, wie früher vom Quintus Smyrnaeus, so jetzt von den apotelesmatischen gedichten, welche fälschlich den namen Manetho an der spitze tragen, einen verbesserten textesabdruck seiner 1851 bei Didot erschienenen recension gegeben, mit vorausgeschicktem kurzen kritischen commentar. Seine in den vortrefflichen prolegomenen der grösseren ausgabe ausführlich begründete ansicht über die abfassungszeit und den inneren zusammenhang dieser gedichte wiederholt Köchly in der kürze p. vii. Demnach bilden buch II. III. VI ein zusammenhängendes, von einem dichter herrührendes, wahrscheinlich zu praktischen zwecken (ed. Did. p. xvII) bestimmtes ganze, dessen verfasser unter Alexander Severus seine arbeit veröffentlichte. Das verstümmelte und durcheinandergeworfene vierte buch, eine nachahmung der ersten partie, stammt von einem jüngeren verfasser aus der zeit Julians her. Buch I endlich und V sind wirre centonen aus versen verschiedener astrologischer dichter, mit eignen halbbarbarischen zuthaten zweier an unkenntniss der metrik und sprache und mangelnder einsicht sich ziemlich nahe stehender verfasser. Nach diesem resultate ist denn auch in beiden ausgaben die reihenfolge der bücher geändert, indem das ursprünglich zweite buch der sammlung dieselbe jetzt eröffnet. Am schluss der ausgabe sind die zuerst theilweis von Salmasius, dann von Iriarte veröffentlichten astrologischen fragmente des Dorotheus und Annubion hinzugefügt.

Es ist erfreulich, dass Nonnus, dieser bedeutendste aller späteren epiker, ein dichter von wirklichem talent, voll feuer und einer üppigen unerschöpflichen phantasie, ein durchaus romantischer dichter, der alles zarte und liebliche der bukolischen genremalerei, so wie die halb frivolen, halb sentimentalen schilderungen der erotiker auf den boden der epischen poesie verpflanzt hat, der kein mittel der rhetorik verschmäht, um seiner darstellung grössere lebendigkeit zu verleihen, dabei subjectiv wie kein epischer dichter vor ihm, der dem epos eine ganz neue sprache geschaffen, und die künstlichkeit der metrischen form mit einer fast unglaublichen strenge beobachtet hat, - dass Nonnus Dionysiaca durch zwei schöne, aber freilich ihrem inneren werthe nach sehr verschiedene ausgaben zugänglicher geworden sind. Die ausgabe des grafen Marcellus enthält eine vollständige übersetzung des dichters in französischer sprache, die abgesehen von der ganz unzulänglichen arbeit Britet's vom J. 1625 noch in keine neuere sprache

übersetzt worden und es doch vor vielen anderen dichtern ganz besonders verdient. Aber damit ist auch fast alles gesagt, was sich von der ausgabe des herrn grafen gutes sagen lässt. Denn die einleitung, die sich in unnöthiger breite (ein ganzes capitel erörtert die frage, ob man französisch Nonnos oder Nonnus sagen müsse) über den autor, sein gedicht, seinen werth, seine schule ergeht, aber weit entfernt ist, etwa das metrische übersichtlich darzustellen, enthält für deutsche leser nicht das mindeste neue, ebensowenig wie etwa der angefügte commentar von belang ist, oder die kritischen leistungen des herausgebers bis auf einige glückliche besserungen, das richtige auffinden einiger lücken und in falscher ordnung gestellter verse, in betracht kommen können. Als ein bedeutender fortschritt jedoch auf dem zuerst von Gräfe betretenen wege, die werke des dichters nicht sowohl nach handschriftlichem apparat, von welchem bei Nonnus, dessen junge codices, wie eine sorgfältige collation des Monacensis bestätigt hat, alle aus einer gemeinsamen quelle geflossen sind und geringe verschiedenheiten aufweisen, nicht besonders die rede sein kann, als vielmehr nach genauer beobachtung seiner metrik und seines sprachgebrauchs zu bessern, ist die ausgabe von Köchly zu betrachten. Ihr ganz besonderer werth für philologen besteht in dem längeren commentarius criticus von 210 seiten, der bei aller lakonischer kürze, die ihn auszeichnet, doch noch raum genug hat einige allgemeinere sprachliche und metrische bemerkungen aufzuführen, einzelne fremde dichterstellen zu emendiren (wie p. cviii ein fragment der Bassarika des Dionysius), und, was besonders interessant ist, auf kleinere widersprüche aufmerksam zu machen, deren sich Nonnus nicht wenige hat zu schulden kommen lassen,

Was nun Köchly's texteskritik anlangt, so dürfte vielleicht an einzelnen stellen, denen durch einfache emendation aufzuhelfen war, ohne zwingenden grund das vorhaudensein einer lücke angenommen sein. Das zeichen der lücke steht an mehr als 150 stellen. Da muss man denn doch fragen, wo kommen so viele lücken her? Waren etwa im urcodex mehrfach blätter ausgefallen, müsste sich da nicht wenigstens ein theil der lücken an bestimmt auszurechnenden stellen finden? Genauere observation des metrums und des sprachgebrauchs, mit welcher man bei Nonnus, der sich bekanntlich in dieser hinsicht die allerseltsamsten fesseln aufgelegt hat, nicht weit genug gehen kann, würde hie und da selbst nach Köchly's gründlicher arbeit noch zu einer fruchtbringenden nachlese führen.

Ich berühre nur einen scheinbar ganz geringfügigen punkt, die zulässigkeit der elision bei Nonnus. Er elidirt  $\delta \hat{\epsilon}$  ohne sich an eine besondere stelle im verse zu binden, ebenso zweisilbige präpositionen überall, hauptsächlich aber doch im dritten und fünften, ausserdem  $\delta \tau_{\ell}$  ziemlich häufig, bisweilen  $\pi \sigma \tau \hat{\epsilon}$  (1, 492. 4, 338. 8, 64), auch wohl

ότι, wie 48, 899 und in der formel ώμοι ότι 11, 304, 307, 325. 26, 22, 23, 48, 540. Vereinzelt stehen unte 19, 76: onote 42. 6; ovdé 23, 11 (ovd éni div; hier ist obenein das éni unbequem; ob ovdé re býr?) 24, 216; 25, 473; froa 3, 284. Gegen andere elisionen muss man mistranisch sein. So ist 21, 237: είπὲ και αυτός | είρομένω τιτά μύθον, ιν άγγείλω Διονύσω vielleicht ον αγγείλω zu schreiben; für eine sonstige elision von ίνα habe ich bei Nonnus keine beispiele gefunden. Dann 19, 23: ἦλθες ἐμοί, mile Bunge, milor mung ouner arin | ouners nervos eyes us Alorusoio garerros vielleicht où ris arin, où de ri nerdos; an einer anderen stelle, die ich jetzt nicht finden kann, stand bei Gräfe allerdings auch είσετ εάσω. Auffällige und zum theil offenbar falsche elisionen, die Gräfe noch 7, 102. 20, 214. 236. 26, 59. 39, 84. 393 hatte, sind bei Köchly beseitigt; geblieben ist elt' our 'Aoxubly 41, 355, eine elision, die sich mehrmals bei Arat findet. - Dass Nonnus nie zwei spondeen hintereinander setzt, ist schon oft gesagt. Die einzige gegen dieses gesetz wirklich verstossende stelle, die Gräfe übersehen hatte, 48, 909, ist von Struve auf die einfachste weise durch umstellung geändert und Köchly hat diese änderung natürlich in den text aufgenommen. Aber diese regel hat eine ganz bestimmte ausnahme, pämlich der zweite und dritte fuss hintereinunder können spondeen sein. Die 14 beispiele, die ich hierfür in den comm. epp. p. 24 gegeben habe (nur einige aus einer viel grösseren anzahl) finden sich mit ausnahme von 19, 43 noch alle im Köchly'schen text. Es ist mir unbegreiflich, wie Gräfe diese höchst einfache, obendrein im rhythmischen bau des bexameters begründete observation hat übersehen können. Denn dass er sie übersehen, beweist mir seine anmerkung zu 38, 312: ούρανον έσκοπίαζε | έπτὰ περί ζώναις κυκλούueror 'notabilis hic versus propter continuatos spondeos', während er bei keinem der beispiele in den früheren büchern etwas derartiges bemerkt hat. Köchly wiederholt diese bemerkung p. cl.y und fügt hinzu: 'vitiosus est sine dubio sed medicina incerta: num ζώνησι κεκασμένου?' da das metrische bedenken nichtig ist, so sehe ich wenigstens keinen grund, weshalb der vers corrupt sein soll. 27, 294 hat Köchly ebenso emendirt wie ich (Plut. de Mus. p. xxII); ebendaselbst habe ich auch X, 335 verbessert.

Als ein natürlicher anhang zu dem griechischen epos sind die orakel zu betrachten und als solcher auch von Bernhardy in den kreis der litterarischen betrachtung gezogen. Form und sprache schliessen sich seit den ältesten zeiten an das epos an und vielleicht dürfte sich aus einer genaueren betrachtung der älteren orakel noch dieser und jener aufschluss für die geschichte der griechischen rhapsodik gewinnen lassen. — In neuerer zeit haben besonders die apokryphen sibyllen orakel mehrere bearbeiter gefunden. Alexandre's ausgabe liegt nach langen zwischenräumen jetzt abgeschlossen vor uns. Sie liefert zum ersten male

einen zwar nicht reinen und fehlerfreien, jedoch, so weit davon bei diesen orakeln überhaupt die rede sein kann, lesbaren text, der die verfrühte arbeit von Friedlieb als völlig verfehlt erscheinen Sie giebt ferner den vollständigen kritischen apparat, d. h. eine genaue collation sämmtlicher bis jetzt bekannter handschriften. Ein fortlaufender commentar erläutert das einschlägige aus dem gebiet der grammatik, lexikographie, der antiquitäten u. s. w. Besondere excurse des dritten bandes ergehen sich mit grosser ausführlichkeit über einzelne litterarhistorische fragen. - Der erste excurs handelt von den verschiedenen Sibyllen, von denen bekanntlich zehn und noch mehr bei den alten autoren aufgeführt werden, welche, wie es scheint, zuletzt aus der schrift des Heraclides Ponticus περί γρηστηρίων, also aus einer sehr unlautern und völlig unglaubwürdigen quelle schöpften. Die heimath der Sibyllen und ihrer tradition ist das äolische Kleinasien. Muthmasslich fand sich ihre erste erwähnung in den gedichten der Kykliker. Schon saec. VIII - VII a. Chr. cursirte unter dem namen der erythräischen Sibylle ein hexametrisches gedicht mit orakeln. Bald wussten auch andere städte und gegenden Sibyllen aufzuweisen. Die mythische tradition setzte die eine oder die andere derselben in verbindung mit dem delphischen orakel. Durch die griechische kolonie in Kumae kam der name der Sibylle schon in alter zeit nach Italien. Sammlungen sibyllinischer orakel kannten unzweifelhaft schon Plato und Aristophanes. Ihre zahl mehrte sich im lauf der jahrhunderte. Kaiser Augustus, der über 2000 apokryphe orakelbücher in griechischer und lateinischer sprache verbrannte, traf eine auswahl unter den sibyllinischen weissagungen, von denen er die einen als echt beibehalten liess, andere dagegen verwarf (Suet. Aug. c. 31). Pausanias, überhaupt ein grosser verehrer von orakeln und eifriger leser ihrer sammlungen, citirt auch sibyllinische weissagungen. Celsus, der freund des Lucian, war schon nicht mehr im stande heidnische sibyllenorakel von christlichen und jüdischen zu unterscheiden und begnügte sich damit auf die interpolation der ersteren durch christliche sibyllisten, wie er sie spottweise nannte, hinzuweisen. Die neuplatoniker hielten wiederum die sibyllenorakel in hohen ehren und so verschwindet ihre letzte spur erst mit dem untergange der heidnischen religion unter Justinian. Uns sind aus dieser weitschichtigen litteratur nur ein paarhundert verse erhalten, die sich vollständig, wenn auch nicht immer nach den besten texten am schluss des zweiten excurs th. III. p. 118 sqq. gesammelt finden. Darnach handelt excurs III von den sibyllinischen weissagungen der Römer. Dass wirkliche orakelbücher vorhanden waren, die von zeit zu zeit auf senatsbeschluss durch das collegium der XVviri nachgesehen wurden, steht ausser allem zweifel. Man leitete ihren ursprung zur zeit Varro's auf Tarquinius Superbus zurück, der sie von einer jüngeren cumäischen Sibylle gekauft haben sollte, obgleich als ihre ursprüngliche

verfasserin die erythräische Sibylle galt. Ueber die anzahl der bücher war man streitig, ob es drei, oder vier gewesen. Sie waren auf leinwand geschrieben in griechischen hexametern, in sehr unleserlicher schrift und wurden auf dem capitol im tempel des Jupiter wahrscheinlich in einer besonderen dem Apollo geweihten capelle desselben und zwar in einem gewölbe unter der erde in einer kiste aufbewahrt, zugleich mit den weissagungen der tiburtinischen Sibylle, denen der seher oder vielmehr gebrüder Marcius und einigen andern büchern verwandten inhalts. Beim brande des capitols 671 a. u., 83 a. Chr. gingen auch diese sibyllinischen bücher, obgleich vergraben, zu grunde. Zwei jahre nach der wiederherstellung des capitols (678, 76) wurden auf den antrag des consul Curio gesandte nach allen durch Sibyllen berühmten städten und gegenden, besonders nach Erythrä geschickt, um orakel zur neuen aufbewahrung auf dem capitol zusammenzuholen. Aus der grossen anzahl, die auf diese weise zusammenkamen, wurden tausend verse ausgesucht und aufs neue noch in demselben jahre der obhut der XVviri untergeben. Etwa 60 jahre später liess Augustus sie sorgfältig abschreiben und in den tempel des Apollo auf dem Palatinus übertragen. Sie wurden aber nach der zeit nur noch selten befragt. Ob zu den i. j. 76 aufbewahrten sibvllenorakeln noch andere etwa unter Augustus und Tiberius hinzugefügt wurden (im privatverkehr gab es deren sehr viele) lässt sich nicht ermitteln. Ein besonderer antrag des senats ein neues werk der Sibylle zu den bisherigen als echt hinzuzufügen. wurde von Tiberius entschieden zurückgewiesen. Einmal wurden die Sibvllinen unter Nero nachgesehen, ein paarmal unter den Gordianen und Gallienus. Kaiser Aurelian machte i. j. 271 dem senat einen vorwurf daraus, dass er so lange bedenken getragen sie nachzuschlagen. Vopisc. v. Aurel. c. 20: 'miror vos, patres sancti, tamdiu de aperiendis Sibyllinis dubitasse libris; perinde quasi in Christianorum ecclesia, non in templo Deorum omnium tractaretis' - eine merkwürdige stelle, weil sie zugleich ein zeugniss für das wachsende ansehen der christen und der festen überzeugung des kaisers von ihrem hass gegen heidnische religionsgebräuche enthält (Koechly ad Maneth. praef. p. xiv). Aber die Sibyllinen erhielten sich noch lange in die christliche zeit hinein, - beim brande des palatinischen tempels unter Julian wurden sie unversehrt gerettet (Amm. Marc. XXIII, 3, 3) -, und erst unter Honorius wurden sie auf befehl des Stilicho um 404-408 verbrannt, allein selbst ein jahrhundert später war ihr andenken bei den römischen patriciern noch nicht gänzlich erloschen, wie zwei stellen des Procopius (b. Goth. 1, 7. 24) beweisen.

Die aufsicht über die Sibyllinen war ursprünglich zwei männern aus den senatoren, den Ilviri sacris faciundis, überwiesen. Im j. 387 a. u., 367 v. Chr. wurde ihre zahl durch eine lex Licinia Sextia auf zehn vermehrt, von denen die hälfte aus plebejern bestehen konnte (Liv. VI, 42). Sulla brachte bei der reorganisation des sacralwesens ihre zahl auf funfzehn (Serv. ad Aen. VI. 73 nach richtiger lesung), über deren sonstige functionen Alexandre p. 193 ff. ausführlich handelt. Die kaiser erhöhten die zahl der mitglieder dieses collegiums nach gutdünken, aber der alte name blieb. Ein besonderes beamtenpersonal aus servi publici bestehend (ursprünglich des griechischen kundige dolmetscher, ispouniuorec) stand ihnen bei ihren amtlichen verrichtungen zur seite. Die XVviri mussten aber durch einen besonderen senatsbeschluss zum jedesmaligen nachschlagen der sibyllinischen bücher autorisirt werden, und es erfolgte diese autorisirung nur in ganz bestimmten fällen, die Dionys. Halic. IV, 62 namhaft macht, meist bei ausserordentlichen prodigien. Den feierlichen hergang im senat haben wir nach dem wortlaut der formeln, wenn auch aus späterer zeit, noch bei Vopisc. v. Aurel. c. 19. Das nachschlagen selbst geschah von dem ganzen collegium in einem speciell vorgeschriebenen aufzuge. Dann bedurfte es eines neuen senatsbeschlusses, ob das eingesehene orakel e re publica sei und von den XVviris veröffentlicht werden dürfte. Veröffentlicht wurde es im griechischen original mit beigefügter lateinischer übersetzung. Fast alle sibyllenorakel übrigens, deren veröffentlichung uns bekannt ist, enthielten vorschriften für opfer und lustrationen, meist nach griechischem ritual.

Aber wie war es überhaupt möglich aus den sibvlinischen büchern, deren umfang doch kein bedeutender war, antworten aufzufinden, die auf allein römische verhältnisse berechnet waren, für prodigien, an deren eintreten unmöglich jahrhunderte vorher von dem verfasser der bücher hatte gedacht werden können? Dass die XVviri ihre jedesmaligen antworten nicht rein aus der luft griffen und sich keinen groben betrug zu schulden kommen liessen, ist klar. Ueberdies steht es fest, dass die antworten aufs geradewohl nach art der sortes Vergilianae aufgeschlagen wurden. Da wir nun aus Cic. de Div. II, 54 und Dionvsius wissen, dass die jedesmaligen antworten, wenn sie veröffentlicht wurden, akrostichisch abgrefasst waren, so ist es eine sinnreiche vermuthung Alexandre's, dass man eine beliebig aufgeschlagene stelle der orakel weiter ausdeutete, indem man der reihe nach jeden buchstaben des ursprünglichen textes zum anfangsbuchstaben eines neuen bexameters machte, so dass dann die ganze antwort akrostichisch gelesen die wirklichen textesworte enthielt, also in dieser hinsicht echt sibyllinisch war, obgleich sie natürlich die XVviri so gemacht hatten, wie sie im voraus wussten, dass sie dem senat und der aristokratie genehm sein würde. Vielleicht lasen sie auch unbewusst den sinn heraus, den sie herauslesen wollten, und sie fanden bei ihrem thun so wenig arges, als die delphischen priester, wenn sie die abgerissenen worte der Pythia in glatte hexameter brachten. - Wir haben nun noch zwei orakel, welche als

sibyllinisch veröffentlicht sein sollen bei Phlegon aufbewahrt. Von ihnen ist das eine (de mirab. c. 10), wie schon Klausen sah, wirklich akrostichisch abgefasst, ein um so bemerkenswertherer umstand, als Phlegon davon nichts gewusst zu haben scheint, denn er sagt nur allgemein: ή σύγκλητος έκελευσεν τους ίερομνίμονας αναγεώται τους Σιβύλλης χρησμούς, και έξηγήσαντο τους χρησμούς. είσιν δε οι χρησμοί οίδε. Es besteht aus 70 versen, deren anfangsbuchstaben einen ganzen und zwei unvollständige hexameter geben. Die XVviri behielten gewiss alles das aus dem original bei, was sie lesen konnten, aber der inhalt des akrostichen steht, wie sich denken lässt, in gar keiner beziehung zu dem versificirten orakel selbst. Es wurde veröffentlicht wegen eines zu Rom gebornen hermanhroditen υπατευώντων έν 'Ρώμη Μάρκου Mariov xai Litrov Kappariov Tiniov xai Migrov Coulding Φλάχχου. Diese offenbar verderbte angabe ändert Alexandre in: in. er P. xura Dietor Auguirior, Magicor Hauvitor Twaing xrl. - consuln des jahres 629. Carminius aber ist ein öfter von Servius und Macrobius (V, 19 mit dem pradicat curiosissimus et doctus) citirter schriftsteller über etruscische haruspicin nach den büchern des Tages, dessen vorname Sextus sonst freilich unbekannt ist. Uebrigens lehrt der inhalt des orakels, dass es, seine echtheit vorausgesetzt, nothwendig in einer früheren zeit veröffentlicht sein muss. Da nun sonst keine gründe vorhanden sind, die mögliche echtheit dieses orakels in abrede zu stellen, so nimmt Alexandre einen irrthum sei es des Phlegon oder seines gewährsmannes in betreff der chronologischen angabe an und setzt das orakel vielmehr unter das consulat des Plautius Hypsaeus Venno und T. Manlius Torquatus i. j. 407. Das frühe alter dieses orakels zugegeben, so spricht, um nebensächliches zu berühren, doch gegen Alexandre's änderung der chronologischen angabe der umstand, dass Phlegon nie seine quellen mit xara citirt und dass er zweitens wohl gewährsmänner für ganze geschichten, nie aber blos für die darin vorkommenden chronologischen daten anführt. Meursius nahm an, dass hier zwei ursprünglich getrennte begebenheiten vermischt worden seien und Westermann Paradox. p. 133 stimmt ihm hierin so bei, dass er vor Twaiov das zeichen einer lücke setzt: zuerst will er nemlich lesen Maoxov Thavriov xai Aouxíou Kariríou, Coss. 751, 2. Dann sei ausser vielem anderen der name eines attischen archonten ausgefallen und weiter zu lesen: Μάρχου Πλαυτίου 'Υψαίου καὶ Μ. Φ. Φ. Coss. 628, 125. Gegen die annahme einer grösseren lücke scheint aber die beschaffenheit der ganzen schrift zu sprechen, die zwar ohne anfang und im einzelnen verderbt, aber doch sonst wohl unverkürzt auf uns gekommen ist. Abgesehen davon können als consuln des jahres 751, 2 nur Augustus und M. Plaut. Silvanus, oder Augustus und L. Gallus Caninius, oder endlich Caninius und Q. Fabricius angeführt werden, nicht aber M. Plautius und Caninius zusammen, da letzterer als consul suffectus an die stelle des ersteren trat (Noris. ad Cenot. Pis. p. 183. Fischer. roem. zeitt. p. 423). Ich erwähne nur noch, dass Meier Ind. Attic. Archont. p. x (hall. lect. katal. sommer 1854) über diese stelle schreibt: 'in corrupto loco emendando dissident docti homines; nos quidem in eorum sententiam discedimus, quibus placet, ut ejectis, quae aliunde intrusa videntur, xai Zistov Kaquiriov rescribatur M. Mavziov 'Tyaiov xai M. D. Hi autem consules fuerunt a. u. 629, a. Chr. 129. Ol. 163\frac{3}{4}. Ea fere est Scaligeri et Corsini sententia' — was allerdings als das einfachste erscheint. — Das zweite in 37 versen die anordnung vor säcularspielen betreffende orakel des Phlegon (de longaev. 4: cf. Zosim. 11, 3) ist übrigens nicht akrostichisch abgefasst; dieser umstand allein genügt, um es als unecht zu verwerfen, ein verdacht, der wie Alexandre p. 239 ausführlich nachweist, noch durch genauere betrachtung seines inbalts bestätigt wird.

Nicht minder reichhaltig und sorgfältig gearbeitet sind die folgenden excurse, die über die zuerst von alexandrinischen Juden aus der Ptolemäerzeit, dann von christlichen verfassern der ersten jahrhunderte verfertigten Pseudo-Sibyllinen handeln, deren beträchtliche, vielleicht aus den zeiten Justinians herstammende sammlung, aber jedenfalls nur ein verdorbener auszug aus einer grösseren sammlung, uns noch heutzutage vorliegt. Ueber die zeitabfassung der einzelnen abschnitte ins klare zu kommen, hält nicht schwer und die hierüber von Alexandre gewonnenen resultate (übersichtlich p. 438) stimmen im ganzen mit den von Bleek und Friedlieb aufgestellten behauptungen überein. Exc. VI giebt eine sehr sorgfältige, systematische übersicht über den dogmatischen gehalt der orakel, Exc. VII behandelt in eingehender und im ganzen erschöpfender weise die sprachlichen und metrischen eigenthümlichkeiten der orakel. Alexandre's ausgabe wird nach ihrer realen seite hin noch lange den ansprüchen der gelehrten genügen. Aber eine neue revision des textes, basirend auf einer methodischeren ausbeutung des vorliegenden kritischen apparats und unterstützt von einer besonnenen conjecturalkritik, dürfte noch immer eine verdienstliche arbeit sein. Besonders scheint mir Alexandre darin gefehlt zu haben, dass er in den büchern, für deren constituirung uns zwei handschriftenfamilien vorliegen, der schlechteren den vorzug vor der besseren gegeben hat, als deren repräsentanten ein wiener und münchner codex gelten, wie ich dies demnächst in besonderen 'Lectiones Sibyllinae' ausführlich 3) zu zeigen gedenke.

Ueber die abfassungszeit und tendenz der einzelnen sibyllinischen bücher enthält die abhandlung von Ewald vielfach neue und zum theil beachtenswerthe (vgl. Philol. XIII, p. 760) ansichten. Aegypten erscheint als der fast durchgängige heimathsboden der uns erhaltenen sibyllinischen weissagungen. Ewald theilt sie

<sup>3)</sup> Proben davon erscheinen in einem der nächsten hefte des Philologus.

in acht ursprünglich selbständige stücke. 1) III, 97-828, das älteste uns erhaltene sibyllengedicht, entstanden um 124 v. Chr. von einem jüdischen verfasser in Aegypten. Ewald unterscheidet sich sonach sehr von Alexandre, der v. 295-400 als ein besonderes stück ansieht und einem ägyptischen judenchristen aus der zeit der Antonine zuweis't. 2) IV, um 80 n. Chr. Ebenso Alexandre. Der verfasser soll aber nicht, wie Alexandre wollte, christ, sondern eine art Essäer gewesen sein. 3) V, 52-530 derselben zeit bald nach Vespasians tode angehörig, von einem juden in Aegypten. 4) VI. VII. V, 1-51 von einem christlichen verfasser ums jahr 138. Alexandre setzt b. VI. VII in die zeiten nach Alexander Severus und sieht sich zu einer losreissung der ersten 50 verse des fünften buches von dem rest nicht veranlasst. 5) VIII, 1-360 um 211 n. Chr. 6) VIII, 361-500 wird von Ewald als ein nicht sibyllinisches gedicht ausgeschieden und ins zweite jahrhundert versetzt. Es enthält eben keine weissagungen, sondern blos eine schwungvolle, poetische verherrlichung des christenthums. Allein sprache und vers sind durchaus sibyllinisch und da auch in anderen sibyllenbüchern manches rein ethische und apologetische enthalten ist, so sieht man keinen zwingenden grund um dieses stück, welches bereits von Lactanz als sibyllinisch anerkannt ist, als ein ursprünglich nicht sibyllinisches zu betrachten. 7, 1. 11. 111, 1-96 um 300 n. Chr. 8) XI-XIV. Dieses letzte gedicht (es ist in sprache und vers ganz verwildert und in den handschriften oft bis zum unkenntlichen entstellt) soll erst um die anfänge der islamischen herrschaft im 7. jahrhundert in Aegypten geschrieben sein. Die sammlung und redaction des ganzen corpus wird natürlich von Ewald in das byzantinische mittelalter versetzt.

Ewald trägt seine ansichten im tone ziemlicher gewissheit und in einer den leser gewinnenden weise vor, doch habe ich mich von ihrer richtigkeit, soweit sie nämlich neu sind, ausser bei b. XI - XIV nicht immer überzeugen können. Alexandre's leistungen werden wohl nicht ohne ein gewisses vorurtheil unterschätzt. Da, wo es sich um die zeitbestimmung von III, 295-490 handelt, werden eine menge bedenken, die Alexandre in nüchterner und verständiger weise gegen die abfassung dieses stückes in der Ptolemäerzeit und gegen ihre deutung auf Alexander und die Diadochen vorbringt, nicht erledigt, oder gar nicht erwähnt. So werden z. b. die von dem genannten französischen gelehrten p. 376 vorgebrachten anspielungen der Sibyllisten auf stellen der Apokalypse, so wie der umstand, dass diejenigen älteren kirchenväter, die sich sonst in der benutzung des dritten buches sehr stark zeigen, gerade das fragliche stück ganz bei seite lassen, von Ewald nicht erwähnt. Wenn ferner bei v. 381-383:

> άλλα Μακηδονίη βαφύ τέξεται Άσίδι πήμα, Ευρώπης τε (Ι. Ευρώπη δέ) μέγιστον άνασταχυώσεται άλγος έκ γενεῆς Κρονιδών τε νόθων, δούλων τε γενέθλης,

Alexandre in den worten δούλων γενέθλη eine anspielung auf das asyl des Romulus und die abstammung der Römer von zusammengelaufenem gesindel findet, Ewald dagegen in ihnen eine bezeichnung der Diadochen erblickt, 'die aber schon als heiden und heidensöhne vielmehr unedle und unfreie und so wie ein bastardgeschlecht waren, deren letzter Perseus aber auch wirklich ein bastard war' so ist zu erwidern, dass man, um bei der deutung der sibyllenorakel einigermassen sicher zu gehen, sich möglichst eng an den buchstäblichen sinn der worte bei der erklärung anzuschliessen hat. Darnach erscheint aber Ewalds erklärung viel zu gekünstelt, was noch mehr in's auge fallt, wenn man liest, wie er p. 15 f. die Diadochen als Kroniden bezeichnet wissen will. Konnte wohl ferner jemand von der makedonischen oder diadochenherrschaft sagen (v. 385): και πίσης ὑπόσης ἐπιδέσκεται ήλιος αίης Δεσπότις ανδηθείσα, was doch offenbar nur auf das römische weltreich gehen kann? Wer erkennt nicht v. 389 in dem άτηρο ποραυρέην λώπην έπιειμένος ώμοις den römischen imperator? Und wenn Ewald zu der weiteren bezeichnung desselben: nyeipe yap avror nonote xepavros gara bemerkt "es enthalte dies eine offenbare anspielung auf Seleukos Keraunos als den zweiten vorgänger des Antiochus Epiphanes", so scheint mir doch die möglichkeit einer solchen erklärung eben so viel für sich zu haben, als ihr gegentheil. Gerade bei der historischen interpretation der Sibyllinen ist im einzelnen die ars nesciendi sehr zu empfehlen. - Auch schlägt, so scheint es mir. Ewald den ästhetischen und dichterischen werth selbst der älteren sibyllinischen orakel viel zu hoch an, in der that noch viel höher, als dies vor zeiten selbst bei dem enthusiastischen Thorlacius der fall war, obgleich ich, zum theil in eigenem interesse, gern zugebe, dass sich in ihnen manche stellen finden, die sich durch glänzende schilderung, sowie die schwungvolle höhe einer geläuterten sittenlehre gegenüber dem greuel des heidenthums auszeichnen, und welche das studium derselben nicht blos zu einer anziehenden, sondern auch dankenswerthen beschäftigung machen.

Aber auch für die geschichte der rein heidnischen, meist apollinischen orakel haben uns die letzten jahre zwei gute arbeiten von kundiger hand gebracht. Es sind dies die schriften von G. Wolf de oraculorum novissima aetate. Berol. 1854 und Porphyrii de philosophia ex oraculis haurienda librorum reliquiae. Berol. 1856, beides treffliche vorarbeiten †) zur endlichen anlegung eines kritischen corpus sämmtlicher aus dem alterthum überlieferter orakel, das als ein wirkliches bedürfniss erscheint; denn die einzige von Opsopoeus veranstalteta sammlung ist veraltet und für den heutigen standpunkt der wissenschaft in jeder hinsicht

<sup>4)</sup> Vgl. meine anzeige beider schriften in Jahns jahrb. LXXVII, 12. p. 868 ff., ferner M. Schmidt in Mützell ztschr. f. GW. 1856, p. 554 ff.

ungenügend. Die erstere schrift giebt die geschichte vom allmäligen verstummen der orakel seit Christi geburt. In den zeiten der römischen bürgerkriege und im anfange der kaiserzeit standen die orakel in geringem ansehn. Dagegen brachte die opposition gegen das immer weiter um sich greifende christenthum auch die orakel gerade um die zeit des untergehenden heidenthums. von Trajan und Hadrian ab, fast alle wieder zu erneuter thätigkeit und sie verschwanden erst mit den letzten spuren des heidenthums nach Constantin. Sammlungen aber von geschriebenen orakeln blieben im gebrauch des abergläubischen volkes noch bis in die byzantinische zeit hinein. Das orakel zu Dodona ertheilte schon geraume zeit vor Christus keine metrischen aussprüche mehr. aber das tönen der becken, so wie das rauschen der heiligen eiche galt noch in späteren jahrhunderten als zukunft verkündend. Pausanias sah die heilige eiche noch, aber Serv. ad Verg. Aen. III, 466 berichtet, sie sei auf befehl eines illyrischen räubers gefällt worden ... ut postea fatidica murmura cessaverint". So liegt uns als letztes delphisches orakel eine äusserung über die philosophen Porphyrius und lamblichus vor, zu deren zeit auch das Branchidenorakel bei Milet noch weissagungen ertheilte, aber die delphischen dreifüsse selbst wurden erst von Constantin in den hippodrom seiner hauptstadt übergesiedelt und somit dem weiteren bestehen des orakels ein ziel gesetzt. Auch für das fortbestehen der Incubations- und loosorakel in späterer zeit giebt die schrift zahlreiche, interessante belege.

Wie eindringlich sich aber das zeitalter der Neuplatoniker mit orakeln beschäftigte, das zeigen uns die bedeutenden fragmente von des Porphyrius schrift περί της έκ λογίων φιλοσοφίας in drei büchern (von den göttern, den dämonen oder engeln, den heroen; zu den beroen wurde auch Christus gerechnet), eine grosse sammlung von orakeln, die er in jungen jahren schrieb, noch ehe er zu Plotins schülern gehörte, gewiss um den gebildeten seiner zeit eine art dogmatischen codex der theosophie zu bieten und den Christen gegenüber zu zeigen, dass auch das heidenthum eben in seinen orakeln positive offenbarungen der gottheit über die höchsten fragen der religion, des cultus und der ethik aufzuweisen habe. Porphyrius glaubte an den göttlichen ursprung der orakel; ein orakel, das ihm selbst zu theil geworden, bildete den ausgangspunkt seiner schrift. Zu seinen sammlungen stand ihm ein reiches material zu gebote, denn die orakel-litteratur in sammelwerken und monographien war eine beträchtliche, auch wurden noch in seiner zeit orakel ertheilt. Porphyrius war weit davon entfernt wissentlich zu falschen, wie ihm dies Augustin, gewiss mit unrecht, vorgeworfen hat, auch hat er sich bis auf geringe änderungen in der form keine zusätze zu der überlieferung erlaubt, aber er war im höchsten grade leichtgläubig und kritiklos, geradezu unfähig wahres vom falschen zu unterscheiden. Die zahl der in den fragmenten seiner schrift (sie stehen fast alle bei Eusebius in der Praep. evang.) erhaltenen orakelverse beläuft sich auf über 300. Die wissenschaft muss es dem gelehrten herrn verfasser besondern dank wissen, dass er in einigen anhängen noch allerhand auf die antike mystik und thaumaturgie bezügliche punkte erörtert hat. Von besonderem interesse ist nächst der aufzählung der autoren, die sich im alterthum mit der orakellitteratur beschäftigt haben (p. 43—68), ein anhang von orakeln der späteren zeit aus einer neapolitanischen und florentiner handschrift, zum theil schon früher von Steuchus Eugubinus veröffentlicht. Dergleichen kleine orakel-sammlungen finden sich noch unter den ineditis verschiedner andrer bibliotheken vor, aber meist sind es zweifelhafte machwerke der spätesten zeit ohne erheblichen werth.

Ich schliesse mein referat mit einer bemerkung über eine stelle des Lactanz. Inst. Div. I, 7 heisst es nämlich: Apollo enim, quem praeler ceteros divinum maximeque fatidicum existimant, Colophone respondens, quo Delphis, credo, emigraverat, Asiae ductus amoenitate: quaerenti cuidam, quis esset, aut quid esset omnino Deus, respondit viginti et uno versibus. Quorum hoc principium est:

αὐτοφυής, ἀδίδακτος, ἀμήτωρ, ἀστυφέλικτος οῦτομα μηδὲ λόγφ χωρούμενον, ἐν πυρὶ ναίων τουτὶ θεός, μικρὰ δὲ θεοῦ μέρις ἄγγελοι ἡμεῖς.

In den lateinischen worten ist wohl respondens als blosses schreibversehen zu tilgen, denn ein so feiner stilist, wie Lactanz, konnte doch unmöglich schreiben Apollo respondens - quaerenti cuidam respondit. In den worten quo Delphis credo emigraverat liegt wohl eine ironische anspielung auf den umstand, dass der gott auf seinen verschiedenen orakelstätten nur zu bestimmten zeiten des jahres weissagte (Serv. ad Verg. Aen. IV. 143) und so gewissermassen als abwechselnd auf reisen begriffen gedacht wurde. Die drei folgenden verse nun, welche Lactanz als die anfangsverse eines längeren orakels von 21 versen citirt, finden sich im anhange bei Wolf am schlusse eines 16 verse enthaltenden orakels p. 233, welches Apollo einem gewissen Theophilus auf die frage ertheilt: "bist du gott, oder ein anderer?" Wolf meint nun, dieses orakel sei dasselbe mit dem, welches Lactanz an vorliegender stelle im sinne habe. Um aber die verszahl 21 zu bekommen, sieht er sich zu der weiteren annahme genöthigt, es seien vor den drei in rede stehenden schlussversen desselben fünf andre verse ausgefallen. Ferner passe der vers αὐτοφυής κτλ. durchaus nicht zum anfangsverse eines orakels und so scheine bei Lactanz statt quorum hoc principium est, vielmehr quorum hoc praecipuum est gelesen werden zu müssen, etwa in dem sinne: "die in der hauptsache auf folgendes hinauslaufen". Aber dann hätte Lactanz gewiss gesagt, entweder quorum hi praecipui sunt, oder augrum summa fere haec est. Es ist vielmehr von der vermeintlichen identität beider orakel trotz der drei übereinstimmenden verse abzusehen. Es war ein ganz gewöhnliches verfahren bei der orakelfabrikation, dass bruchstücke andrer orakel mit fremdartigen zusätzen zu einem neuen ganzen verbunden wurden. Ebensowenig ist die überlieferung verschiedener antworten auf ein und dieselbe an das orakel gestellte frage ohne beispiel. Und wenn endlich gesagt wird, ein orakel auf die vorliegende frage habe mit dem verse abroqvýς  $x\tau\lambda$ . nicht anfangen können, so lässt sich das so entschieden nicht behaupten.

Stettin. Richard Volkmann.

## Cic. de orat. I, 29, 132.

— de hoc uno minime est facile praecipere non mihi modo, qui sicut unus paterfamilias his de rebus loquor, sed etiam ipsi illi Roscio cet.

Ellendt sagt in seiner ausgabe zu dieser stelle: "Handius in libro de stilo latino utilissimo p. 313 unum sic dictum significare plenum et perfectum (ganz, vollkommen), ut unus paterfamilias sit is qui personam patris familias totus induerit. Mihi unus dictum videtur pro quopiam s. qualicunque, ανήρ ίδιώτης όποῖος δή ποτε". Hand's erklärung ist sicherlich nicht haltbar, kann die angenommene bedeutung in unus liegen? Ellendt hätte aber wohl gethan, wenn er seine auslegung zu begründen gesucht hätte. Dass unus nicht so ohne weiteres für aliquis, quidam etc. gebraucht werden kann, versteht sich von selbst. (Vgl. Grysar, theorie des lat. stils, aufl. 2, p. 242 ff.). In manchen stellen scheint es freilich so, aber da ist es nie onotos dy note, sondern nur ein abgekürzter ausdruck für unus ex. Demnach ist unus paterfamilias s. v. a. unus ex patribus familias, wie Cic. de rep. I, 22 sagt: ut me sic audiatis ut unum e togatis. Wie will man sonst Cic. ad Att. 9, 10, 2 erklären, wo es heisst: - quod non Pompeium tamquam unus manipularis secutus sim, Anders sind stellen, wie Plant. Truc. 2, 1, 39: est huic unus servus violentissimus: und Cic. Phil. 2, 3, 7: - non cum uno gladiatore nequissimo, in denen unus nur zur hervorhebung des superlativs Piderit hatte also in seiner neuen ausgabe nicht nöthig, paterfamilias für ein glossem aus §. 159 zu halten und anzunehmen, dass hinter unus die worte e multis ausgefallen seien. Besser hätte er noch für unus paterfamilias conjiciren können bonus paterfamilias ("ein guter bürgersmann"). Es ist aber, wie wir gesehen haben, gar nichts zu ändern.

Ilfeld. C. Volckmar.

#### III. MISCELLEN.

## A. Mittheilungen aus handschriften.

## 15. Zu den griechischen orakeln.

Im XIII. jahrgang des Philologus p. 752 folg. theilte ich eine getreue abschrift der von Bentley in der epistola ad J. Millium veröffentlichen griechischen orakelsprüche aus cod. Barocc. 50 mit. Nachträglich ersehe ich aus Nessels catalog (tom. III, p. 37), dass auch die kaiserliche bibliothek in Wien eine handschrift derselben cod. XXVII. (fol. 90, v.) besitzt. Die betreffende notiz lautet daselbst: "Veterum quorundam scriptorum Graecorum ethnicorum praedictiones et testimonia de Christo et Christiana religione, nempe Aristotelis, Plutarchi, Sibyllae, Platonis, Thucydidis et Sophoclis". Die überschrift ist nach dem erwähnten catalog Τον σοφωτάτων έλληνικών προρφήσεις. Anfang: Αμιπτοτέλους. Ακάματος θεού γέντησες, έξ αὐτοῦ γάρ ὁ αὐτὸς κτλ.

Halle a. d. S. Franz Ochler.

# 16. Zu den griechischen glossaren.

In dem programm der lateinischen hauptschule zu Halle v. j. 1849 veröffentlichte ich den anfang eines bisher unbekannten homerischen glossars. Meine abschrift stammte aus den in der hamburger stadtbibliothek aufbewahrten literarischen collectaneen J. C. Wolf's, in welchen nirgends für jenes fragment eine nähere notiz zu entdecken war. Das original dieses dem Apion zugeschriebenen glossars befindet sich, wie mir ein zufall jetzt offenbart, in einer miscellanhandschrift (nro. 119) der baroccianischen bibliothek in Oxford, und dürfte einer näheren ansicht wohl werth sein. Für diejenigen, welchen kein catalog der genannten bibliothek zur hand ist, theile ich nachfolgend aus dem Catalog. Libr. Mss. Angliae et Hiberniae tom. I, part. I, pag. 13 den inhalt der handschrift mit: Georgii Choerobosci Scholia in Theodosii Grammatici tracta-

tum de Verbo. fol. 33. Gregorius Metropol. Corinthi de dialectis 15., Man. Moschopuli Technologia in Philostrati Icones. 33. To άσπάζεσθαι. Ex Herodiano et aliis antiquis Regulae variae. Η αῖ καὶ ή οἰ., Aliae notae Grammaticae ex libris diversis a Christiano quodam collectae. 82. Τὰ ῥήματα., Herodianus de quantitate dichronorum. 87. Καθόλου τὰ τρία., Grammatica, et Excerpta alia haud spernenda. 95. loréor őze ra., Herodoti libellus de vita Homeri. 98. Ηρόδοτος ό Αλικαρνασσεύς., Gorgiae Encomium Helenae. 109. Κόσμος πόλει μεν ευανδρία, σώματι., In Arati Phaenomena Commentarius. 113. The ner deiter row matroneror. Arati φαινομέτων versus priores tredecim. Εκ διὸς ἀργώμεθα. 131., Glossarium Alphabetice 133., Alia quaedam et ipsa glossematica 138. Τετρήκει καὶ ἐτάρασσε, ἀπὸ τῶν., Apionis Glossae Homericae. Procedunt alphabetice. Α βραχύνεται καί. 138. b. Halle a. d. S. Franz Oehler.

Wall would be dearly long and the second second

# B. Zur erklärung und kritik der schriftsteller.

#### 17. Das oel in den kleidern bei Homer.

Schwierigkeit haben schon den alten erklärern des Homer die verse Hom. II. 2, 596 und Od. H, 107 gemacht:

καιφοσέων δ' οθονέων απολείβεται ύγρον έλαιον:

οί δε χιτώνας

είατ' έυννήτους, ήκα στίλβοντας έλαίφ: man weiss nicht wie man die erwähnung des oels zu denken habe. Am ansprechendsten ist Povelsen's erklärung (Emend. loc. Homer. p. 93), dass die faden der gewebe bei der zubereitung mit oel besprengt seien, um glanz, appretur hervorzubringen: ihr folgt Fäsi und Döderlein (Hom. Gloss. T. I, n. 380, p. 247) neigt ihm auch zu, traut nur nicht, weil ein zeugniss aus dem alterthum fehle. Dies glaube ich beibringen zu können. Machon erzählt Athenaios (XIII, 582 D), wie Glykera von einem liebhaber ein schönes wollenes korinthisches kleid zum geschenk erhalten und, wahrscheinlich nach gemachtem gebrauch es, in das yraqrior — denn dahin kamen die wollenen kleider: Becker Charikl. II, p. 408 ed. 1 - geschickt habe. Als sie nach einiger zeit hinschickte um es holen zu lassen, in der hoffnung, es sei fertig, gab es der walker nicht heraus, sondern sagte zur dienerin: έὰν έλαδίου

ταρτημόριά μοι, φησί, προςετέγκης τρία, κόμισαι. το κωλύον γάρ έστι τουτό με:

es folgt daraus, dass man bei der herstellung der kleider oel gebrauchte, man wird es also auch bei ihrer ersten fertigung haben anwenden können. Die antwort, in welche Glykera, als ihr dies bestellt wird, ausbricht, ist aber keine widerlegung des walker's, sondern eben nur ein witz, der zeigt, wie leicht es den hetären der zeit wurde, für witzig gehalten zu werden.

Ernst von Leutsch.

## 18. Zu den sillographen.

Die geschichte der griechischen sillographen und deren überreste hat neuerdings durch Curt Wachsmuth, einen wackern zögling der bonner schule, eine eingehende und wissenschaftlich durchgeführte behandlung erfahren 1). Aber die sache hat ihre schwierigkeiten, die nicht anf einmahl gehoben werden können; ich werde versuchen im folgenden einiges zu deren lösung beizutragen.

#### 1 (V)

' Αμφοτερογλώσσου τε μέγα σθένος οὐκ άλαπαδνόν Ζήνωνος πάντων ἐπιλήπτορος ἠδὲ Μελίσσου πολλών φαντασμών ἐπάνω παύρων γε μὲν ἤσσω.

Laertius D. IX, 25  $\pi \epsilon \varrho i$  τούτον (Zήτωτος Έλεάτον) καὶ Μελίσσον Tίμων φησὶ ταῦτα , ἀμφοτερογλώσσον — ἤσσω". Dass Μέλισσον für Μελίσσον zu schreiben sei und vers 3 έπάτω nicht die stelle eines adiectivs vertreten könne und mithin irgendwo ein fehler verborgen liege, ist längst erkannt worden; vergebens aber würde man sich bemühen ein solches ausfindig zu machen, und es ist wohl keinem zweifel unterworfen, dass im anfange des folgenden verses, den Laertius wegliess, weil er für seinen zweck nicht nöthig war, γιγνόμενον gestanden hat.

## II (VII)

τῶν πάντων δ' ήγεῖτο πλατίστατος, ἀλλ' ἀγορητής ἡδυεπής, τέττιξιν ἐσογράφος οἶθ' Έκαδήμου δένδρει ἐφεζόμενοι ὅπα λειριόεσσαν ἵασιν.

Laertius D. III, 7  $\delta$   $T'_{\mu}\omega r$   $\epsilon i_{s}$   $\tau \delta r$   $\Pi \lambda \alpha \tau \omega r \alpha$  —  $\epsilon r$   $\sigma i \lambda \lambda \alpha \iota \varsigma$   $\sigma r \sigma i$   $\lambda \sigma \iota \varsigma$  . So lange man nicht beweisen kann, dass die academischen cicaden nicht bloss geschwirrt, sondern auch geschrieben haben, wird man berechtigt sein  $i\sigma \sigma \gamma \varrho \alpha \varphi \sigma \varsigma$  für unpasend und verdorben zu halten. Ich vermuthe  $i\sigma \delta \varkappa \varrho \alpha \gamma \sigma \varsigma$ . Nach seiner weise spricht Timon halb lobend halb tadelnd vom Plato: er ist ein süsstönender redner, zugleich aber schwirrt er den cicaden gleich. Dass  $\varkappa \varrho \dot{\alpha} \zeta \varepsilon \iota r$  nicht allein vom gekrächz des raben ge-

<sup>1)</sup> De Timone Phliasio ceterisque sillographis graecis disputavit et sillographorum reliquias collectas dispositas recognitas adiecit Curtius Wachsmuth. Bonnae MDCCCLIX. Eine im namen des bonner philologischen seminars dem hochverehrten Welcker zu seiner funfzigjährigen jubelfeier dargebrachte festgabe.

braucht wird, sondern die allgemeine bedeutung von vociferari annimmt ist bekannt.

#### III (XXIII)

Sextus Empiricus adv. Mathem. XI, 171 τοὺς προσέχοντας αὐτοῖς (τοῖς στωικοῖς) μεταμελομέτους ἐφ' οἶς μάτην ἐμόχθησαν παρεισάγει διὰ τούτων

φη δέ τις αἰάζων οἶα βροτοὶ αἰάζουσιν .

διμοι έγω τι πάθω; τι νυ μοι σοφὸν ἔνθα γένηται;
πτωχὸς μὲν φρένας εἰμί, νόου δέ μοι οὐκ ἔνι κόκκος.

η με μάτην φεὐξεσθαι ὁῖομαι αἰπὺν ὅλεθρον.

τρὶς μάκαρες μέντοι καὶ τετράκις οἱ μή ἔχοντες,
μήτε κατατρώξαντες ἐνὶ σχολή ὅσσ ἐπέπαντο.

κοὶ πενή ὅσα τ ἄλλα βροτοὺς κησήνως ἐλαστρεὶ.

Der sinn dieser klage der enttäuschten anhänger der stoischen lehre ist hier und da verdunkelt. Will man im vierten verse μάτην mit σεύξεσθαι verbinden, wozu die stellung allerdings berechtigt, so kann der sinn nur sein ich glaube dass ich dem (geistigen) tode umsonst entgehen werde. Was das aber heissen soll, verstehe ich nicht; eben so wenig kann aber μάτην mit δίομαι verbunden werden ich glaube umsonst dass ich dem verderben entgehen werde, statt ich glaube nicht dass ich dem untergange entrinnen werde. In diesem sinne würde aber Crates nicht diouns sondern ¿¿λπουμι geschrieben haben. Es scheint daher nichts übrig zu bleiben als den ganzen satz als frage zu fassen, ματην für den accusativ von μάτη zu nehmen und η für η zu schreiben; dann ist der sinn, oder soll 2) ich mich dem wahn überlassen, dass ich durch meine stoischen bestrebungen dem irrthum entgehen werde? dieser irrthum, diese μάτη, von welcher die stos ihre anhänger zu befreien verhiess, wird durch apposition ainvs ολεθρος genannt. Noch unverständlicher sind die folgenden verse. Irre ich nicht, so wollte der sillograph sagen: glücklich sind die welche nichts besitzen oder wenn sie etwas besassen dies in musse vergeudet haben, statt hab und gut dem dienst der stoa zu widmen. Auf gleiche weise klagt der göthische Faust

Weit besser hätt' ich doch mein weniges verprasst, als mit dem wenigen belastet hier zu schwitzen.

Ist diese auffassung richtig, so wird der dichter geschrieben haben:
τρις μάχαιες μέντοι και τετράκις οι μη έχοντες, ή εκατατρώξαντες ένι σχολή δοσ' ἐπέπαντο.

# IV (XXXX)

Σεινοφάνης υπάτυφος δμηραπάτης επικόπτης έκ τον ἀπάνθρωπον θεον επλάσατ' Ισον ὰπάντη ἀσκηθη νοερωτον ήὲ νόημα.

Also δίομαι für δίωμαι, obgleich bei späteren auch der indicativ so gebraucht wird, z. b. in der anthologie φεύγομεν ή μένομεν;

Sextus Emp. Pyrrh. hyp. I, 224 von Xenophanes διὰ τοῦτο γοῦν και υπάτυφον αυτόν λέγει (Τίμων) και ου τέλειον άτυφον δι ών onoi Zewogarne ure. Statt des sinnlosen ex hat Röper og vermuthet und Wachsmuth hat dies aufgenommen; paläographisch empfiehlt sich diese änderung durch wahrscheinlichkeit nicht: dazu kommt noch dass Timon in den relativsätzen, welche die lehre des philosophen den er jedesmal bespricht näher ausführen, sich nicht des einfachen os bedient, sondern os oa gebraucht. Indess will ich hierauf kein entscheidendes gewicht legen. In EK steckt auch hier wohl nichts anderes als EIC d. i. els, das ja auch einen erträglichen sinn giebt in der bedeutung von uoros, wie bei Theocrit XI, 53. Xenophanes, sagt Timon, war der einzige. welcher παρά τὰς τῶν ἄλλων ἀνθρώπων ὑπολήψεις, wie sich Sextus ausdrückt, den satz aufstelle er zai nar. Das seltsam genug gebildete substantiv όμηραπάτη steht gesichert durch die erklärung des Sextus έπει την παρ' Όμηρφ απάτην διέσυρεν, und ist also gleichbedeutend mit ομηρική απάτη, irrige ansichten con den göttern, wie sie Homer verbreitet hat. Aehnlich ist das ebenfalls höchst auffallende λιχνόγραυς für λίχνη γραύς in dem fragment VIII καὶ φοίνισσαν ίδον λιγνόγραυν σκιερώ ένὶ τύφω, und das im fragment XXXIII von mir hergestellte λεσχομάχη. Zu diesen und ähnlichen beweisen willkürlicher sprachbehandlung möchte ich iedoch nicht das augmentlose perfect ὀφονωμένος fragment XXVIII rechnen, wofür wahrscheinlich oggvouerog als präsens herzustellen ist mit vergleichung der glosse des Hesychius Karo. φουώμενος · μεγαλοφρονών.

Der dritte vers ist unheilbar verdorben und wird ohne bessere hülfsmittel als wir jetzt besitzen nicht herzustellen sein. Denn selbst Hermanns geistreiche vermuthung  $\mathring{a}\sigma \times \eta \partial \mathring{\eta}$  τοριωτον δλον νόον  $\mathring{\eta} \mathring{\delta} \mathring{\epsilon}$  νόημα, kann schon aus dem grunde auf keinen beifall hoffen, weil der  $\sigma \varphi$  αιροειδ $\mathring{\eta}$  ς θεός schon durch  $\mathring{l}\sigma o v$ 

άπάντη erschöpfend bezeichnet ist 3).

## V (XXXXI)

άλλ' ου μοι τούτων φλεδόνων μέλει· οὐδὲ γὰρ ἄλλου οὐδενός, οὐ Φιάδωνος ὅστις γε οὐδ' ἐριδάντεω Εὐκλείδου, Μεγαρεῦσιν δς ἕμβαλλε λύσσαν ἐρισμοῦ.

Laertius D. II, 107  $\pi \epsilon \varrho i$  αὐτοῦ (Εὐκλείδου) ταῦτά  $\mathfrak{q}$ ησι Τίμων παφατρώγων καὶ τοὺς λοιποὺς Σωκρατικούς 'Αλλ' οὕ μοι — ἐρισμοῦ. So haben die bessern handschriften, die schlechten ὅτις γε μέν. Ich glaube noch immer dass Timon ὅπις μ' ἔχει geschrieben habe. Da cod. G vor οὐδ' noch ein τ hat, so wird dies nichts anders als ι sein, so dass wir also ὅστις γει hätten, was leicht aus ὅπις [μ' ἔ]χει entstellt sein kann. Für Εὐκλείδου

3) Dies Ισον ἀπάντη ist hesiodeisch Theog. 524 und nach Mützells sehr wahrscheinlicher vermuthung ebendaselbst 126. Aus Hesiod Theog. 26 nahm Timon Fragm. XXXIII auch κάκ ελέγχεα γαστέρες olov.

ist wie schon das unmittelbar vorhergehende ἐψιδάντεω zeigt, gewiss das ionische Εὐκλείδεω herzustellen, wie fragm. IV Παφμετίδω für Παφμετίδου und Lill Ἰάσχιεω für Αἰσχίεων zu schreiben ist. Timon hat Πυθαγόψης III, Πφωταγόψης X und XLIX, ἸΑταξαγόψης XLVII, woraus von selbst folgt, dass er auch die genetive ionisch gebildet hat. Ionisch ist auch fragm. Lill πφώσω für πόψωω zu schreiben, worauf auch die handschriften führen.

#### VI (XXXXIIII)

ήὲ βαούν βουπληγα τομώτερον η Δυκόσογος,

ος φα Διωνίσου αρουθμοπότας επέκοπτεν.

Athenaeus X, p. 445 e.  $d \rho _{0} v \theta _{\mu} o \pi \delta \tau \eta_{s}$  el κατά τὸν Φλιάσιον Τίμωνα κτέ. Obwohl wir den zusammenhang dieser verse nicht kennen, so scheint doch so viel gewiss zu sein, dass von einem philosophen die rede war, der die trunkenheit als ein böses laster tadelte und gegen trunkenbolde eiferte. Man könnte an Pythagoras denken mit vergleichung von Laertius VII, 118 und VIII, 9. Das erste wort  $\dot{\eta}_{t}$  ist wohl verdorben und in  $\dot{\eta}_{x\bar{x}}$  zu verwandeln, er schwang eine scharfere geissel (figürlich von beissender rede) als Lycoorgos schwang. Valckenars änderung  $\Delta v$  κούργον ist unnütz.

#### VII (L)

έκ δ΄ ἄρα τῶν ἀπέκλινε λαοξόος ἐννομολέσχης Ἐλλήνων ἐπασιδὸς ἀκριβολόγους ἀποφήνας,

μυκτής όητος όμικτος ύπαττικός είρωνευτής-Lacrtius D. II, 19 vom Sokrates ofter xul Tiuwra er role oillous είπειν ,,έκ δ' άρα - είρωνευτής". Dasselbe fragment hat ausserdem Sextus und Clemens aufbewahrt. Für laokooc, das Clemens und Sextus haben, aber gegen die quantität verstösst, steht bei Diogenes λιθοξόος, offenbar ein versuch das unmetrische λαοξόος zu beseitigen. Das richtige ist an extiner o la gooc, wie auch Wachsmuth auf meine erinnerung geschrieben hat. Aber fehlerhaft ist noch der letzte vers, in welchem unarrixog eine sehr unpassende bezeichnung des Sokrates ist. vnárrixog würde nach der erklärung, welche Sextus von dem timonischen υπάτυφος giebt, nichts anderes sein können als ob réleiog arrixóg, κατά τι άττικός, während wir gewohnt sind den Sokrates von alten wie von neuen als das ideal attischer urbanität dargestellt zu sehen. Hier liegt also unzweifelhaft ein fehler, den ich mit ziemlicher gewissheit durch verwandlung des ὑπαττικός in ὑμηττικός beseitigt glaube. Wenigstens wüsste ich nicht wie die sokratische ironie angemessener bezeichnet werden könnte. Vgl. Lucian. praec. rhet. 11 ὑμήττιον (leg. ύμηττικόν vel ύμήττειον) στόμα ανοίγειν. Wenn man sich zugleich daran erinnert, dass der hymettische honig bei aller süssigkeit einen eigenthümlich pikanten beigeschmack hatte, welchen die alten mit δριμύτης bezeichnen, so wird man sich nur noch mehr davon überzeugen, dass des Sokrates art und weise gerade durch

ύμηττικὸς εἰρωτευτής auf das passendste geschildert wird. Aber auch ἡητορόμικτος scheint nicht unverdorben zu sein, und ich würde dafür unbedenklich ἡητορόμυκτος billigen, wenn nicht die verbindung dieses wortes mit μυκτής etwas befremdliches hätte. Dagegen wird schwerlich jemand gegen ἡητορόστικτος, die sophisten mit feinem spott verhöhnend etwas einzuwenden haben. Θιγγάνειν ist in diesem sinne namentlich in εὐσικτος ganz gewöhnlich.

VIII (X)

Πρωταγόρης τ' ἐπίμικτος ἐψιζέμεναι εὐ εἰδώς:
Laertius IX, 52 von Protogoras: οὐτος λόγων ἀγῶνας ἐποιήσατο — ἴνα καὶ Τίμων φησὶ περὶ αὐτοῦ ,,Πρωταγόρης — εἰδώς'. Es ist möglich dass Wachsmuth p. 19 ἐπίμικτος richtig erklärt. Vielleicht aber hatte Timon ἐπίμυκτος, subsannator, geschrieben, ein ἐπίμικτος übergegangen ist und auf Protagoras sehr wohl passt. Dass diese passiven verbalia häufig active bedeutung haben ist bekannt.

IX (LVII)

πολλών λακεδόνων λυμάντορες έλπιδολωταί. Sextus Emp. adv. Math. XI. 171 ai de rotavrat (ron στωικών) υποσχέσεις θηρεύουσι μέν τους νέους έλπίσι ψυχραίς, ουκέτι δέ είσιν άληθείς, παρό και Τίμων τους έπαγγελλομένους την παράδοσιν αυτών έπισκώπτει λέγων Πολλών κτέ. Aus dieser stelle ist λακιδών in die lexica gekommen. Wie kämen aber die in ionischem dialect geschriebenen sillen zu einer dorischen form, wie aκεδών ist? Timon würde ohnstreitig ληκεδώνων geschrieben haben. Aber was heisst ληκεδώι? Die stimme, sagt man. In welchem sinne aber können die viel verheissenden, aber ihre verheissungen nicht erfüllenden stoiker die verderber der stimmen genannt sein? Ich verstehe das nicht. Betrachtet man die worte des Sextus genau, so sieht man deutlich, das ein wort verlangt wird, welches in pikanter weise die bethörten jünger der stoischen lehre bezeichnet. Vielleicht gelingt es einem andern das rechte wort zu finden; mir ist es nicht gelungen. Für έλπιδωλ ωrai haben die handschriften inidolwrai und inidoloral. cius hat αίπυδολωταί, Usener έλπιδοδωταί vermuthet. Mit benutzung des letztern habe ich έλπιδολωταί geschrieben, worauf die worte des Sextus zu führen scheinen. Die stoiker täuschen die erregten hoffnungen.

X (IV p. 78)

Diogenes Laertius VI, 85 τούτου (Κράτητος του χυρικού) παίγεια σέρεται τάδε

πήρη τις πόλις έστὶ μέσφ ένὶ οἵνοπι τύφφ καλὴ καὶ πίειρα, περίρρυπος, οὐδὲν ἔχουσα, εἰς ῆν οῦτε τις εἰσπλεῖ ἀγὴρ μυρὸς παράσιτος οῦτε λίχνος πόρνης ἐπαγαλλόμενος πυγζσιν. Die hervorgehobenen worte haben bis jetzt keinen anstoss gefunden; sie sind aber unstreitig corrumpirt. Das verbum enayallegilai kann nur von denen gesagt werden die mit etwas prangen. So bei Homer ayalloueros nespiyeogir dass sie selbst besitzen. von den schwänen, die sich ihres flügelschlages freuen, muloiour arallousras aralgor von den stuten, die mit ihren füllen prangen, und so durchweg. Es ist daher unglaublich, dass Crates von einem leckermaul gesagt habe, er prange mit den avyai ei-Sollte der ligros als ein hurer bezeichnet werden, ner dirne. so hätte Crates allenfalls έπαγαιόμενος schreiben können. lein es kann hier überhaupt nicht von einem uorros die rede sein. Crates kann nichts anderes meinen, als dass die cynische pera alle üppigen gastmähler ausschliesse, dass weder parasiten noch liederliche dirnen, die unentbehrlichen ingredienzen eines leichtfertigen mahles, zutritt zu ihren gelagen haben. Er schrieb also unzweifelhaft :

οῦτε λίχνος πόρνη ἐπαγαλλομένη πυγῆσιν, noch eine leckerhofte dirne, die mit ihren πυγαίς prangt. Schon Hesiod nennt diese geschöpfe πυγοστόλοι; und wer kennt nicht die Venus καλλίπυγος und den wettstreit des syracusischen schwesterpaars bei Athenaeus oder der lustigen weiber bei Alciphron? Den anlass zur corruptel in dem παίγτιον des Crates lag in dem femininen gebrauche von λίχνος, der die abschreiber befremdete.

Berlin.

A. Meineke.

## 19. Hedyli epigramma. (Athen. IV, 176.)

Hoc Hedyli epigramma nuper Chr. Petersen in pulchra dissertatione de natalitiis Graecorum (Jahrbb. f. class. Phil. Supplem. II, 3, 325 sqq.) emendare studuit. Quod quum ei minus bene cesserit, haud absonum esse putavi, si et ego carmen sane quam salebrosum et scabrum pro virili parte expolirem. Epigramma, quale codd. praebent, tale est:

Τοῦτο Θέων ὁ μόναυλος ὑπ' ἠρίον ὁ γλυκὺς οἰκεὶ αὐλητης, μίμω κην θυμέλησι χάρις, τυφλὸς ὑπαὶ γήρως είχε, καὶ Σκίρπαλον υίον, νήπιον τ' ἐκάλει- Σκίρπαλον εὐπαλάμου

- ἀείδειν αὐτοῦ τὰ γενέθλια τοῦτο γὰς εἰχε
  πῶν μαςπὰν ἤδυσμα σημανέων.
  ηὕλει δὴ γλαύκης μεμεθυσμένα παίγνια Μουσέων
  κὴ τὸν ἐν ἀκρήτοις Βάτταλον ἤδυπότην
  ἢ καὶ Κάταλον ἢ καὶ Πάκαλον ἀλλὰ Θέωνα
- 10. τὸν καλαμανλήτην είπατε, χαίρε Θέων 1).
- 1) Annot. crit. vs. 2. Toup. em. μίμων. v. 3. Casaub. coni. Σχίρπαλος. Jacobs. scr. (τυηλὸς ὑπαὶ γήρως ῷχωχε) Σχερπάλου υἰός. Schweigh. οἴχωχε. v. 4 sq. Casaub. νηπεαχόν τ' ἐχάλει Σχίρπαλος

Hedylus, Moschines poëtriae Atheniensis filius, Hedyles poëtriae frater, Ptolemaeo Philadelpho regnante (c. 260 a. Chr.) floruit. Epigramma nostrum ab eo in honorem Theonis tibicinis defuncti scriptum est. Videamus singula.

Vs. 1. μόταυλος appellatur Theon. Athenaeus l. l. hoc idem esse autumat cum καλαμαύλης (v. 10) s. ὁαπταύλης, calamo i. e. fistula ex arundine facta canens. Sed nibili id est. Qui enim in vocabulo uoravios inesse potest calami notio? Si Theon calamo cecinit, certe ideo non potuit uoraeko, dici. Quid igitur est uoravloc? Ed. Krüger in dissert, de musicis Graecor, organis p. 22 (Gott. 1830.) dicit: 'Monaulos s. tibia simplex antiquissimum instrumentum: confecta erat cornu, calamo, ossibus ferinis', add. Leutsch, griech. Metrik p. 352. Recte hoc. Nam licet in Steph. Thes. non tribuatur vocabulo ejusmodi notio, testantur tamen latini scriptores. Plinius H. N. 7, 56, 57 dicit: Fistulum et monaulum (invenit) Pan Mercurii, obliquam tibiam Midas, geminas tibias Marsyas: Mart. 14, 64: ebria nos madidis rumpit tibicina buccis: Saepe duas pariter, saepe monaulon habet. Qui autem monaulo canebat, monaules solcbat audire (cf. Freund. lex. lat. s. v.); quin apud Marc. Cap. 9, 307 legitur: puer monauliter sonabar H. l. igitur uoravlos dictum est pro uoravlys. - Superadditum statim avilatine (v. 2) haud sane gratum videtur: sed facta post oixei incisione et sublata post ai lyris iungas hanc vocem cum  $\mu i \mu \omega r$  (ita enim cum Toupio legendum). Theon igitur erat tibicen, qui mimos agebat  $(\eta \tilde{v} \lambda \epsilon \iota \ \mu i \mu o \nu \varepsilon)$ , cf. 7 sqq.). Est autem h. l. μίμος ridiculorum imitatio, quae tibiae cantu et saltatione fiebat; cf. Plut. Caes. 52: έτυχε γάρ αὐτοις ἀνήρ Λίβυς ἐπιδεικνύμενος gornger and rai novavlor Davnaros allos. Quanquam verha quoque a tibicine hic illic adhibita esse haud negaverim; μίμοι enim sunt μιμήματα πραγμάτων και λόγων (Plut. quaestt. conv. VII, 4, 4). Tales mimi etiam παίγνια nuncupabantur (cf. ad v. 7)

Vs. 2. ἐν θυμέλησι χάρις i. e. in theatro summa erat hominum voluptas Theon.

Vs. 3. legendum est είχεν καί, Theon senio caecutiens habuit (accepit) vel Scirpalum filium. Scirpalus enim erat pirata notissimus, qui quondam Diogenem Cynicum in Aeginam navigantem

et μίμοι των γελοίων (Galen. 4, 165).

Εὐπάλαμον ἀείδων χτλ. Petersen cum ed. Tauchn. νήπιον ὅντ' ἐχάλει.

- v. 5 sq. Casaub. τοῦτο γὰρ εἰπε τοὕνομα, τᾶν μολπῶν ἤθυμα σηματώνν (i. e. ut significaret dulcedinem cantilenarum illius). Τουρ. τοῦτο
πανημερίων ἡθὺ μάσημα νέων. Jacobs. τοῦτο ở βηχε τὰν παλάμων ἀρετὰν τοῦνομα σημανέων. Schweigh. τοῦτο γὰρ εἰπε, πασᾶν τᾶν ἀρεταν
ἤθυσμα σημ. Ed. Tauchn. τὰν παλαμᾶν ἀρεταν αισιμα σημανέων. Petersen scr. πᾶν ἱλαρῶν μέλπινν ἡθὺ μάσημα νέων. Huetius: τοῦτο γὰρ εἰγε
τᾶν μολπᾶν ἡθὺ τοῦνομα σημανέων. Vir doct, in cod. Scalig. ἐχ πάντων
μερόπων ἡθὺ μάθημα νέων. — v. 7. Casaub. γλεύχους pro γλαύχης. —
v. 8. ἢ τὸν Jacobs. et Schweigh. — ἀχρήβοις Jacobs. — v. 9. ἢ τὸν Κ.
ἢ τὸν Jacobs. — Πάγχαλον Casaub.

comprehenderat et in Cretam deductum Xeniadi Corinthio vendiderat (Diog. L. VI, 2, 74.). Scirpalus Ciceroni de N. D. III, 34, 83. dicitur Harpalus.

- Vs. 4 sq. Lego cum aliis νήπιον ὅν τ' ἐκάλει. Deinde emendandum εὐ καλάμφ ἀείδων αὐτοῦ τὰ γενέθλια, fistulae cantu ejus natalitia pulchre celebrans. Tribuitur ἄδειν etiam lyrae et Achill. Tat. I, 16 habet: ἐμοὶ μὲν ὑμέναιον ἄδειν δοκεῖ τὰ τῶν ἀνέμων αὐλήματα.
- Vs. 5. Leg.  $\tau o \tilde{v} \tau o \ \gamma \dot{\alpha} \varrho \ \epsilon \tilde{t} \lambda \epsilon$ , hoc enim (praedonis Scirpali nomen) sumebat.

Sequitur versus misere laceratus, cuius vulnera aegre persanentur. Accipe et aequi bonique fac remedia nostra qualiacunque. Scribo sic:  $n\bar{\alpha}v$   $\bar{\alpha}v$  vv  $\mu\dot{\alpha}\varrho\psi\epsilon\iota v$   $\dot{\eta}\delta\dot{v}$   $\tau\iota$   $\sigma\dot{\eta}\mu\alpha r\dot{\epsilon}\omega v$ , omnia bona et pulchra eum correpturum esse significaturus. Dictum est  $\mu\dot{\alpha}\varrho\psi\epsilon\iota v$  respectu habito nominis istius praedonii, quod Theon infanti ioculans indidit.

- Vs. 7. Leg.  $\delta$ '  $\mathring{\eta}$   $\Gamma \lambda \alpha \tilde{\nu} x'$   $\mathring{\eta}$ . Nam  $\gamma \lambda \alpha \tilde{\nu} \xi$  erat saltationis genus ridiculum: Athen. XIV, 629. Hesych. s. v. Aliud quid est apud Velleium 2,83 nec correctionis gratia huc trahendum: "(Plancus) cum caeruleatus et nudus caputque redimitus arundine et caudam trahens, genibus innixus Glaucum saltasset in convivio". Pertinet hoc ad Glaucum Pontium, de quo G. Hermannus ad Aesch. I, p. 317 sqq. F. Jacobsius legit  $\Gamma \lambda \alpha \dot{\nu} x \eta \varphi$ , quae erat citharoeda (Theocr. 4, 31. Plut. Mor. 484, 23. 1190, 39. ed. Didot.). Sed eius cantilenae parum puto convenissent tibicini ad lasciviora, quam quae cithara ferebat, (Plut. quaest. conviv. 7, 4, 5.) assuefacto; quo accedit, quod  $\pi \alpha i \gamma r i \alpha$ , quae h. l. memorantur, sunt mimorum genus scurrilitate et spurcitia scatens. (Plut. l. l. Alterum genus sunt  $\dot{\nu} \pi o \partial \dot{\nu} \alpha \iota \varphi$ , longiores eae et maioris apparatus.)
- Vs. 8. Leg. η. Litera r in vulg. lectione rη ex antecedente voce Μουσέων huc irrepsit. Cum Jacobsio lego ἀχρήβοις i. e. qui primam pubem habent (Etymol. Μ. ὁ ἄστι ἀχμάζων). Βάτταλος, cinaedus. Hesych. s. v. explicat ita: καταπύγων καὶ ἀνδρύγυνος. κίταιδος, έκλυτος. Talem igitur hominem tibia canens atque saltans expressit Theon. Etymol. Μ. derivat vocabulum ἀπὸ Βαττάλου τινὸς αὐλητοῦ, ὃς μαλακὸς ὅν καὶ αἰλήματα τοιαῦτα ἐφεῦρεν. Battalus autem, Cotilus cet. tituli erant mimorum, quos Theon egisse dicitur. Lectio vulgaris ἡδυπότην male me habet; nam tibicen saltans vix credo ἡδυνότης esse queat. Legendum est ἡδυπαθη, quod apprime cadit in Battalum.
- Vs. 9.  $K \acute{\omega} \tau \alpha \lambda o \tau$  quid sit, ignoratur. Equidem coniecto  $K \omega \tau \hbar \lambda o \tau$ . Etenim  $\kappa \omega \tau \hbar \lambda o \tau$ , garrulus, dicitur etiam de iucunda et grata loquacitate (Jacobsius ad Anthol. 7, 221), qua quis ad amorem pellicitur. Deinde legendum cum Casaubono  $I \acute{\omega} \gamma \kappa \alpha \lambda o \tau$ , quod mihi h. l. significare videtur puerum amatum. Suid. s. v.  $\kappa \alpha \lambda \delta \sigma$  dicit:  $\kappa \alpha \lambda \delta \sigma$   $\delta \sigma$   $\delta \omega \sigma$   $\delta \sigma$  con figuration of the sum of the sum

Totum igitur epigramma a nobis, quantum eius sieri potuit, expurgatum hocce habes:

Τοῦτο Θέων ὁ μόνανλος ὑπ' ἡρίον ὁ γλυκὺς οἰκεῖ, αὐλητὴς μίμων κὴν θυμέλησι χάρις.
Τυφλὸς ὑπαὶ γήρως εἰχεν καὶ Σκίρπαλον υἱόν, γήπιον ὄν τ' ἐκάλει Σκίρπαλον, εὐ καλάμω 5 ἀείδων αὐτοῦ τὰ γενεθλια· τοῦτο γὰρ εἰλεν, πᾶν ἄν νιν μάρψειν ἡδύ τι σηματέων.
Ηὕλει δ' ἢ Γλαῦκ' ἢ μεμεθυσμένα παίγνια Μουσων ἢ τὸν ἐν ἀκρήβοις Βάτταλον ἡδυπαθῆ ἢ καὶ Κωτίλον ἢ καὶ Πάγκαλον άλλὰ Θέωνα 10 τὸν καλαμαυλήτην είπατε ,χαῖρε Θέων' ¹).
Hfeldae.
C. Volckmar.

#### 20. Lysanders Proscriptionsliste. (Lysias XXV, 16.)

Dass hier nicht mit Scheibe olig. umw. p. 71 und noch andern die liste der dreitausend bürger zu verstehen sei, welche unter der herrschaft der dreissig allein in Athen ihre waffen behalten und als parteigenossen der dreissig die miliz dieser regierung bilden sollten (Xen. Hell. II, 3, 20), sondern eine proscriptionsliste, die unter Lysanders mitwirkung gefertigt wurde, ist eine treffliche vermuthung von Hermann Sauppe, durch welche allein die oben angeführte stelle des Lysias verständlich wird. Da jedoch über die richtigkeit dieser auffassung, wie ich aus pri vatmittheilungen ersehe, noch mehrseitig zweifel gehegt werden, so scheint eine kurze auseinandersetzung nicht überflüssig.

Der sprecher jener rede will darthun, dass man ihn darum, weil er während des regiments der dreissig in der stadt geblieben sei, mit unrecht eines zusammenhanges mit ihnen beschuldige. Keiner werde zeigen können, dass er, was in jener zeit so vielfach geschah, jemanden in haft gebracht, keiner, dass er sich an einem feinde gerächt oder einem freunde begünstigung verschafft habe. Denn gutes thun sei in jener zeit schwer, schlimmes zuzu-

1) Exarata iam scriptiuncula mea vidi Aug. Meinekii editionem Athenaei, in qua versuum lectio sie constituitur:

τοδιο Θέων ό μόναυλος ὑπ' ἡρίον ὁ γλυκὺς οἰκεῖ αὐλητής, μέμων κὴν ὑγμέλησε χάρις. Τυθηλός ὑπαὶ γήφως οἰχωκε, Σκιρπάλου υἰός, νήπιον ὄντ' ἐκάλει Σκίρπαλος Εὐπάλαμον, ἀείδειν αὐτοῦ τὰ γινέθλια · τοῦτο γὰρ εἰχεν, πὰν μαρπάν ἤθυσμα σημανέων. ηὔλει δὲ Γλαύχης μεμεθυσμένα παίγνια Μουσίων καὶ τῶν ἐν ἀκρήτοις Βάταιλον ἡθυπότην, ἡ καὶ Κώταλον, ἡ καὶ Πάκαλον. ἀλλὰ Θέωνα τὸν καλαμαυλήτην εἰπατε, χαῖρε Θέων.

fügen leicht gewesen für jedermann. Nun weist er im einzelnen nach, nicht etwa in wie fern er begünstigungen hätte erweisen können, sondern, was der zusammenhang erfordert, in welcher form damals gewöhnlich gesündigt worden sei, indem er behauptet: "Nicht wird sich nun ergeben, dass ich damals einen Athener auf die liste gebracht, noch dass ich gegen jemanden einen schiedsrichterspruch zu meinen gunsten ausgewirkt, auch nicht dass ich aus den unglücksfällen der bürger reicher geworden sei." Wenn also das bringen auf die liste unter die nachtheile gezählt wird, so kann unter dieser liste nicht das verzeichniss der 3000 verstanden sein, denen als präsumtiven anhängern der dreissig die vollen waffen belassen wurden, weil das vielmehr eine begünstigung war. Ferner mochte es einem einzelnen schwer sein jemanden auf die liste der 3000 zu setzen, da die dreissig das in-teresse hatten wohl zuzusehen, wer auf die liste käme. Dagegen war es leicht jemanden durch blosse angeberei ins unglück zu bringen. Denn solche angebereien waren den dreissig, wie wir aus den übereinstimmenden zeugnissen der zeitgenossen Lysias Isokrates und Plato wissen, sehr willkommen, weil je mehrere sich an übelthaten betheiligten, desto grösser und fester ihr anhang wurde. Und auf angeberei und beschuldigungen gegen bürger vorgebracht gehen offenbar die beiden letzten punkte, nämlich der schiedsrichterspruch und die bereicherung, also auch der erste wegen der liste. Wir müssen uns demnach eine solche denken, durch welche dem, dessen namen man darauf setzte, ein unheil zugefügt wurde.

Nun wissen wir von einer solchen liste aus zwei stellen des Isokrates. In der ersten XVIII, 16 sagt der sprecher: "es wird sich ergeben, dass ich keinen bürger weder in geldbusse gebracht, noch in einen process um leib und leben verwickelt, noch, indem ich ihn aus der zahl der theilhaber am vollen bürgerrecht ausstrich, ihn in die unter Lysanders einfluss gefertigte liste (eig τον μετά Αυσάνδοου κατάλογον) eintrug." - Also ganz die gleichen sachverhältnisse und fast in den gleichen formen wie bei Lysias. - In der zweiten stelle XXI, 2 heisst es: "nach dem regierungsantritte der dreissig strichen den Nikias seine feinde aus der zahl der theilhaber am vollen bürgerrecht, trugen ihn dagegen ein in den μετά Αυσώνδρου κατάλογον. Besonders aus der letztern stelle, wo es die feinde thun, geht klar hervor, dass dieses ausstreichen ein übel war, aber nicht weniger auch das eintragen in jene liste; und beide ausdrücke werden als identisch genommen nicht nur in der ersten stelle, wie Scheibe p. 72 zugiebt, sondern auch in der zweiten. Darum aber ist es unmöglich anzunehmen, dass an beiden stellen ο μετά Αυσάτδρου κατάλογος "in kurzer ausdrucksweise" die liste der bürger, welche von der durch Lysandros eingesetzten regierung angefertigt wurde (also den 3000, welchen man die waffen liess) bezeichne, - diese

3000 sind vielmehr eben jene μετέχοντες τῆς πολιτείας — sondern es ist eine mit Lysander verabredete, unter seiner mitwirkung gefertigte, oder von ihm genehmigte proscriptionsliste.

Wenn wir auch von einer solchen sonst keine kenntniss haben, so sprechen doch dafür alle umstände. Lysander war der abgesagte feind der demokratien, besonders der athenischen, welche der stützpunkt der übrigen war. Mit ihm verabredete Theramenes den umsturz in Athen, und als die einsetzung der oligarchie durch die hetärien auch nach der übergabe nicht von statten gehen wollte, erschien Lysander persönlich in der volksgemeinde zu Athen und befahl drohend die einsetzung. Folgerichtig war er auch besorgt für die erhaltung der neuen verfassung, und da diese bedroht schien, so lange auch nach der hinrichtung jener militärbeamten und angesehenen bürger (Lys. XIII, 17-38) einflussreiche anhänger der demokratie in Athen sich aufhalten durften, so ist seine billigung einer proscriptionsliste natürlich. folgt daraus nicht, dass die nachherige massenhafte austreibung der bürger auf seine rechnung komme; sie fällt den dreissigen zur last, aber dass sie mit billigung der Lakedamonier geschah, zeigt ihre an die staaten erlassene aufforderung, die vertriebenen nicht aufzunehmen. S. Scheibe a. a. o. p. 97.

Aarau, R. Rauchenstein.

## 21. Zu Lysias.

Orat. I, &. 22 sind die worte elding & eyw ort ryrixavra άσιγμένος οὐδεν αν καταλήψοιτο οἵκοι των επιτηδείων viel besprochen. Die hauptschwierigkeit liegt in dem ovder vor entrideiwr. Die meisten beziehen diese worte persönlich: "er werde niemanden von seinen angehörigen zu hause treffen", weshalb Bekker, Bremi, Franz und Förtsch ovdera, Westermann mit Klotz (zu Devar. II, 1, 147) ovder ar änderten; Scheibe behält ovder mit den züricher herausgebern bei, fasst es aber ebenfalls persönlich (jahrbb. f. philol. u. pädag. supplem. neue folge 1, 4, 328, anm. 36). Im allgemeinen würde gegen einen solchen persönlichen gebrauch des ovder, obgleich er doch mehr dichterisch zu sein scheint (Schneidewin zu Soph. O. T. 1194), nichts einzuwenden sein; aber es erscheint sehr zweifelhaft, ob eine persönliche fassung der worte überhaupt in den sinn passt. Man sieht nicht ein. warum nach sonnenuntergang alle angehörigen des Sostratos sollten ausgegangen sein, noch weniger, wie Euphilet davon als von einer ganz selbstverständlichen sache sprechen kann, da es grade im gegentheil sitte war, sich bei sonnenuntergang im hause zu versammeln und nach dem abendbrod es nicht mehr zu verlassen, wenn nicht etwa das eine oder andere familienglied sich zu einem symposion begab, was doch seine anwendung nicht auf alle in-

τήθειοι, an wenigsten auf die weiblichen, leiden würde. Das verhältniss scheint einfach folgendes zu sein: in Athen speiste man nacht um sonnenuntergang (Lysias fragm. 75, 4 Scheibe. Becker, Charikl. I, 417. II, 492 f. I ausg.). Daher glaubt Euphilet, man werde zu hause den Sostratos nicht mehr erwartet und schon zu abend gegessen haben, Sostratos also daheim nichts mehr von lebensmitteln (οὐδεν τῶν ἐπιτηδείων) finden; er lädt ihn also ein, bei ihm zu abend zu speisen; nachdem dies geschehen, geht Sostratos ja doch nach hause, was keinen sinn hätte, wenn er seine angehörigen nicht zu treffen hoffen konnte; Euphilet fordert ihn lediglich auf ourdeinreir, eben weil er von jener in der natur der sache liegenden voraussetzung ausgeht; länger zu bleiben bittet er ihn nicht, obwohl es natürlich gewesen wäre, wenn des Sostratos' angehörige nicht daheim waren. So scheint in die ganze situation nur die erklärung von οὐδεν τῶν ἐπιτηδείων, an die schon Reiske dachte, zu passen: "er werde, da er so spät zurückkomme, daheim nichts mehr zu essen finden". Dass xaralau-Bareir nicht blos, auf personen bezogen, "treffen", sondern auch "finden", von sachen, heisst, zeigen stellen wie Demosth. XXXIV, 8. Plat. Sympos. 174d.

Die zweite schwierigkeit der stelle liegt in der verbindung des durch die handschriften geschützten ar mit dem optativ des futurs, eine construction, die von G. Hermann. Opusce, IV, 166 bezweifelt, von Klotz a. a. o. und Kayser (Philol, XI, 1, 164) mindestens bedenklich angesehen wird. Vertheidigt ist sie, doch ohne recht klare auseinandersetzung der gründe, von Bäumlein, Modi 295 ff. Zunächst ist klar, dass sie als complementes noch eines hinzugedachten conditionalsatzes, etwa ei oixade El foi, bedarf, wie ein solcher in der gleichfalls durch die Mscrr. geschützten stelle Lykurg's w. Leokr. 6. 15 sv yao iore ort - - rovτων πλείστον αμελείν δύξοις αν, εί την παρ' ύμων ούτος διαφύros τιμωρίαν, wirklich dabei steht. Der optativ futuri mit αr wird nun die unter voraussetzung einer andern künftigen handlung als künftig und zwar im sinne des sprechenden oder denkenden unzweifelhaft eintretend gedachte handlung bezeichnen. Denn wenn Kühner &. 468, 2, anm. darin eine pleonastische doppelsetzung des futurbegriffs erkennt, so vergisst er, dass im optativ mit ar noch nicht schlechthin die futurbedeutung, sondern nur die an eine gewisse subjectiv oder objectiv vorliegende bedingung geknüpfte möglichkeit der verwirklichung der handlung liegt, deren wirkliches und unter der stillschweigenden voraussetzung (εἰ οἴκαδε ἔλθοι) in Euphilets sinne ganz unzweifelhaftes eintreten in der zukunst eben erst durch das futur klar und deutlich ausgesprochen wird. Somit scheint in der verbindung ein abweichen von der den Griechen beliebten subjectiven bedingungsweisen auffassung künftig eintretender handlungen nach der objectiven seite hin zu liegen.

XII, 33. Für die redensart πας αὐτοῖς εἶναι im sinne von domi esse fehlte es bis jetzt an belegen und sie hat deshalb auch herrn Hecker mit einen beitrag für sein alle bisherige batavische kritik überbietendes programm de oratione in Eratosthenem trigintavirum Lysiae falso tributa (Leyden 1848) geben müssen. Abgesehen davon, dass offenbar hier ein wortspiel stattfindet zwischen παςεῖναι und πας αὐτοῖς εἶναι, welches schon an sich eine ungewöhnliche redensart rechtfertigen könnte, so ist auch ein ganz analoges beispiel Isokr. II, 30: νόμιζε τῶν τιμῶν ἀληθεστάτας εἶναι μὴ τὰς ἐν τῶ φανερῷ μετὰ δέους γιγνομένας, ἀλλ' ὅταν αὐτοὶ πας αὐτοῖς ὅντες μᾶλλόν σου τὴν γνώμην ἢ τὴν τύχην θαυμάζωσι».

XVIII, 17 will Scheibe hinter ouorour in der zweiten ausgabe mit Bekker doch wieder ein use einschieben. Aber selbst in den schärfsten gegensätzen fehlt das uer, wenn der gedanke nicht schon im voraus den anlauf auch zum äusserlichen ausdrucke der antithese nimmt, nicht blos bei Demosthenes sehr häufig (beispiele in menge in Doberenz observatt. demosthenicae), sondern nicht selten auch bei Lysias, trotzdem er im allgemeinen auf die scharfe bezeichnung der antithesen viel hält; so I, 38: λόγων είρημένων έργου δὲ μηδενὸς γεγενημένου, trotz des geläufigen gegensatzes λόγφ μέν - ἔργφ δέ (ähnlich Demosth. XXIV, 87: τουνομα της τιμωρίας έλιπε, το δ' έργον etc. wo μέν im pr. Σ fehlt, und Eurip. Orest. 444: ὅτομα γὰρ ἔργον δ' οὐχ έχουσιν οἱ φίλοι): ΧΧΙΙ, 15: Δεωδάμαντι γὰρ συμφέρει τοῦτον δοκιμασθήται - υμίν δε τόνδε αποδοκιμάσαι. Am einleuchtendsten ist der haarscharfe gegensatz XIII, 85; τοῦτο οὐδετὶ άλλφ έσικεν η όμολογείν αποκτείναι, μη έπ' αὐτοφώρω δέ.

XXV, 33 ist wohl eine der von conjecturen und emendationen am meisten heimgesuchten stellen des Lysias. Der Palatinus hat dort die unverständlichen worte: έαν δ' υστερον υμίν δι' έτέgous σωτηρία γένηται, τούτους (cod. C: αὐτοὺς) μέν ἐπιλύσεσθαι, έκείνους δε μείζον δυνήσεσθαι. Das επιλύσεσθαι hat man durch die verschiedenartigsten vorschläge zu beseitigen gesucht (am vollständigsten aufgezählt in Scheibe's praefatio); es scheint jedoch, als könne man durch die veränderung eines einzigen buchstabens einen angemessenen sinn herstellen. Der redner spricht von den falschen patrioten, welche à tout prix ihre stelle am staatsruder nöthigenfalls auf kosten des gemeinen besten behaupten und keinen anderen neben sich aufkommen lassen wollen; sie pochen auf ihre angeblich bei der befreiung der stadt erworbenen verdienste und suchen es zu verhindern, dass andere für das wohl des volkes thätig sind, "in der ansicht, dass sie jetzt um der verdienste der befreier willen thun können, was ihnen beliebt, wenn aber später einmal durch andere etwas heilsames für euch geschieht, sie dann in den hintergrund treten und jene grösseren einfluss gewinnen werden". Offenbar wird ein solcher gegensatz

zu dem μείζον δυνήσεσθαι verlangt, und besser als durch Saunpe's υποδύσεσθαι, in welchem doch mehr ein freiwilliges davonschleichen liegt, erhalten wir diesen begriff, wenn wir mit ganz leichter veränderung ἐπιλήσεσθαι, das fut. medii in passiver bedeutung gefasst, schreiben: "sie meinen, sie möchten vergessen, durch den einfluss jener zurückgedrängt werden". Ein solches verschwinden von der politischen schaubühne muss in den worten liegen, das zeigt ja auch der gegensatz zu έξείναι - βούλων-So steht ganz ähnlich von der politischen vergessenheit, der man anheimfällt, αμνημονείν Lys. XXXI, 25: των αύτων ήγουμένους είναι τούς τε κακούς τιμάν και των άγαθων άμνηuoreir. Das fut. medii im sinne des passivs ist auch bei Lysias. obwohl seltener als bei Demosthenes, nicht ungebräuchlich vgl. ΧΧΥΙΙΙ, 7: οὐκέτι ώς ἀρξάμενοι παρασκευάζονται άλλ' ώς άρξοντες (cfr. άρξουσιν καὶ άρξονται Plat. de rep. III, 412 c). XXXIV, 4: ων αντεχόμενοι βεβαίως δημοκρατήσεσθε; und so steht das particip λησόμενος selbst im passiven sinne = έπιλησθησόμενος Soph. El. 1249. Nicht befremden kann der accus. c. inf. τούτους έπιλήσεσθαι, wo man im ersten gliede vielleicht den nomin. c. inf. erwarten sollte; der accusativ erklärt sich einfach durch den gegensatz zum folgenden exeivous (Krüger §. 55, 2, 3), wiewohl selbstverständlich in solchen fällen auch der nominativ stehen kann (vgl. Lys. II, 46. Aeschin. III, 85). Hier wird der accusativ noch natürlicher, da der redner mit dem rovrove, was die beste handschrift für avrovs hat, genau genommen aus dem mit ήγούμετοι begonnenen satzverhältniss heraustritt und um des schärferen gegensatzes zu ἐκείνους willen nicht mit αὐτούς an ἡγούμενοι anknüpft, sondern mit τούτους den satz freier gestaltet, was die länge des auf ήγούμετοι folgenden satzes erleichterte; Lysias spricht die worte nicht mehr unmittelbar wie aus dem sinne der ήγούμενοι, sondern mit hinwendung zu den richtern, die ja schon mit vuir angeredet werden, und mit hinzeigung auf die in rede stehenden personen. Aehnliche schnelle wendungen von der einen zur andern person Lys. III, 28: λέγει ώς ἡμεῖς ἥλθομεν έπὶ τὴν οἰκίαν τὴν τούτου (des λέγων). Cfr. ib. §. 11: οὖτος αίσθόμενος ημοντα τον Θεόδοτον παρεκάλεσε τινας των τούτου (für αύτοῦ) ἐπιτηδείων. Demosth. XXXX, 45: λέγων ὡς ἐκεῖνος έμοι γαριζόμενος πολλά το ύτον (den Boiotos) ήδικησεν. Endlich dürfte eine empfehlung für ἐπιλήσεσθαι vielleicht auch darin liegen, dass wir dann eins der bei Lysias so beliebten homoioteleuta (έπιλήσεσθαι - δυνήσεσθαι) bekommen.

Welche von den vielen zur besserung der folgenden worte τὸ αὐτὸ πάντες vorgeschlagenen emendationen (die neueste von Richard Müller, Philol. XII, 2, 237) die beste sei, darüber wage ich kein urtheil; den schriftzügen ziemlich nahe kommend und zum sinn passend, wäre vielleicht διὰ τοῦτο πάντος; πάντος empfiehlt sich vor πάντες besonders deshalb, weil nicht darauf der

nachdruck liegt, dass sie alle, sondern dass sie überall, bei jeder gelegenheit im wege sind, wo andere etwas zum heile des staates unternehmen wollen.

Rogasen.

Hermann Frohberger.

# 22. Zu Plato Apol. c. 27, p. 37 C. D.

Πολλή μέντ' αν με φιλοψυχία έχοι, εί ούτως αλόγιστός είμι. ώστε μη δύνασθαι λογίζεσθαι, ὅτι νμεῖς μεν ὅντες πολῖταί μου οὐχ οἰοί τε ἐγένεσθε ἐνεγκεῖν τὰς ἐμὰς διατοιβὰς καὶ τοὺς λόγους, άλλ' ύμιν βαρύτεραι γεγόνασι καὶ έπιφθονάτεραι, ώστε ζητείτε αύτων νυνί ἀπαλλαγήναι. άλλοι δε άρα αύτας οισουσι έαδίως. πολλου γε δεί, ω 'Αθηναΐοι. Die erklärer bemerken zu den worten άλλοι δὲ ἄρα αὐτὰς οἴσουσι ραδίως mit recht, dass diese nicht mehr von dem vorhergehenden ozu abhängig, sondern die frühere construction aufgegeben sei. Eben so richtig nehmen sie an, dass der sinn dieser worte sein müsse: "wenn ihr, die ihr doch meine mitbürger seid, meine gespräche nicht ertragen konntet. so werden andere sie noch viel weniger ertragen können". Wenn sie aber nach Fischers vorgang sagen, diese worte seien ironisch zu nehmen, so bin ich anderer ansicht. Die ausleger haben noch kein beispiel beigebracht, dass nach einem ironischen satze eine verneinung desselben durch πολλοῦ γε δεῖ folgte. Wohl aber steht πολλου γε δει häufig als antwort nach fragen, sowohl nach fragen eines anderen als nach eigenen, sogenannten rhetorischen fragen. Nach der frage eines andern steht es Euthyphr. c. 4, p. 4 A: Εὐθ. τί δέ; πετόμενόν τινα διώχεις: Σω. πολλού γε δεί πέτεσθαι, ός γε - πρεσβύτης. Nach eigenen fragen steht es Apolog. c. 21, p. 32 E. Phaedr. c. 1, p. 228 A. Namentlich findet es sich in sätzen mit uer - de α̃οα, wenn a minori ad maius geschlossen wird. So Phaedon. c. 29, p. 80 C: έννοεις οδν, ότι, έπειδαν αποθάτη ὁ ανθρωπος. τὸ μέν ὁρατὸν αὐτοῦ, τὸ σῶμα — ἐπιεικῶς συγτὸν ἐπιμένει γρόνον - ή δε ψυχή άρα, το άειδες, - εύθυς διαπεφύσηται καί απόλωλεν, ως φασιν οί πολλοί ανθρωποι; πολλού γε δεί, ω φίλε Κέβης τε καὶ Σιμμία. So werden denn auch an unserer stelle, wo ebenfalls a minori ad maius geschlossen wird, die worte: αλλοι δὲ ἄρα αὐτὰς οἴσουσι ράδίως als frage zu fassen sein, worauf dann der fragende selbst mit den worten πολλου γε δεί die antwort giebt.

Heilbronn.

Finckh.

## 23. Zu Hesychius.

Hes. ἀνεσθίων· μηκέτι ἐσθιομένων und ἀναιέστιον· μηκέτι ἐσθιόμενον. Meineke hat diese glosse in jüngster zeit zweimal besprochen Philol. XIII, p. 519. XIV, p. 43, und entweder ἀπεσθίων μηκέτι ἐσθίων oder lieber ἀπεστίων μ. ἐστιωμένων vorgeschlagen. Ich kann jetzt die quelle der glosse nachweisen in dem fragment des Demonikos beim Athenäus IX, 410 D:

έσπουδάκει δ' έκαστος ώς αν έσθίων αμα τ' όξύπειτον ανδρα και Βοιώτιον,

wo Meineke Casaubonus correctur έστιῶν aufgenommen hat. Die alten scheinen die stelle anders interpretirt zu haben. - årarδές· ούχ εὐάρεστον. Lies ἀναδές. — ἀρύει· ἀντιλέγει. βοῦ. Koens αντλεί ist richtig; βοά ist in βοηθεί zu verwandeln und auf ἀρήγει zu beziehen, wie aus Bekk. AG. 448, 28 hervorgeht. S. Cobet Nov. Lectt. p. 170. - αμέσω · ωμοπλάται. Das wort ist untadelig, wahrscheinlich ein tarentinisches. Man vgl. über dasselbe H. Schweizer in der monatsschrift des wissensch. vereins in Zürich 1858 III, 9. 10 p. 298 und G. Curtius grundzüge der griech. etymologie p. 304. - P. 357 bespricht Curtius das vocalisirte digamma. Er hätte daselbst eine sehr interessante hesychische glosse benutzen können: ζόασαν σέβεσον. So hat der codex. H. Stephanus schreibt σβέσον. Ζβέσον ist aus Eustathios bekannt. Das  $\bar{\delta}$  vertritt also die stelle des  $\hat{\beta}$  oder richtiger das digamma wie in  $\delta o \acute{a} r = \delta_F \acute{a} r$ ,  $\delta \acute{a} r$ ,  $\delta \acute{\eta} r$ ,  $\delta \acute{a} e$ ,  $\delta \acute{\eta} e$ ,  $\delta \acute{a} e$ ,  $\delta \acute{q} e$ ,  $\delta \acute{$ II, p. 51). Ich glaube auch in ζόασον cretischen dialect zu erkennen, dem auch die verwandlung des  $\bar{\epsilon}$  in  $\bar{\alpha}$  eigenthümlich ist. Wenn bei Hesych Zóec. In voraufgeht so ist weder mit Musurus ζόε· ζη, noch mit Lobeck rhem. p. 20 ζόε· ζη ζηθι zu schreiben, sondern Coes. The oder Cons. Tree. Ersteres ist cyprisch = Zóeic.

Hes. Σύμφρα (nach συμφράδμονες) θυσία τῷ (l. τις) Απόλλωνι τελουμένη. Ist die glosse laconisch? Denn das opfer hiess doch wohl Θυμβραῖα? Möglich jedoch, dass unter den vielen formen, in welchen diese gottheit auftritt Θυμβραῖος Θύμβριος Δύμβριος Ζυμβραῖος auch Συμβραῖος oder Συμφραῖος vorkam, eine erweichung des härteren Ζυμβραῖος.

Θιάρατος: εύητος. Ich vermuthe θιάρατος: εύντός aus θιός und άρασθαι.

 $K\dot{\eta} \varrho \tau \epsilon \alpha \cdot \tau \dot{\alpha} \times \dot{\epsilon} \varrho \delta \eta$ . Ist wohl kein blosser schreibfehler für  $\times \dot{\epsilon} \varrho \delta \epsilon \alpha$ . Ich halte die glosse für kretisch und zweißle nur ob gegen das alphabet  $\times \dot{\eta} \varrho \epsilon \alpha$  geschrieben werden darf, oder  $\times \dot{\epsilon} \varrho \tau \iota \alpha$  zu lesen ist. Man vgl.  $\pi \dot{\eta} \varrho \iota \xi \cdot \pi \dot{\epsilon} \varrho \delta \iota \xi$ .  $K \varrho \dot{\eta} \tau \epsilon \varsigma$  (Ahrens II, 112. 159),  $\pi \dot{\eta} \varrho \alpha \xi \varrho \sigma \cdot \dot{\alpha} q \dot{\varrho} \delta \epsilon \nu \sigma \varrho \sigma$ , was auf  $\pi \dot{\epsilon} \varrho \delta \epsilon \iota \sigma$  führt,  $\tau \dot{\epsilon} \varrho \iota \iota \varrho \sigma \varsigma$ .  $\delta \dot{\epsilon} \varrho \sigma \varrho \varsigma$ .  $K \varrho \dot{\eta} \tau \epsilon \varsigma$  (Lobeck rhem. p. 136 Ahrens dial. II, 83. 122. 210).

Oἴδημος· ψεκτός. Die conjectur Albertis μωμητός liegt weit ab. Ich lese ἀοίδεμος· ψεκτός; das wort heisst ja ebensowohl berühmt, wie übelberüchtigt. Vgl, II. VI, 358.

 $\Delta \varpi i \alpha \cdot \delta \mu o i \alpha$ . Ich freue mich von dieser glosse jetzt nicht nur die quelle angeben, sondern auch sie eben so leicht wie sicher emendiren zu können. Man lese  $\delta \delta \omega \cdot \delta \alpha$ .  $\delta \alpha$ . Gemeint ist Hermipp. Moer. fr. IV:  $r_1 \times \tilde{\alpha} \delta \cdot \tilde{\omega} \alpha \lambda_1 \partial i r_1 r r \mu \tilde{\alpha} \times \tau_2 \alpha r$ . Auf dies stück des Hermipp ist wie ich glaube auch der vers unterm worte  $r_1 \nu \mu \phi \circ \beta \alpha r \sigma_1 r \sigma_2 r \sigma_3 r$ 

Hes.  $\alpha$  7603 ἀρχολαβών· ἢ ἐργολαβών. So der codex. Meineke ἀρχολαβών· ἐργολαβών. Ich möchte jetzt glauben, dass wir eine glosse der Eleer vor uns haben, welche für ἔργον mit digamma  $\underline{\digamma}$ άργον sagten: also  $\underline{\digamma}$ αργολαβών. ἐργολαβών. Ζυr glosse α 7273 trage ich das von allen übersehene  $\pi$  έρχολαβών. τὰ ἰστοῦ περιπλέγματα nach, was weiterhin  $\pi$ ευχάνα geschrieben und ἰστοῦ παράπλεγμα erklärt wird.

Hes. α 5574 ἄνυρος· ἄδικος. Schreibt man ANTPOC so springt in die augen, dass das wort aus AAITPOC verdorben ist. -

Hes. a 4069. 70 ' Αμφιμνσίων · Δημήτρια ζῶα. ' Αμφιμνσίων · ή Δημήτηρ. Es scheint ἀμφὶ Μνσαῖον geschrieben werden zu müssen. Das Mysäon bei Pellene ist aus Pausan. VII, 27, 4 bekannt: Πελλήτης δὲ ὅσον στάδια ἐξήκοντα ἀπέχει τὸ Μνσαῖον ἱερὸν Δήμητρος Μνσίας · ἰδρύσασθαι δὲ αὐτὸ Μύσιόν φασιν ἄτδρα ' Αργείον κτλ. Eine glosse scheint das fest der Demeter Mysia, die andere den beinamen der gottheit selbst zu enthalten. Man könnte danach 4069 ermuthen ἀμφὶ Μνσαῖον Δημήτρεια· ζ. In ζ läge die dauer des festes, sieben tage nach Pausanias.

Hes. χααρτίας · βάτραχος. Soping hatte χοαξίας vermuthet; der Thes. L. Gr. lässt das wort mit einem fragezeichen als verdächtig gestempelt laufen. Vermuthlich war der frosch als hüpfer, springer bezeichnet, und eine dialectische nebenform von σχάρτας dürfte der wahrheit nahe kommen. Etwa χαρτίας für σχαρτίας? — Unter χαχόχτημος malas tibias habens hat Thes. IV, c. 833 C die glosse χαχόχτημος, χαχόρθαρτος χάχόσσος untergebracht. Es scheinen zwei glossen in eine verschwommen χαχόχμητος · χαχόσιτος, wie ἄχμητος · ἄσιτος und das aus Callimachus bekannte χαχόχτημος. — Dass χαχή χότις ·

κακὸς ὅλεθρος bedeutet habe, wofür bald darauf κάκοτες· κακὸς ὅλεθρος auftritt, ist zwar möglich, wenn κότις als die erde, welche den gefallenen deckt, gefasst wird, aber doch nicht recht glaublich. Vielleicht lautete die glosse κακὴ κοτή oder κακκοτή =

κατακονή. — Die glosse κάνδη γυνη ή και, wo Musurus eine lücke annahm wird gewöhnlich Καιδάκη γυνη ή Καιδάκη (Καιδάκλου Meineke), geschrieben. Allein obschon dadurch die alphabetische ordnung gewahrt wird, glaube ich doch darin eine blosse verderbniss und wiederholung der glosse: καιδυτάνη η καιδίλαι erblicken zu müssen. — και αιανόν κατά τὸ πρέπον. Mit recht verweist man auf και αίσαν. Es scheint streng lakonisch και αίαν zu schreiben, wie μῶά πᾶά ποῆαί u. a. m. Ebenso ist και αιανεῦαι και καιανεῦαι in καιανεῦαί zu verwandeln: daher habe ich keinen anstand genommen auch ἐσιγνάαι in ἐσιγνάαι = ἐσιγνάσαι zu verwandeln. Aber καινίτα ἀδελφή offenbar καινήτα = κασιγνήτη, was mir früher laconisch schien, halte ich jetzt für paphisch, da die laconischen inschriften die form κάσις anerkennen.

Hesveh. ὁπίττομαι οὐ πείθομαι. Βοιωτοί, Ueber diese stelle ist gerade zur genüge gehandelt worden, ohne dass ein befriedigendes resultat herausgesprungen wäre. Der grund lag wohl darin, dass auch Photius 342, 8 die offenbar verkehrte erklärung οὐ πείθομαι bietet, während er ὁπλίττομαι suo loco schreibt, und fortfährt και τουτο Βοιώτιον. 'Αριστοφάνης Εκκλησιαζούσαις. In den ecclesiazusen steht nichts der art, wie auch Ahrens Dial. I. p. 176 bemerkt, der auch II. p. 517 mit seiner coniectur οπλίττομαι φυλάττομαι fehlgreift. Böckh C. Inscr. I. p. 45 hatte gemeint "ad sermonem non ad scripturam pertinet" was er p. 723 ff. dahin erklärt o sei gleich ov und für nittonus sollte genau genommen πίττομη geschrieben werden. Die sache vereinfacht sich sehr, wenn man οπίττομαι ου πείθομαι. Βοιωτοί abtheilt. Man sieht dann dass οπίττομαί σου πείθομαι = οπίζομαι σου zu lesen ist. Stösst man sich aber an der unböotischen form σου für τεούς, so bleibt (ούκ) οπίττομαι· οὐ πείθημαι als genügendes auskunftsmittel. Vgl. ή φμανίζετο. ούκ ην άρμόζον, woselbst Lobeck Parerg. p. 622 ούν ηραανίζετο herstellt, Meineke οὐκ ἡρμενίζετο vermuthete.

Hesych. ἴττν  $\gamma \alpha \cdot ἐκπληκτικά.$  Αἰσχύλος. Ist wohl aus ἀτ[τ]νζηλά verdorben. — ἴτθ α ι · καθίσαι ist böotisch und sollte εἴτθ α ι · καθήσθαι heissen. Vgl. Ahrens l. p. 177. Il. p. 103. — In κάθυισον · κάθυσον steckt wohl χήδρισο · κάθησο d. i. καὶ ἤδρισο, wie auch L. Dindorf für ἔδρισον · καθήσο (sic) ἤδρισο vermuthet hat.

Hesych,  $\sigma \pi \alpha \dot{v} \circ r \vartheta \varepsilon \varsigma$ :  $\Sigma \alpha \lambda \alpha \mu i r \iota \sigma \iota$ . Hier hat ein gründliches verderbniss statt gefunden. Wir haben es mit einer glosse der salaminischen Kyprier zu thun und zwar einem imperativus aoristi:

CHATON: θές. Es ist dieselbe, welche oben EN ATON: ἔνθες Κέπριοι lautete, und von uns in "ENATON: ἔνθες (πόδα) corrigirt wurde. — ὕγγεμος συλλαβή Σαλαμίνιοι wird klar durch ἀπόγεμε ἄφελκε, Κύπριοι.

Hesych. ἦρᾶτον τὸν ἢρἐαστρατιόν. Sollte in στρατιόν nicht vielleicht Στράτων, dichter der mittlern oder richtiger neuern Komödie angezogen werden? Lesen wir τὸν ἱερέα. Στράτων und erinnern uns, dass in dem grossen uns erhaltenen fragmente die opferbedürfnisse in homerischen glossen verlangt werden, so scheint es nicht zu kühn an ἀρητ]ῆρα als das erklärte wort zu denken. — Früher hatte ich an Ἡρατον = Ἐρατόν τὸν Νιρέα στρατηγόν

gedacht.

Hesych. η ραίνει· ληρεί. Codex ηραινεί. Man hat η ρης. άφρων verglichen, was wohl aus πάρηρος verderbt ist. Lobeck Path, El. p. 111 wollte Angatres. Ich denke Koaires nAngoi wird richtig sein. Was gleich darauf folgt Houser 'Hounkea (Iunonius ühersetzt Alberti) erweist Cyrillus 171 als fehler. Er hat ἥ ο ω α· τὸ τ Ἡρακλέα λέγει. Das that z. b. Pindar und Apollonios von Rhodos. Und nun erhellt was Hesych will, wenn er s. v.  $\eta_{\varrho} \cdot - \eta$  alkų kai olvo, erklärt. Man meinte er verwechsele no mit elao. Aber er hat es jetzt gar nicht mehr mit no sondern mit  $\eta_{\rho\alpha}$  zu thun,  $\eta_{\rho\alpha} = \dot{\alpha}_{\rho\alpha}$  (Apoll. Dysc. de coni. p. 490), ήρα = ἔρα, ηη, woher das adverb ήραθεν EM. 436, 26, und ηρω Άλκινόοιο aus Hom. Od. ζ 302. - Weiterhin wird ηρού. κατηρού erklärt. Man lese ή ρ ω · κατηρώ freilich gegen die alphabetische ordnung; aber ἀράομαι pflegt durchweg durch καταράομαι erklärt zu werden. - ήρούσταζον ενήδρενον ist nichts. Es verbirgt sich dahinter das laconische κρουπτάζειν, wofür sie auch κυρβάδδην sagten. Vgl. Eur. Helen. 542, von Hesych. έrεδρεύομαι erklärt.

Hesych. ἀνάπαπλον. ἀνοίμωξον. Ich habe in der ausgabe ἀνάπλωσον conjicirt, was oft durch ἀνοίγνυμι erklärt wird. Allein, wie von οι οίζω εία εἰάζω u. s. w. wird, kann von παπαί auch παπαιάζω gebildet werden, dessen aorist dann sehr wohl durch ἀνοίμωξον wiedergegeben werden kann: ἀναπαπαίασον ἀνοίμωξον.

Hesych. Βαιῶτις· 'Αφροδίτη· παρὰ Συρακουσίοις. Brieflicher mittheilung L. Prellers verdanke ich folgende bemerkung.

Die glosse ist unverderbt, eine zusammensetzung aus  $\beta a \iota i \dot{\sigma} \varsigma$  und  $o \dot{\nu} \varsigma$ , die kleinohrige, keine unebne bezeichnung für die göttin der schönheit. Danach wäre  $B a \iota \omega \tau i \varsigma$  zu schreiben.

Hesych. ἀτίλεσθαι· συστρέφεσθαι lies συτίλλεσθαι· συστρέφεσθαι. Ebenda halte ich jetzt die correctur des Musurus ἀτοίσει· ἀταφέφει für ἀτίσει für richtig. Vgl. ἤτοισται und

παροισθέντες.

Hesych. ἐριφιήματα ἔριφοι. Λάχωτες. Meineke schlug ἐρίφεια φέρματα ἔριφοι vor, und bezog Λάχωτες auf die vorhergehende glosse. Allein, wie ich jetzt sehe, verbietet καρν-

ήματα· κάρνα Λάκωτες jede änderung.

Αεύσετε δράτε, βλέπετε. Es ist wohl zu schreiben λεῦ(σ)σέ τε δοα τε, βλέπε τε aus Aesch. Eum. 255: ὅρα ὅρα μάλ' αὐ,

λευσσέ τε πάντα, μη κτλ.

 $\lambda \iota \alpha \mu \alpha' \vartheta \varphi \alpha \iota^2 \gamma \iota \alpha \lambda \varphi \tilde{\varphi} \cdot \lambda \iota' \alpha r \alpha' \mu \alpha \vartheta \omega' \delta \varepsilon \iota$ . Ich glaube dass  $\delta \iota \alpha' \mu \mu \varphi$  zu lesen ist, oder wenigstens  $\delta \iota \alpha \mu \alpha' \vartheta \varphi$ . Aehnlich wird  $\lambda \iota' \eta \mu \circ \varsigma \cdot \psi \alpha' \mu \alpha \vartheta \circ \varsigma$ , was Lobeck paral. p. 398 nicht corrigiren konnte, zu bessern sein.

λίγατας· είδος τέττιγος Λάκωνες, worüber m. s. Lobeck Aglaoph. p. 848, kann keine richtig gebildete form sein; wie ξαίνω ξάντης, φαίνω — φάντης u. s. w. bilden, muss λιγαίνω λιγάντης erzeugen; also λιγάντας.

Μηρύσαντο · συνέστειλαν. Wohl aus Soph. fr. 729 b.

Cόταρον φωμαλέοτ. Man schreibe Ιζοταρόν d. i. Κοταρόν, was Hesych durch δραστικόν, πίσνα, εὐτρασή erklärt. Aehnlich ist ΚΟΓΚΑΛΟC aus ΚΟΝΙζΑΛΟC κονιορτός entstanden, vgl. Lob. Proll. p. 104.

nlerer enereleger. Lies negirer.

Jena.

M. Schmidt.

#### 24. Catoniana.

1. Der name der Aborigines, welchen uns unter den römi-

schen historikern bekanntlich zuerst Cato und G. Sempronius [Tuditanus] überlieferten, hat schon eine masse ausdeutungen erfahren, ohne dass je eine recht genügt hätte. Der erklärung aberrigines (umherirrende, Suebi) widerstrebt die grammatik ebensosehr, als wenn man mit rücksicht auf origo entweder yeraoyat (vorfahren) oder gar "vonanfanganer" d. h. einen von den späteren geschichtschreibern erfundenen gesammtnamen für die älteste bevölkerung erkennen wollte. Dass die endung -es nicht abschrecken darf, einen singularis der sogenannten zweiten anzusetzen, erkannte schon Niebuhr (vorträge über röm. geschichte I, 102, Isler), und formen wie duomvires, conscriptes, magistres, Memmies, Modies, Vituries, Vesvies, Cavaturines, Mentovines, zu denen das von Cato selbst im anfange der origines gebrauchte ques tritt, brauche ich nur zur bestätigung, nicht zur belehrung herzuschreiben. Die endung -igines ist darum auf einen singular -iginus oder syncopirt -ignus zurückzuführen, der mit privignus ambignus abiegnus aprugnus (Lucilius bei Charis. p. 83 Keil) u. s. w. zusammenzustellen und offenbar dem etruskischen -cne (Cecne, Lecne), griechisch -yerns zu vergleichen ist. Quid multa? ich erkenne in den Aboriginern lediglich eine missverstandene und darum verunstaltete form von Arborigines ("baumgeborene") mit bezug auf die uralte und unendlich weit verbreitete sage, dass das menschengeschlecht aus bäumen entstanden sei; wir hätten also hier die echten italischen autochthonen. Wäre gewiss, dass Ram-nes (wo auch -es statt -i) mit ramus, Pinarii mit pinus (auch name eines sohnes von Numa), Peucetii mit πεύκη (sapinus) zusammenhiengen, so gewönne die baumsage für Italiens vorzeit immer grössere historische bedeutung.

2. Die allitteration und selbst das vorkommen ganzer verse bei prosaikern ist noch zu wenig untersucht, als dass sich darauf feste schlüsse bauen liessen. Nur soviel kann als ausgemacht gelten, dass den älteren geschichtschreibern sehr häufig volkslieder zur grundlage dienten, und wo Cato im ersten buche der Origines dieser gedenkt (Tuscul. I, 2, 3. IV, 2, 3. Brut. 19, 75), sprach er höchst wahrscheinlich von seinen quellen. Die vorhandenen fragmente zeigen noch an vielen orten diesen poetischen einfluss, den Cato selber vielleicht nicht einmal verwischen wollte, z. b. im fünften buche (Nonius p. 103 s. v. pisculentum) den saturnier

Fluviúm Narónem mágnum — púlcrum písculéntum.

Noch mehr wahrscheinlichkeit einer ursprünglich dichterischen fassung haben die catonischen hausregeln (Paulus p. 83 und 51)

Aedifícium aestáte frígidum — hícme fórmídum. Culignam in féno graéco — pónito út bene éleat,

mit denen die p. 93 und 123 befindlichen längst als metrisch anerkannten witterungsbeobachtungen zu vergleichen sind. Andere metra bei Cato verdienen wenigstens bemerkt zu werden; ich finde zweimal den trochäischen octonar, in demselben fünften buche der Origines (Priscian X. p. 510 Hertz):

[At] quod eorum némo quisquam quícquam mihi ignotúrus est,

und im sechsten (Gellius XX, 5, 13):

Itaque ego cognóbiliorem cógnitionem esse árbitror, beidemale mit unverkennbar gesuchter annomination.

Carlsruhe.

W. Fröhner.

## 25. Lectiones Vergilianae.

(Nachträge zu Philol. Supplem. bd. I, heft 3.)

P. 332 war die zuerst von A. F. Näke im vorworte zum sommer-lectionscatalog d. j. 1838. p. v—viii (Opusc. vol. I. p. 266 sqq.) nachgewiesene einschaltung eines mit den worten Αὐτὰψ 'Οδυσσευς beginnenden neuen gedichts bei Homer, II. 1, 430, nicht unerwähnt zu lassen.

P. 335 zu Aen. 2, 691 ware eine ausführlichere darlegung am orte gewesen. Der grammatiker Probus (p. 14 ed. K.) sagt, Anchises sei des vermögens der weissagung und einer besondern göttlichen begabung gewürdigt worden. Dies belegt er durch das zeugniss des Ennius, Navius, Vergilius und fügt den worten des letzteren: "Et, si pietate meremur, Da deinde augurium, pater, atque haec omina firma" folgendes hinzu: "Nisi enim petisset omina, numquam confirmari optasset. Dehinc visa stella ait: Vestrum hoc augurium, vestroque in numine Troia est." Der satz Nisi enim . . , optasset steht in keinem zusammenhang mit dem vorhergehenden. Es unterliegt fast keinem zweifel, dass folgende worte, oder ähnliches ausgefallen sei: "Sic enim, augurium legendum, non auxilium." Wenn Probus dann fortfahrt Dehinc visa stella etc., so will er durch die worte Vestrum hoc augurium theils seine coniectur erhärten, theils die divinatorische gabe des Anchises ins licht stellen. Zu letzterem zweck reiht er noch ein beispiel aus dem dritten buche der Aeneis an. Wollte man übrigens in den worten Nist enim . . . optasset keinen binweis auf eine conjectur des Probus erblicken, so würde man die variante augurium als product eines blossen gedächtnissfehlers ansehen dürfen, wie Ecl. 1, 60 aequore statt gethere (Lectt. Vergil. p. 311). p. 6, l. 6 Ecl. 9, 14 componere statt incidere, p. 46, l. 19 Aen. 8, 277 immissa statt innexa.

P. 338 z. 8 v. o. habe ich vergessen, den namen Marus durch die stellen bei Silius It. 6, 74. 98. 136 zu beglaubigen.

P. 349 (zu Aen. 7, 759) habe ich die auctorität Quintilians Inst. Orat. 9, 3, 34 übergangen, welcher die form Anguitiae, und zwar, wie es scheint, allen bekannten handschriftlichen überlieferungen zufolge, bestätigt. Andrerseits konnte p. 387 bemerkt

werden, wie Quintilian den vers der Aeneide 1, 109 in einer weise tadle, dass man kaum glauben möchte, Vergil habe einen so schlechten vers gemacht.

Die erwähnung Quintilians veranlasst mich, einige andre bei ihm vorkommende stellen anzugeben, die ich für die Lectiones Vergilionae zu benutzen verabsäumt habe. Hierher gehört der von Lachmann bestrittene gebrauch von despicere in der bedeutung von xadovar, p. 314. Quintilian l. 6. Procem. 6. 4 "nullam terras despicere providentiam." - Die von Madvig an der p. 363 bezeichneten stelle angenommene möglichkeit, dass Cicero sich der form dixti bedient habe, wird Quintilians bestimmtem zeugnisse zufolge, 9, 3, 22, zur gewissheit. - P. 367. Dieselbe elliptische kurze, wie in quoquo modo, findet 7, 2, 35 statt in den worten "accusatoris est efficere, ut ad quidquid faciendum causae valere videantur." Plutarch. Cat. mai. c. 27 ,,το περί παντὸς οῦ δήποτε πράγματος γιώμην ἀποσαίνεσθαι." Der gleiche gebrauch von bousoir bedarf nicht erst der anführung eines besondern beispiels. - P. 393. Auch Quintilian hat einmal aut - aut statt partim partim, 3, 5, 1.

Endlich habe ich p. 354 dreimal, z. 4, 7 u. 8 v. u., Caedicus statt Remulus geschrieben, ausserdem aber übersehen, dass schon Servius die worte Post mortem auf den Remulus bezieht, wiewohl er sie kurz vorher, vs. 360, unverkennbar auf nepoti bezogen hat.

Dresden.

Philipp Wagner.

#### 26. Zu Horaz.

I. Carm. I, 3. 1: Sic te, diva potens Cypri habe ich oft erläutert, aber niemals mit ganz gutem gewissen, und, wie ich weiss, sind andere in gleichem fall. Offenbar ist sic nicht δειχτικῶς gemeint, und lässt sich nicht, wie geschehen, mit ita in Sat. II, 2, 124 vergleichen, mit Et venerata Ceres ita culmo surgeret alto! wo eine die mannshöhe andeutende handbewegung dem verständniss zu hülfe kömmt. Und will man es elliptisch, durch sic ut cupio erklären — durch welche geberde liesse sich denn der herzenswunsch andeuten? Darum beruhigt man sich, meines wissens allgemein, bei folgenden parallelen: Sat. II, 3, 300:

Stoice, post damnum sic vendas omnia pluris:

Qua me stultitia . . . insanire putas?

d. h. mein guter wunsch für dich ist an die bedingung geknüpft, dass du mir folgende frage beantwortest. Eben so Tibull. I, 4, 1: Sie umbrosa tibi contingant tecta. Priane. Ne capiti soles ne noceantque nives: Quae tua formosos cepit solertia?

Oder mit nachstellung dieses bedingenden sic: Tibull. II, 6, 29:

Parce! per immatura tuae precor ora sororis: Sic bene sub tenera parva quiescat humo!

Und etwas auffallender Tibull. II, 5, 121:

Adnue! sic tibi sint intonsi Phoebe capilli, Sic tibi perpetuo sit tibi casta soror!

Denn ganz wörtlich gefasst enthält dieser wunsch eine arge drohung und eventuelle verwünschung gegen Apollo, wenn er nicht willfahre; während doch der dichter nichts anderes sagen will als: sic (oder si adnueris) tuam caesariem Dianaeque castitatem carmine celebrabo. Eben so lässt Medea in Eur. Med. 714 auf ihre bitte ourteioor folgen:

ούτως έρως σοι πρίς θεων τελεσφόρος γενοιτο παίδων καύτος ὅλβιος Θάνοις!

Allein mit allen diesen stellen hat jenes Sic te, diva potens Cypri trotz der äusseren ähnlichkeit doch keine verwandtschaft. Denn nach analogie jener wunschformen würde hier Horaz das schiff um Virgils richtige beförderung bitten und unter dieser bedingung ihm eine glückliche fahrt wünschen — also die mittel zur glücklichen landung als belohnung der glücklichen landung. Ist das poetisch? oder auch nur vernünftig?

Diesem bedenken und jenen zweifeln über die interpunction, die der aufsatz von Obbarius im Philologus XI, 4 p. 650-656

verzeichnet, hilft eine leichte verbesserung ab:

Sic te diva potens Cypri,
Sic fratres Helenae, lucida sidera,
Ventorumque regat pater
Obstrictis aliis praeter iapyga,
Navis, quae tibi creditum
Debes Virgilium, ut finibus Atticis
Reddas incolumem, precor,

Et serves animae dimidium meae!

So ersleht Horaz mit sic die bedingungen einer glücklichen fahrt von den verschiedenen gottheiten, deren schutz der schisser bedars: von der Venus marina (Od. III, 26, 5. IV, 11, 15) eine so ruhige see, von Castor und Pollux (Od. I, 12, 26) einen so heiteren himmel, von Aeolus einen so günstigen fahrwind, dass das schiss seine pslicht erfüllen könne. Begreislich bezieht sich nun precor auf regat, nicht auf reddas et serves, und enthält die ganze periode nicht erst einen wunsch für: und dann eine bitte an das schiss, sondern nur eine bitte an jene drei gottheiten, dem schiss, das er anredet, die lösung seiner aufgabe möglich zu machen.

Gern möchte ich der textesänderung überhoben sein; allein das consecutive ut, ὄστε ist nicht so leicht zu ergänzen wie das finale ut, ὅπως, am wenigsten wenn ein präparatives sic voran-

geht. Die elision in Virgilium ut an dieser stelle des Asclepiadeus ist unbedenklich; vgl, I, 21, 14. III, 13, 5. 24, 2. 25, 3. 30, 40.

Ein übersetzungsversuch wäre folgender:

Mag dich Cyperus beherrscherin,

Mag als Hellas gestirn Helenas brüderpaar

So dich leiten, und Aeolus

Keinen anderen wind senden als west allein -

Dich, schiff, das den Virgilius

Trägt, als heilige schuld — dass du nach Attica

Ihn hinbringen und mir in ihm

Meines wesens und Ichs hälfte bewahren kannst!

## II. Hor. Sat. II, 3, 152.

Ut vivas igitur vigila! hoc age!

hab' ich noch jüngst bei herausgabe der satiren mit dem heindorfischen commentar so wenig beanstandet als alle meine vorgän-

ger. Und doch -!

Ein reicher geizhals liegt in soporösem zustand. Aus diesem befreit ihn der arzt durch den lärm seiner ausgeschütteten geldsäcke, und warnt ihn, nachdem er erwacht, diese von den erben fortschleppen zu lassen. Der kranke protestirt auch sogleich hiegegen, so lange er noch lebe: men vivo? worauf der arzt: Ut vivas igitur, vigila: hoc age! Wozu, frage ich, diese aufforderung des arztes: vigila! Denn im eigentlichen sinne gefasst ist sie völlig unnöthig, da ja der kranke bereits im wachen zustand ist. Und in tropischem sinn, in dem des vorangehenden custodis, würde sie besagen: "gieb auf dein geld acht, damit du leben kannst oder zu leben hast"! — eine ganz fremdartige motivirung des ärztlichen rathes. Nach meiner überzeugung schrieb Horaz

Men vivo? — Ut vivas igitur, vigil hoc age! — Quid vis? "Nun du aus dem todesschlaf erwacht bist, musst du noch etwas "thun, um auch fortzuleben. — Wass soll ich thun? — Eine

"stärkende arzenei zu dir nehmen".

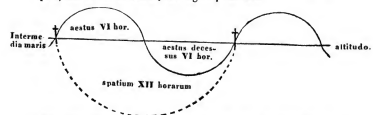
Erlangen. L. Döderlein.

# 27. Caes. b. Gall. III, 12, 1 et Hom. Odyss. XII, 105.

"Erant eiusmodi fere situs oppidorum, ut posita in extremis lingulis promunturiisque neque pedibus aditum haberent, cum ex alto se aestus incitavisset, quod bis accidit semper horarum XII spatio, neque navibus, quod rursus minuente aestu naves in vadis afflictarentur."

,,τρὶς μὲν γὰρ τ' ἀνίησιν ἐπ' ἤματι, τρὶς δ' ἀναφοιβδεῖ δεινόν. Vehementer audivi nonnullos esse miratos, quod lectioni codicum Caes. de b. Gall. III, 12, 1 "bis", quam plerique editores certatim condemnandam iudicaverant, ego fere solus ausus sum patrocinari (Philol. XIII, p. 366) eamque optime me posse explicare spopondi. Quam confidentiam ne quis vanam esse crederet, ex fasciculo adnotationum criticarum, quas ad Caesaris commentarios habeo conscriptas quasque propediem spero me in lucem esse daturum, eam particulam, in qua de hoc loco tractatur, iam nunc festinavi imprimendam curare.

III, 12, 1 "his" Schneid. εζ (v. Phil. XIII, 2, p. 368); "[bis]" Nipperd.; "iis" Kraner. — "His" ad Gallos spectat", ait Schneiderus, "qui Oceanum accolunt. Nam maris mediterranei accolis nulla magnopere aestus incitatio accidit." Quod merito reiecit Nipperdeius, quia in superioribus Galli ne commemorarentur quidem. At idem Nipperdeius: "Mihi", inquit, "omnium maxime versimile videtur, "bis" adiectum esse ab eo, qui hoc inciso non de accedente tantum aestu, sed etiam de minuente, qui statim commemoratur, dici existimaret." Hoc vero omnium minime est verisimile. Sed esto: legamus, omisso vocabulo "bis": quod accidit semper horarum XII spatio. Quid igitur illud est quod accidit? nempe ut aestus se incitet. Itaque semper quidem horarum XII spatio iam dicitur aestus se incitare, at non dicitur quando. Si certis quibusque ac statis temporibus exoriri maris aestum dicere voluisset Caesar, dicendum ei erat: duodecima quaque hora (vel si vis tertia decima quaque hora) semper aestus se incitat; verum tu ubi dicis: semper horarum XII spatio aestus se incitat, illo quidem spatio semper fluctus cieri intelligimus, sed modo maturius, modo serius incitari eos possumus intelligere ac putare inter duas aestuum incitationes modo novem tantum, modo quindecim horas praeterlabi. Certa vero esse ac fixa aesteum intervalla, quis negabit Romanis fuisse tradendum, qui sciat, propter minimos maris mediterranei aestus eius rei plane ignaros illos fuisse. Sensit hoc incommodum, ni fallor, Kranerus scribens: quod iis accidit semper horarum XII spatio, et interpretans "iis oppidis". Tum quod accidit non iam est aestus incitatio; sed intelligendum: oppidis semper XII horarum spatio accidit, ut pedibus aditum non habeant. Quo quidem modo illa intelligi posse, ego facile concedo, etiamsi postremum quod praecedit verbum est "incitavisset"; etenim res quae agitur non tam est acstus incitatio, quam aditus oppidorum. Tamen Caesar ea dicere nullo modo potuit. Spatium enim aut loci aut temporis est continuitas. Nec vero per continuas duodecim vel duodenas horas quotidie oppidorum aditus aestu praecludebatur, sed bis quotidie sex horarum spatio: nec quae spatio discretae erant horae, computatione quadam facta, Caesar eodem spatio continuare potuit. Itaque videndum rectene sint dicta quae omnes fere codices exhibent. quam non ita, quemadmodum fecit Maur. Seyffertus, arbitror esse explicanda. Is enim: "horarum XII spatio", ait, "nicht XXIV? Man verbinde bis accidit, semper horarum XII spatio d. i. jetesmal nach verlauf von zwölf stunden". Nam ita quidem ad "bis" necessario addi oportuit "quotidie". Quod Petr. Bertium induxit, ut scribendum putaret "bis XXIV horarum spatio", fuit, quod meminerat, horarum duodecim spatio semel esse aestum, semel decessum: id quod sane etiam pueris decantatum. At vero profecto aliud est esse, aliud fieri. Spatio XXIV horarum semel tantum est dies, at bis illucescit. Spatio sex mensium bis loca circa aequatorem sita directis radiis sol collustrat. Simili plane ratione etiam duodecim horarum spatio, quanquam singuli tantum aestus sunt, at bis aestus se incitat (die fluth fängt an zu steigen); quem admodum in delineatione infra subiecta potest videri, in qua tempora, ubi se incitat aestus, hoc signo † indicavi.



Non potuit melius haec res dici quam est dicta ab Caesare, nec peius verba eius potuerunt intelligi quam factum ab interpretibus. Sic demum intelligitur, singulas aestus incitationes spatio duodenarum horarum inter sese esse separatas ac certas ei motui maris constitutas esse vices. Quae quidem ratio loquendi eadem est ac si dicas: inter binas aestus incitationes spatium est duodecim horarum. Nec minus eam computationem ex more Romanorum esse existimo quam quum a. d. tertium Kal. eum diem dicunt, inter quem et Kalendas semper singuli tantum dies intercedunt. Ac praeterea caussa est, cur ita potissimum loqui Caesar voluerit. Etenim non tum demum, ubi aestuat mare, sed iam ab eo inde tempore, ubi accrescere incipit, regionum maritimarum accolae circa litora proficisci verentur. Miratur Schneiderus, cur de aestu loquens ad indicandam eius rei naturam voce "bis" quam "semel" uti maluerit Caesar. "Quod omnibus XII horis", ait, "semel accidit, id nulla caussa est, cur XXIV bis accidere dicatur." Id si recte esset dictum, quadraret etiam in lectionem "bis XII horarum spatio." At voce "semel" ne uti quidem potest is, qui de terminis motus alicuius identidem iterati dicturus est, non magis quam uno puncto lineae longitudinem definire quis potest.

Qua simul occasione utar, ut Homeri admirabilem ac mirificam observandi solertiam et ἀκρίβειαν defendam contra Strabonis animadversionem, si quid video, iniustam: quae quidem res non mediocriter ad sanitatem Caesaris verborum comprobandam faciet Sic enim ille, secundum Kramerum I, 6 p. 9 Alm.: ἔχεται δὲ τῆς αὐτῆς φιλοπραγμοσύτης και τὸ μὴ ἀγτοεῖν τὰ περὶ τὰς πλημμυρίδας τοῦ ἀκεανοῦ καὶ τὰς ἀμπώτεις ἀψοξόδου ἐκεανοῖο λέγοτι καί

τρὶς μὲν γάρ τ' ἀνίησιν ἐπ' ἤματι, τρὶς δ' ἀναροιβδεῖ.
καὶ γὰρ εἰ μὴ τρίς, ἀλλὰ δίς, τάχα τῆς ἱστορίας παραπεσόντος,
ἢ τῆς γραφῆς διημαρτημένης ἀλλ' ἥ γε προαίρεσις τοιαύτη. Εt
iterum I, 16 p. 44 Alm.: καὶ ἐκ τῶν περὶ τῆς Χαρύβδεως λεγομένων ὁμοίων τοῖς τοῦ πορθμοῦ πάθεσι. τὸ δὲ

τρίς μὲν γάρ τ' ἀνίησιν, ἀντὶ τοῦ δίς, γραφικὸν εἶναι ἀμάρτημα ἡ ἰστορικόν (εἰκάζοι τις ἄν). Quae perperam reprehendit Strabo. Recte enim Homerus significat, spatio quattuor et viginti horarum (ἐπ' ἤματι) ter mare incitari vel tres maris incitationes incipere vel denique, quod idem est, tertiam, spatio XXIV horarum post primam praeterlapso, accidere incitationem; itidemque spatio XXIV horarum (non quidem eodem illo spatio, sed alio quodam, cuius computatio ab alio temporis momento atque illius ineunda est) ter maris recessum incipere, siquidem, XXIV horis post primum maris recessum praeterlapsis, tertius recessus initium capiat. Quam rem aeque ac sententiam Caesaris delineatione putavi illustrandam, decessus initium hoc signo ‡ indicaturus.

spatio XXIV horarum ter aestus incipit.

sex hor.

sex hor.

sex hor.

§ alio spatio XXIV horarum ter recessus incipit.

De incipiente vero aestu (ac recessu) se loqui, ut Caesar aperte vocibus "incitat se aestus," ita Homerus satis perspicue verbo ἀνιέναι (et ἀναψροιβδεῖν) prae se fert. "Ωστ' οὐχ εὐ ἀπειμίαν αὐντοῦ καταγινώσκει ὁ Στράβων. Non ceperunt scilicet illam loquendi rationem summorum scriptorum, Homeri dico et Caesaris, magistri ac magistelli omnes inde a Strabone usque ad Schneiderum, Nipperdeium Kranerumque.

Berolini.

H. J. Heller.

28. Ueber die fragmente der annalen des Gaius Granius Licinianus

Das lesen der annalen, die den namen des Caius Granius Licinianus tragen, mit denen K. A. Fr. Pertz die gelehrte welt zuerst erfreut hat, hat mir veranlassung zu einigen bemerkungen gegeben, welche vielleicht die aufmerksamkeit von andern lesern dieser annalen für einige augenblicke in anspruch zu nehmen verdienen, und die ich deshalb in der folge, wie sie mir vorkamen, niedergeschrieben habe. Die gegenstände jedoch, worüber sich die schrift des Granius verbreitet, sind zu verschiedenartig als dass man auch nur daran denken könnte die sachen unter einem

gesichtspunkte zu vereinigen.

P. 34. Der vollständigkeit wegen hätte Pertz zum verzeichniss der quellen, welche über die dort beschriebene schlacht handeln, noch Vell. II, 12, 2 und Oros. V, 16 hinzufügen können. Vellejus sagt: "Effusa, ut praediximus, immanis vis Germanarum gentium, quibus nomen Cimbris ac Teutonis erat, cum Caepionem Manliumque consules fudissent fugassentque in Gallis et exuissent exercitu, cet., und scheint hiermit, wie Pertz will, anzudeuten, dass Caepio vor Manlius geschlagen ist, worin er dann mit Sall. Iug. 11 sq. und Tacit. Germ. 37 und namentlich mit Granius übereinstimmt. Orosius nennt den Manlius zuerst: ob daraus aber gefolgert werden kann, dass nach seiner meinung Manlius vor Caepio geschlagen ist (was Pertz aus den gleichartigen stellen des Livius (Epit. 67) und des Eutrop. (V, 1) schliesst), wage ich nicht zu entscheiden. Bei Florus (III, 3, 4) steht dies, wie Pertz gezeigt hat, ganz gewiss.

P. 35. Die darstellung der bekannten anekdote vom esel, der dem Marius in Minturnae entgegen kam, weicht einigermassen von der erzählung sowohl Plutarchs (Mar. 38) als des Valer. Maximus (1, 5, 5) ab. Denn diese beiden schriftsteller melden, dass Marius den esel zu gesichte bekam, als er nach dem hause der Fannia geführt wurde, Granius hingegen, als er aus dem hause herausging. Während wiederum bei Plutarch des dem esel gebotenen futters keine erwähnung geschieht, bringt Granius den vorfall in beziehung zu dem barbaren, der den Marius tödten sollte, was die genannten quellen natürlich nicht thun. Soviel scheint wenigstens hieraus zu erhellen, dass Granius seine anekdote und vielleicht auch das übrige nicht aus jenen autoren oder aus ihren

quellen geschöpft hat.

P. 37. Ångenommen, dass hier Crassus gelesen werden muss, wer ist dann dieser Crassus? Wenn an einen der bisher bekannten Crassi gedacht werden mag, so muss es entweder P. Licinius Crassus Dives (Pauly 1V, p. 1063, pr. 25), oder dessen sohn P. Lic. Crassus Dives (ibid. p. 1064, pr. 26) sein, welche beide im nämlichen jahre (667 u. c.) ermordet sind, oder endlich, was am wahrscheinlichsten ist, der nicht bei Pauly aufgenommene Crassus, einer von Sulla's generalen (App. Bell. Civ. 1, 90).

P. 40. Ist die stelle des Granius, wo von der zurückgabe der gesandten Oppius und Manius Aquilius die rede ist, zu reimen mit App. Bell. Mithr. 112, wo erzählt wird, dass Mithridates

dem Sulla Oppius mit andern zurückgab (man weiss nicht wann), den Aquilius aber tödten liess (s. auch ibid. 21)? — Vell. II, 18 wird bloss der übergabe des Aquillius an Mithridates gedacht. — Beiläufig bemerke ich noch zu p. 41, not. 2 und 5, dass ich die Medi nicht bei Eutrop. (Ed. Havercamp.) V, 7 gefunden habe und dass p. 42, not. 8 Plut. Pomp. 12 muss gelesen werden.

P. 43. Bei Pauly VI, 11, p. 2343, nr. 55 kommt ein C. Valerius Flaccus vor, der im laufe seiner amtsführung als praetor urbanus im jahre 656 u. c. oder vielleicht als proconsul gegen die Keltiberier gesandt wurde und 20,000 feinde tödte. Ibid. p. 2344, nr. 58 findet man einen anderen C. Valerius Flaccus, der im jahre 671 u. c. prätor oder proprätor in Gallien war und daselbst zum imperator ausgerufen wurde. Ist es auch möglich, dass Granius die beiden personen mit unrecht für eine hält?

P. 43. Die zwei brüder, welche Granius Lucius und Terentius Luculli fratres nennt, müssen wohl Lucius Licinius und Marcus Licinius Luculli heissen, s. Pauly IV, p. 1070, 1074. — Weiter lese man in der vierten und fünften note bei P. Plin. VIII statt VII.

P. 43. Nicht unwahrscheinlich mag es sein, dass der praetorius Carbo der nämliche ist, von dem Valer. Max. IX, 7, mil. 3 schreibt: "Ille quoque exercitus nefarie violentus, qui C. Carbonem fratrem Carbonis ter consulis, propter bella civilia dissolutam disciplinam militarem praefractius et rigidius astringere conatum, privavit vita: satiusque duxit maximo scelere coinquinari quam parvos ac tetros mores mutare".

Wie hoch muss man überhaupt den werth des Granius anschlagen? diese frage thut sich jeder, der ihn gelesen hat, unwillkührlich. Theod. Mommsen hat sie bereits beantwortet im vorworte der zweiten auflage des zweiten bandes seiner römischen geschichte, wo er sagt, dass diese fragmente zu unserer lückenhaften kunde der epoche von der schlacht bei Pydna bis auf den aufstand des Lepidus manche nicht unwichtige ergänzung, freilich auch manches neue räthsel hinzugefügt haben. In den noten dieses bandes hat er dieses urtheil weiter begründet. Zu dem neuen, was man Granius zu verdanken hat, gehört, meine ich, vorzüglich das folgende: die bedingungen, unter welchen Sulla mit Mithridates frieden schliesst, die bei keinem der von Pertz angezogenen autoren so vollständig vorkommen (p. 40); die erwähnung des L. Valerius Flaccus als desjenigen, der Ostia einnahm (p. 36); der tod des Milonius in der schlacht beim Janiculus (p. 37, wo man in not. 5 statt App. I, 67 lese I, 68); die namen derjenigen, welche Metellus beschwören, er möchte seinem vaterlande doch zu hülfe kommen (p. 37); die forderungen der Samniter (p. 38) und was dort vom Pompejus erzählt wird; die zahl der menschen, welche an der pest gestorben sind (p. 38); die namen des Metellus und Crassus p. 39, welche in den note 2 angezogenen quellen nicht gelesen werden: siehe weiteres bei Pertz, praef. XXI. Erwägt man nun aber die chronologischen fehler, welche Granius, wie Pertz zeigt, sich zu schulden hat kommen lassen, den abrupten styl, die vorliebe des verfassers der annalen für märchen und wunder und endlich den widerspruch, worin er mit namhaften schriftstellern des alterthums, wie mit Plutarch (p. 40, not. 3), und vielleicht mit Sallustius (p. 42, 3), geräth, dann hat man einige mühe dem glänzenden zeugnisse, das Pertz von Granius ablegt, beizustimmen. Denn das meiste, das die annalen enthalten, wussten wir zweifelsohne vor ihm. Und wie erzählt er das, was früher nicht bekannt war? So fragmentarisch und unstät, dass man oft nicht recht einsieht, was er eigentlich will, und Mommsen mit recht von räthseln sprechen kann.

Die frage nach dem werthe des Granius, als neue quelle für die geschichte, führt mich auf den namen des schreibers und die schriften, welchen er seinen stoff entnommen haben soll. Was das erste betrifft, so steht es meines bedünkens hiermit so, dass das, was der verehrte herausgeber praef. x11-x1v vermuthet, wohl wahr sein kann, allein keineswegs gewiss ist, obgleich man nicht leicht im stande ist etwas besseres zu liefern. In beziehung auf die quellen aber, woraus Granius nach der meinung Pertz's geschöpft hat, kann ich ihm noch weniger beitreten. Dass er die Annales Maximi und die Fasti, ja überhaupt viele schriftsteller benutzt habe, wie Pertz glaubt, lässt sich eben so leicht behaupten als leugnen, wenn man die art in betracht zieht, wie Granius diese schätzbaren quellen dann gebraucht und was er daraus gezogen hat. Vorausgesetzt, dass er in der that viele quellen zu seinen diensten hatte, so hat er doch wirklich die sachen ein wenig zu leicht abgethan und man hätte recht mehr détails von ihm zu erwarten. Allein wie es sich hiemit auch verhalten möge, ich zweifle, ob man zur genüge darthun kann, dass dem Granius Polybius und Sulla's commentarien als quellen gedient haben. Zwar meint dies Pertz, indem er in ansehung des Polybius auf die folgende stelle fusst:

Verum Antiochi Epiphanis regnum senatus filio Antiochi, Antiocho puero, adtribuit, qui paulo post πρὸς τὴν προσερημένην ὑπόθεσιν, Εὐπάτωρ appellatus est. id Demetrio, Seleuci filio, qui datus obses a patre erat, petenti iungebat (immo vero non iungebat, Perts.), του παροξος τὰν ἐκτοῦ τοῦς τὰν Ρωσιων καὶ τὰνοῦς τὰν ἐκτοῦ συνεδρίου καὶ τροφὸν τὰν 'Ρωσιων καὶ τὰνοῦς τῶν ἐκ τοῦ συνεδρίου καὶ τὰνοῦς τῶν ἐκ τοῦ συνεδρίου καὶ τὰνοῦς τὰν ἐκτοῦ συνεδρίου καὶ τὰνοῦς τὰν ἐκτοῦ συνεδρίου καὶ τὰνοῦς τὰν ἐκτοῦς καὶ τοῦς δὲ βουλευτὰς πατέρων διὰ triam sibi etiam Romam esse, senatum parentem; et cum haberet κοῖς δὲ κατὰ ἡλικίαν ὑπάρχειν κιτῶν ετῶν εἰκοοῦ καὶ τριῶν κ.τ. λ. (Ρο ἰμ δ. ΧΧΧΙ, 12).

Wie aber die übereinstimmung hier in einem einzelnen zuge besteht, so sieht man dies auch anderswo. Vergleiche z. b. P. 45 mit Polyb. XXXI, 4:

(Antiochus IV) commissabundus καὶ τῆς συμφωνίας προκαλουμέvenire, ad symphoniam nudus saltare, per balneas publice ungi, balneas petere vel perfusus unguento. ὅστε πάντας αἰσχυνομένους φεύγειν, und mit Diodor. XXXI, 16: μετὰ ταῦτα τῆς συμφωνίας προκαλουμένης ἀνεπήδα γυμνός, καὶ τοῖς μίμοις προσπαίζων ὡρχεῖτο τῶν ὀρχήσεων τὰς γέλωτα καὶ χλευασμὸν εἰωθυίας ἐπισπασθαι, ὡς πάντας αἰσχυνθέντας ἐπὶ τοῖς πραττομένοις φεύγειν ἐκ τοῦ πότου κ. τ. λ.

so wie mit Polyb. XXVI, 10:

έλούετο δὲ κὰν τοῖς δημοσίοις βαλανείοις, ὅτε δημοτῶν ἦν τὰ βαλανεῖα πεπληρωμένα, κεραμίων εἰσφερομένων αὐτῷ μύρων τῶν πολυτελεστάτων.

Bedenkt man nun, dass in diesen stellen zwischen dem Granius und dem Polybius nur einige gleichheit besteht, so sieht man, dass es ebenso gut erlaubt ist, kraft der von Pertz aus Diodor angeführten stelle, zu behaupten, dass Granius aus diesem seinen stoff entnommen habe. Wie aber nicht leicht jemand, auf einen so schwachen grund gestützt, diese these würde vertheidigen wollen, eben so wenig kann man es in rücksicht auf Polybius zugeben, zumal da eine andere stelle dieses autor wider den Granius streitet, nämlich:

P. 46 (Antiochus IV) simulabat Polyb. XXXI, 11:

Hierapoli Dianam ducere uxorem. κατὰ τὴν Συρίαν Αντίοχος ὁ βασιλεύς, βουλόμενος εὐπορῆσαι χρημάτων, προέθετο στρατείειν ἐπὶ τὸ τῆς Αρτεμίδος ἱερὸν εἰς τὴν 'Ελυμαίδα. Παραγενόμενος δ' ἐπὶ τοὺς τόπους, καὶ διαψευσχωρεῖν τῆ παραγομία τοὺς βαρβάρους τοὺς οἰκοῦντας περὶ τοὺς τόπους κ.τ.λ.

Aus dieser stelle erhellt ausserdem, dass Pertz mit unrecht schreibt (p. 46, not. 2): "secundum Polyb. l. l. rex templum Dianae in Elymaide spoliaverat", obgleich App. Syr. cap. 66, wie Pertz auch anführt, dies versichert.

In betreff der commentarien des Sulla drückt Pertz sich Praef. xx also aus: "L. Corn. Sullae deinde commentariis in belli Mithridatici potissimum enarratione usum fuisse, id quod per se ipsum probabile est, Plutarchi Sulla ostendit; cum hoc enim libro, ex ipsis Sullae commentariis conscripto, Annales nostri non semel maxime consentiunt". Die schwierige frage, ob Sulla's denkwürdigkeiten in der that entweder die cinzige, oder doch die haupt-

quelle Plutarchs im leben Sulla's gewesen sind, lasse ich auf sich beruhen, aber jedenfalls weicht Granius eben in der erzählung des mithridatischen krieges mehr als einmal von Plutarch ab. Die zusammenkunft des Mithridates und Sulla zu Dardanum haben sie beide; allein schon Pertz selbst hat p. 41, note 3 nachgewiesen, dass, während Plutarch Sulla zu Delium eine unterredung mit Archelaus halten lässt, Granius Aulis als den ort der conferenz Betrachtet man weiter, dass Plutarch viel ausführlicher schreibt als Granius, so ist man erstaunt zu sehen, dass bei diesem (p. 40) die zahl der gefangenen vorkommt, welche die Römer in der schlacht bei Orchomenus gemacht haben, obgleich sie bei Plutarch (cap. 21) fehlt. So wird man auch umsonst in Plutarch die notiz suchen, welche Granius p. 41 giebt: "Ephesi causis cognitis principes belli securibus necat (Sulla), civitates pecunia multat, oppida impacata redigit in suam potestatem". - Ob es endlich erwiesen werden könne, dass Granius die übrigen quellen, welche Pertz ihm zuschreibt, z. b. Sisenna, Varro, u. s. w. gebraucht habe, mit anderen worten ob es gewiss sei, dass Granius ein eigentlicher scriptor rerum, nicht ein epitomator ist, dies bezweisle ich noch sehr, zumal ich nicht annehmen kann, dass er aus Polybius und Sulla's commentarii geschöpft habe.

Groningen (in den Niederlanden)

J. A. Wynne.

## C. Uebersetzungsproben.

29. Chor der mysten in Aristoph. Ran. 324. (S. Philol. XII, p. 382 flgg.)

O preiswürd'ger lakchos, der im thal-busen du hier weilst, o festgott lakchos.

> komm zum reigengesang her in die flur, komm in den fromm schwärmenden lustchor mit dem kranz, der früchteschwer dir um die schläfe schwillt und vorschwankt, mit dem myrtenkranz und kühn

stampfe den takt uns
zur begeisterung zwangfrei
sich bewegender kurzweil,

die in scherz lieblichen reiz mischet, im schutz göttlicher huld des vereins jünger beflügelt!

Lass au/flammen die pracht, hoch in der hand schwinge die fackel,
o festgott lakchos!

Leuchte, nächtlicher weih'n strablender lichtstern!
Von dem schein glüht das gefild schon,

und der greise fuss beschwingt sich, und sie schütteln jedes leid ab, die belastung ab der langjährigen zeit, jung in der wonne der feier! Mit der fackel voran denn

in die lust-au, wo der lenz blüht, wo der quell rauscht, wo der chor sich ergötzt, seliger, führ' uns!

Still sein voll scheu, voll demuth muss fern bleiben von unseren Wem dies zu versteh'n es an bildung gebricht, wer nicht rein ist von gesinnung, Wer heilige weih'n echt musischer kunst weder sah, noch im chor sie begeh'n half Oder wen Cratin's urbegeisterung nicht mit bacchantischem feuer getauft hat: Wen possen erfreu'n von gemeiner natur, die zur unzeit hören sich lassen: Wer spaltung im volk nicht zu heilen begehrt, noch gelind mitbürgern die hand reicht, Sondern mehr aufstört und die flamme noch schürt für sich in schnöder gewinnsucht Oder während der staat schon schwanket im sturm, sein amt der bestechung dahingiebt: Wer burgen verräth, oder schiffe dem feind oder wer verbotenes ausführt Von Aegina hinweg und Thorykion heisst, der gefäll - einnehmer zum jammer, Der segeltuch, theer und rudergebind durchschmuggelt nach Epidauros: Oder wer jemanden zu geldvorschuss an die feindliche flotte be-Oder wer da im gässchen am Hékatebild dithyrambenpoetisch aa Oder wer spielsold, der dichtkunst lohn, sein's zeichens ein redner, beknaspert, Weil er ward parodirt in dem heiligthum hier nach altherkömmlichem festbrauch: Sei's denen gesagt und wieder gesagt und gesagt zum dritten-Fern abzusteh'n von dem mystischen chor! Doch ihr weckt wei-

> Zieht allsammt nun recht herzhaft Zur duftreich blühenden thalflur,

Nachtfeier weckt, wie wir sie begeh'n und wie hier sie dem feste

sen der tanzlust,

geziemet.

Stampft wiesgrund's grün allda, Scherzt kühn allda, Treibt kurzweil nur, treibt muthwill; Vor-imbiss war ja sattsam da!!

Vorwärts nunmehr, dass warm ihr Die schutzgottheit, die jungfrau Mit festzugslied hoch preis't, Die dass dies land

Noch heil soll sein uns zusagt, Und wenn auch nein Thorykion sagt!

Und es wende sich nun der verehrung erguss, die saatfrucht - königin hebt euch

Die erhabene frau zu begrüssen heran mit erneut auflohendem lobsang.

Déméter, heilsamreiner weih'n Gebiet'rin, steh' den deinen bei, Beschütze den dir eignen chor! Frei von gefahr den tag hinaus Lass tanz und spiel mich feiern, Vorbringen mich im scherze bald, Im ernste bald gar mancherlei, Und blieb ich würdig deines tags Im spiel, im spass, im spott: im sieg Lass dann mein haupt bekränzt sein!

Wohlan chor,
Ruf auch der jugend schönen gott, mit melodie beschwörend,
Den mitgenossen jetzt herbei dieses reigentanzes.

lakchos, gebenedeiter, unseres festliedes Eingeber du, wallfahre mit im triumphzug Zur göttin hin, dass jeder sieht, Wie ohne müh' du langen weg vollendest: lakchos, komödiantehfreund, begleite mich!

Du selber schlitztest mir ja, dass er possierlich Und glimpflich ausseh', diesen rockschlaffittig Und diesen klappschuh, dir gelang's, Dass ungebüsst wir lust'ge reigen tanzen! lakchos, komödiantenfreund begleite mich!

Fürwahr zur seite blinselnd sah ich eben Von einem dirnlein, einer allerliebsten Mittänzerin, verstohlen durch's

Zerrissene leibröcklein ein brüstchen blicken: lakchos, komödiantenfreund, begleite mich!

Ei, spotten wir zusammen Auf Archedémos, welcher Im siebten jahr noch keine bürger-pathen fand; Doch spielt er jetzt den staatsmann Bei jenen obern todten
Und ist die krone dortiger armseligkeit.
Vom Kleistheniden hör' ich,
Wie hart er auf dem friedhof
Sich zaust am hintern und zerkrazt das backenpaar;
Er schluchzt, in sich versunken,
Und wimmert aus der maassen
Um Stenzel, seinen freund aus Oberbengelheim.
Und Kallias, erzählt man,
Der sohn des Hipponichtsnutz,

Im löwenfell stürmt ein auf einen unterrock.

Dionysos.

Ihr könnt vielleicht uns kundthun,

Wo hier des Pluton haus ist,

Wo hier des Pluton haus ist,
Denn fremde sind wir, nur so eben angelangt.

Chor.

Da wandre du nicht weit mehr Und frage mich nicht noch einmal, Grad' an der thüre, wisse, bist du angelangt. Dionysos.

Pack' wieder auf, mein bursche!

Xanthias.

Das ist das lied: ,,so so, so

Und immer so," auf's ranzenschleppen angewandt!

Chor.

Fort walle

Der göttin heiliges rund entlang, fort durch blumengelände, Vergnügte festgenossenschaft göttergeliebten frohsinns. Und hier den mägdlein, hier den frau'n will bei ihrer göttin Nachtfeier ich begleiter sein mit der geweihten fackel.

Lustwandeln wir in's rosenfeld,
In's reich umblühte quellthal,
Nach unserem ton bewegt,
Dem seelenentzückungs - ton
Im reigen, zu dem die schicksalsgöttinnen winken.
Denn uns allein lacht sonnengold
Und lichterheiterung uns, die
Theilhaber der weihen sind
Und bieder uns aufgeführt

Chor in Arist. Ran. 814 sq. (S. Philol. XII, p. 592).

Im weiten verkehr der welt und bieder im hause!

Bald schwillt grimmig der busen des donnerers unter den dichtern, Wenn er den keifenden schwätzer sich flink sieht reiben die zähne Seinen rival, ja von innen empört, wie im wahnsinn Rollt er dann sein augenpaar.

Hier giebts ritterbehelmten erguss martialischer sprüche:

Dort ein gestöber von hobelgespähn und schnitzeln der feile,

Womit der andre sich wehrt vor des meistergebor uen

Pferdestolzem redetritt.

Der sträubt über den nacken herauf die natürliche mähne, Drückt um die augen die brauen hervor, brüllt sturm und entschleudert

Worte wie balken verklobt, die er wändeweis losreisst, Ein Gigant an odemwucht.

Mundfix macht, dictionen zu kitzeln geschickt, die gerieb'ne Zunge darüber sich her, in gebissverschiebungen schneidet Worte mit worten sie klein und zersubtilisirt ihm

All den brass der lungenmüh'. Weimar.

A. Schöll.

D. Auszüge aus schriften und berichten der gelehrten gesellschaften so wie aus zeitschriften.

Akademie zu Berlin. Monatsbericht, august 1859, p. 562: berichtet Pertz über den jetzigen zustand der handschrift des Granius Licinianus und nach ihm befinden sich die blätter ungefähr in demselben zustande, in welchem sie 1855 waren, so dass also die über den übeln zustand der blätter verbreiteten gerüchte leeres gerede sind. - P. 564: W. Grimm las über eine thierfabel bei Babrios (ohne auszug). - P. 627: G. Parthey, die erdansicht des geographen von Ravenna: diese wird genauer erörtert, mit der bei Kosmas verglichen und schliesslich über das schlechte latein des Rayennaten geklagt. - September, Octob., p. 659: ein brief des Ch. Newton, bisherigen britischen viceconsuls zu Lesbos, durch den mehre altgriechische inschriften aus Milet bekannt werden: sie sind statuarischen werken aus der berühmten reihe sitzender götterbilder entnommen, welche auf der heiligen strasse der Branchiden standen: v. Corp. Inscr. Gr. nnd 39, 2861. Sie werden dann in facsimiles mitgetheilt u. begleitet mit noten von Meineke: wir theilen sie hier in gewöhnlicher schrift mit, die ergänzungen sind von Newton, die noten von Meineke:

- τὰ ἀγάλματα τάδε ἀνέθεσαν οἱ (Πυ?)-(θ?) ωνος¹) παίδες? Ισαρχελο? (Θ)αλῆς καὶ Πασικλῆς καὶ Ἡγήσανδρος καὶ. σιος²) καὶ Ἀναβλεως? δεκάτην τῷ 'Απόλλωνι
  - wahrscheinlich ol Όρθωνος: über diesen namen siehe zu Theokr. p. 403.
  - 2) vielmehr xai Aotos.
  - 2. οἱ 'Αταξιμάτδοο παίδες τομ 'Ατδοόμαχ(ο: ?) ¹)

(αν)έθεσαν. έποίησε δὲ Τερψικλης.

vielmehr τοῦ Ματδρομάχου [εἰκότα]. Μάτδρος mit seinen zusammensetzungen ist ein ganz gewöhnlicher name in Vorder-Asien. Ματδρόμαχος ist neu.

3. Χάρης εἰμὶ ὁ Κλέσιος Τειχιόσης, 1) ἄρχός. ἄγαλμα τὸ 2) 'Απόλλωνος

1) vielmehr Κλήσιος Τειχιούσης (Τειχιούσσης). — Ein platz in Milet Thucyd. VIII, 26.

2) tov.

4. 'E(πί)δημός με έποιεν 1)

- 1) vielmehr Έχεδμός με έποίει.
- 5. Νίκη Γλαύκου.

Sechsundswanzigster jahresbericht des histor. vereins in mittelfranken. 1858. Ansbach. — P. 20 ff. Verzeichnisse derjenigen orte des kreises Mittelfranken, an welchen zur kenntlichmachung der überreste aus der zeit der römerherrschaft gedenktafeln aufzustellen sein dürften. — S. 43 ff. Inveutarium über antiquitäten, münzen etc. welche herr J. G. Pfister aus Loudon dem historischen verein von Mittelfranken zu Ansbach im jahre 1857 übergeben hat. Besonders interessant ist darunter ein mit einer etruskischen inschrift versehener spindelstein, dessen genaue abbildung in holzschnitt beigefügt ist.

Gesellschaft der wissenschaften in Göttingen: nachrichten, nr. 20: Sauppe, über inhalt und bedeutung der mysterieninschrift aus Andania, "von deren inhalt später weitere nachricht gegeben werden

wird." [S. Philol. XIV, p. 464].

Archäologische zeitung (denkmäler, forschungen und berichte) von Ed. Gerhard, 1859, juli bis septemb., nr. 127: I. K. Friederichs. Harmodios und Aristogeiton, eine gruppe des Kritias, p. 65: statuen in Neapel werden auf diese Athener gedeutet: eine an ort und stelle gemachte untersuchung derselben ist nach einer nachschrift von Ed. Gerhard nur günstig für Friederichs ansicht ausgefallen. - II. Drei griechische königsmünzen, von v. Prokesch. Osten, p. 72: die eine wird auf Kamniskiros, könig im westlichen Baktriana, der unter Antiochos VIII gesetzt wird; die zweite auf Milon, Satrapen Medien's unter Antiochos III, die dritte auf Demetrios II bezogen, dem Mithridates VI Hyrkanien anwies. III. Zur griechischen kunstgeschichte: L. Stark, die sitzende Vesta des Skopas, p. 73: es wird an Plin. N. H. XXXVI, 4, 25 angeknüpft und daselbst lampteras statt der vulg. campteras ausführlich gerechtfertigt. - N. 128, 129: I. Ch. Matthiessen, Tropäum der göttin Roma, p. 81: erklärung eines relieffragmentes in der Berliner sammlung. - II. Zur ikonographie: L. Stark, Aristophanes oder Kratinos, p. 87: eine doppelbüste, welche Welcker auf Aristophanes und Menander gedeutet, wird auf Kratinos und Menander bezogen. - III. Allerlei. 30. L. Stark, Zeus Akraios, nicht Zeus Aktaios auf dem Pelion, p. 89: mit bezug auf Philol. IX, p. 454 wird bei Dicaearch ap. Muell. Hist. Gr.

Frr. II, p. 262 ἀχραῖος als richtige lesart nachgewiesen. — 31. L. Stark, zur Parthenos des Phidias, p. 92: die behandlung der rechten seite wird besprochen und aus Dion. Chrys. Or. XII, p. 214 Dind. nachzuweisen versucht, dass die eule auf einem felstück frei stehend da befindlich war. — 32. A. Michaelis, zum raub des palladium, p. 93: auf das diesen raub darstellende relief des palastes Spada bezüglich. — 33. A. Michaelis, Bona Dea und Marsyas, p. 95: auf nr. 121 bezüglich; s. Philol. XIV p. 463. —

Archäologischer anzeiger, 1859, juli bis september, nr. 127, 128, 129. I. Wissenschaftliche vereine, p. 97, bericht aus Berlin.

— II. Griechische vasenbilder; 1, Campana's vasensammlung (wird fortgesetzt), p. 99. — 2. Thongefässe zu Neapel (trojanische und dodonische sagen), p. 110. — III. Griechische inschrift aus Phigalia, p. 111, aus der zeitschrift ὁ φιλόπατρις vom 1sten juli 1859 mitgetheilt: betrifft ein vor 220 n. Ch. geschlossenes bündniss der Messenier und Phigaleer mit einschluss der Aetoler (vgl. Poyb. IV, 3. 5. 34): Blastos istader finder. [Auf die wichtigkeit der inschrift weis't auch E. Curtius in d. Gött. Gel. anz. 1859, st. 204, p. 2029 sq. hin]. Die inschrift selbst lautet:

. . . . . . . πρεσβευταὶ καὶ διαλυ. ταί . . . . Αίτω λών Τίμαιος, Κλεόπατρος . . . . ]μα τὸ παρά τῶν Αἰτωλῶν ἀπ-. . . . . . . . διελέγοντο όμοια ταϊς έντ-ς . . . παρόντες δέ και των ε Φιαλείας . . . . . . Θαρυκίδας, 'Ονόμανδρος, ' Αμφίματος . . . ]δας , Όρθολαίδας , Κραταιμέτης , Τι-. . . . Δαμάρετος τὰ αὐτὰ ἀξίων, έδοξε ταϊ 10 πόλι των Με σσανίων, ημεν τοις Μεσσανίοις καὶ τοῖς Φια λέοις ἰσοπολιτείαν καὶ ἐπιγαμία-»· ποτ' άλλ]άλως, ποιήσασθαι δέ καὶ συμβολόν κ-. . . . . άνφοτέραις ταῖς πολέοις, ταὶ δὲ γ-. ώραν καρπλίζεσθαι έκατέρως τώς τε Μεσσανίωσ και τώς Φιλαλέας καθώς και νύν καρπιζόμεθα. ά δέ κα δίκαι α ομολογήσωμεν ποτ' άλλάλως, όμόσαι άμφοτέρω]ς και στάλας καταθέσθαι έν τοῖς ίεροις όπαι κα δοκεί ανφοτέραις ταίς πολέοις· οπως δε παρα]μένωντι οι Φιαλέες έν ται φιλίαι ποτί τως Μεσ σανίως και Αίτωλώς, άκυροσε-ις ποιείν καθ' α οδί Μεσσάνιοι έψαφίξαντδο, δοκος Μεσσανίων όμ νύω Δία 'Ιθωμάταν, "Ηρ α-· · · · · · · ον καὶ θεώς ὁρκ[ίως (.) πάντας 25 η μάν παραμενείν] έν ταί φιλια]. . . . . . . . . . . . . . . με . . . . . . . . .

Allgem. Augsb. ztg. 1859, nr. 325, beilage: über Cpt. Burton's und Speke's entdeckung der angeblichen nilquellen: man sucht sie in zwei grösseren seen im inneren von Afrika, im Tanganyika-see und im see von Ukerewe, sicherheit hat man aber noch nicht: der erstere ist eingeschlossen zwischen den hörnern eines mondförmig gestalteten hohen gehirgszugs, welchen Burton für das mondgebirge halt, wo nach Claudius Ptolemaus die nilquellen zu suchen wären. "In neuerer zeit hat man gelernt, das afrikanische wissen der alten Alexandriner nicht mehr zu verschmähen: denn die alten haben weit in's innere reichende kunde besessen. wie der name mondgebirge klar bezeugt: denn das hochland zwischen der küste und dem Tanganyika heisst Uniamuasi oder das mondland, die bewohner aber Waniamuezi oder die mondleute." -Nr. 325: bei Rheinzabern sind neuerdings römische antiken gefunden, ungewöhnlich grosse amphoren, freilich meist zerbrochen, schöne anticaglien, geschnittene steine, ein sg. sphinxritter u. s. w. Nr. 340 flgg., beilage: bericht über F. Gregorovius, geschichte der stadt Rom im mittelalter, vom fünften bis zum sechssehnten jahrhundert, 2 bde. 8. Stuttg. 1589: sehr lobende und eingehende anzeige: auf Boethius, Symmachus wird näher eingegangen. -

Ausland, 1859, nr. 18: Griechische bilder, Thessalien: es wird der jetzige zustand beschrieben, dabei genauer das Tempethal. — Nr. 21: Reiseskizzen aus Epirus: nimmt nur auf den jetzigen zustand rücksicht. — Die neue expedition nach den nilquellen: vorläufiger bericht über das unternehmen des Venetianer Miani. —

Deutsches museum, herausgeg. v. R. Prutz, 1859, nr. 30: Montecassina, das älteste kloster des abendlandes, I: die beiden älteren werke über die geschichte des klosters, die von Erasmus Gattola (gest. 1734) und von L. Tosta (1842) werden charakterisirt und dann die äussere geschichte gegeben, dabei auf Benedict rücksicht genommen, auch auf den (p. 146) im XI jahrhbesonders hervortretenden eifer für wissenschaftliche und classische studien. — Nr. 31: Montecassino, II: überblick über die geschichte des klosters vom vierzehnten jahrhundert an: wie schrecklich 1799 u. ff. die Franzosen daselbst gehaust, z. b. mit dem pergament alter handschriften die wachtfeuer genährt haben, wird des nähern beschrieben.

Deutsche vierteljahrs - schrift, 1859, hft 3, p. 150: zur unterrichtsfrage der gegenwart: gehört zwar streng genommen nicht
hierher, es wird aber viel von und gegen philologie gesprochen,
auch p. 202 die im ganzen richtige bemerkung gemacht, dass
"die philologie keineswegs in demselben maasse, in welchem sie
als wissenschaft fortgeschritten ist, gelernt habe sich in fruchtbringende und lebendig menschliche beziehung zur gegenwart zu

24

setzen": dass aber der verfasser trotz seiner höhe von der philologie nicht viel verstehe, verräth er p. 151, wo er meint, dass die alterthumswissenschaft in nicht sehr ferner zeit schon den höhepunkt erreichen möge, über den sie in der hauptsache nicht mehr werde hinauskommen können": wie männer, die die philologie etwas näher kennen, in dieser hinsicht denken, kann der verfasser aus Böckh's reden bd. II, p. 189 sqq. ersehen.

Göttingische gelehrte anzeigen, 1859, st. 160: W. Bessell, über Pytheas von Massilien und dessen einfluss auf die kenntniss der alten vom norden Europa's, insbesondre Deutschlands. 8. Götting. 1858: selbstanzeige. - St. 165, 166: Tragicorum Graecorum fragmenta recensuit A. Nauck. 8. Lips. 1856, und desselben de tragicorum Graecorum fragmentis observationes criticae. 4. Berol. 1855: anzeige von E. v. Leutsch: nach allgemeinen betrachtungen über unsre fragmentsammlungen werden Nauck's arbeiten genauer charakterisirt und sie als sehr bedeutende hervorgehoben: dann in's einzelne eingehend wird auf die unvollständigkeit des kritischen apparats aufmerksam gemacht und an Soph. fr. 843 und 845 N. gezeigt, wie dadurch manches fragment nicht so wie es möglich gewesen berichtigt worden sei; dasselbe wird an Diogen. fr. 2, p. 628, das dem Menander (Sent. monost. 240) gehört, und an einem damit in verbindung stehenden epigramm des Gregorios von Nazianz (Opp. T. II, p. 156 Bill.) nachgewiesen. Es wird ferner bemerkt, dass beziehungen auf die fragmente, nachahmungen derselben im alterthum noch nicht vollständig nachgewiesen, dass sich oft auch noch genauer und sicherer der inhalt der ganzen stücke hätte nachweisen lassen, dass ferner gar zu sehr die ansichten der neueren vernachlässigt seien: es wird das zu erhärten gesucht durch die uns erhaltenen fragmente aus dem Glaukos Horτιος und Ποττιεύς des Aeschylos und dabei die behauptung ausgesprochen, dass die in neuerer zeit so hartnäckig vertheidigte ansicht, im Thaixos Morrios sei die schlacht bei Himera geseiert gewesen, als auf nichts gegründet zu verwerfen sei. Schliesslich wird getadelt, dass Nauck ohne erhebliche gründe oft verse, deren verfasser uns nicht überliefert, bestimmten verfassern zuschreibe und mit dem wunsch geschlossen, dass der verf. sich auf diesem felde bald wieder thätig zeigen möge. - St. 168: Wilh, von Humboldt's briefe an G. F. Welcker, herausgegeben von R. Haym. 8. Berl. 1859: anz. von G. Curtius: es wird aufmerksam gemacht auf den brief Welcker's XXXa, in dem eine reihe wichtiger punkte in einer für die genesis der Welcker'schen "götterlehre" sehr belehrenden weise erörtert werde, dann auf W. v. Humboldt's sprachstudien übergegangen und ihre charakteristik beschlossen mit: "es ist bezeichnend, dass Humboldt trotz der annahme eines das Sanskrit, Griechische, Deutsche u. s. w. umschliessenden sprachstamms doch immer noch von der herkunft des Griechischen oder

griechischer wörter aus dem Sanskrit redet. Bopp's verdienst bleibt es, an die stelle dieser unrichtigen - leider noch jetzt nicht ganz ausgerotteten - auffassung mit consequenz die allein richtige gesetzt zu haben, wonach Sanskrit, Griechisch, Deutsch u. s. w. in einer über ihnen allen stehenden und nur durch rückschlüsse zu ermittelnden relativen ursprache wurzeln, deren verzweigungen sie sind". - St. 172: v. Prokesch - Osten, Inedita meiner sammlung autonomer altgriechischer munzen. 4. Wien. 1859: anz. von C. G. Schmidt: wird als sehr wichtig bezeichnet, namentlich für Thrakien, Macedonien, Pergamum, Karien, Syrien, die Arsaciden und Sassaniden: dann werden die münzen der griechischen städte durchgegangen und vielfach bestimmungen des verfassers, auch mit benutzung der Göttingischen sammlung, zurückgewiesen. - St. 182, 83, 84: Lutzow, zur geschichte des ornaments an den bemalten griechischen thongefässen, 8. München. 1858: anz. von W. Weingärtner, der bekennt in keiner hinsicht beinahe mit dem verf. übereinstimmen zu können, was er nach einigen allgemeinen bemerkungen über den charakter der jetzigen richtung in behandlung der classischen archäologie daraus besonders erklärt, dass Lützow sich den unterschied zwischen der höhern kunst und dem kunsthandwerk nicht zur genüge klar gemacht habe: er geht dann die schrift durch und entwickelt seine ansichten des nähern. - St. 188: Jaep, quo anno et quibus diebus festis Aristophanis Lysistrata atque Thesmophoriazusae doctae sint. 8. Eutin. 1859: anz. von Fels: nach Jaep soll die Lysistrata an den Lenäen 411 a. Ch. aufgeführt sein, was ref. billigt und einige berichtigungen zu Jaep's deductionen giebt; die Thesmophoriazusen an den grossen Dionysien desselben jahrs. -Nr. 197-99. Auserwählte komödien des Aristophanes. Erklärt von Th. Kock, bd. 1, 2, 3. Berlin. 1852 flgg.: anz. von E. von Leutsch: es wird das dritte bändchen, die frösche enthaltend, genauer besprochen und nach allgemeinern bemerkungen aus der einleitung die tracht des Dionysos und Xanthias erörtert: dann Ar. Ran. 177, 221 sqq. 85 erklärt. Darauf folgt besprechung von: Arist. Nubes. Ed. et illustr. W. J. Teuffell. Leipzig. 1856: zu ihrer charakteristik und zugleich des bd. I von Kock's ausgabe werden die gesänge von Arist. Nubes 563-74=595-606 genauer erörtert. Daran reiht sich die anz. von H. Waehdel, de Cleonis apud Aristophanem persona. P. I. 8. Gotting. 1858: in welcher Ar. Equitt. 832 und 794 ref. genauer behandelt und dann übergeht zu der schrift von Toeppel, de fragmentis comicorum graccorum, Neubrandenburg. 4. 1857, endlich kurz bespricht und rühmend anerkennt Fragmenta comicorum graecorum. Collegit et disposuit Aug. Meineke. Vol. V, 1, 2. Berlin. 1857, worin nachträge und der comicae dictionis index von H. Jacobi enthalten sind. - St. 200: Ad. Stahr, Aristoteles und die wirkung der tragödie. 8. Berlin. 1859: anz. von H. v. Stein: entwickelt die streitfrage zwischen Stahr und Bernays, giebt ersterm in hinsicht auf Aristot. Polit. VIII, 7, 2 recht, und billigt ebenso desselben auffassung der hierher gehörigen stellen der poetik. -St. 201-204: Peloponnesus, notes of study and travel by William George Clark. 8. London. 1858: W. Vischer, erinnerungen und eindrücke aus Griechenland. 8. Basel. 1857: anz. von E. Curtius: das erstere buch kein gelehrtes, es bespricht zuerst die Kykladen, wobei refer. näher auf die identificirung vom homerischen Syrie mit Syros eingeht und sie verwirft; es beginnt dann die eigentliche periegese mit dem wege von Athen über Eleusis nach Korinth: ref. bespricht dabei die namen Korydalos, Aigaleos, notxilor opos und widerlegt mehre ansichten des verf., kommt dann auf die Isthmusstrassen, den Isthmus, auf Messene, auf den namen der burg von Argos aonic, auf neugriechischen kirchenbau: begleitet dann den verf. durch Arkadien, und verweilt länger bei Sparta - wo Mure's ansichten besprochen werden, und Messenien, wobei der brückenbau der alten berührt wird; er schliesst mit einer beschränkung der ansicht Clark's über die stammverhältnisse in der heutigen bevölkerung von Hellas. - Das buch Vischer's giebt dem ref. gelegenheit, einige punkte dieses inhaltreichen werkes zur besprechung zu bringen: also die schlacht bei Marathon und bei der die nichterwähnung der feindlichen reiterei, die lage der Pnyx, der älteren und jüngeren Agora, den Parthenon, den aufgang zur burg. Daran reiht sich die gründung von Nauplion, die dem ref. gelegenheit giebt, seine hypothese über die sitze der Ionier gegen die ihr im Philol. XIV, p. 140 gewordene beurtheilung zu vertheidigen, worauf dann noch kürzere bemerkungen über die stadt Pharis in Lakonien, über Lykurgos als schöpfer des ganzen staatwesens Sparta's und allgemeine bemerkungen über die behandlung der griechischen geschichte und topographie folgen. - St. 206-7: Reinisch, über die namen Aegypten's bei den Semiten und Griechen. 8. Wien 1859: anz. von Uhlemann, der die ansicht des verf. bestreitet. - St. 208: Verhandlungen der XVI, XVII, XVIII versammlung deutscher philologen und schulmänner. 4. Stuttgart, 1857, Breslau, 1858, Wien. 1859: kurze inhaltsanzeige dieser drei bände von E. v. Leutsch.

Grenzboten, 1859, nr. 39: zur geschichte des glases: übersicht, mit rücksicht auf Plinius.

Menzel's literaturblatt, 1859, nr. 33, 34: J. Braun, geschichte der kunst in ihrem entwickelungsgange durch alle völker der alten welt cett., 1 und 2ter band, 1856. 58: lobende inhaltsanzeige [s. Philol. XIV, p. 757.]. — Nr. 38, 39: Bachofen, über die gräbersymbolik der alten. 8. Basel. 1859: "in diesem vortrefflichen werke ist ein wichtiger theil der alten (!) mysterienlehren umfassender und klarer dargestellt, als es je vorher geschehen ist. Es thut wohl jene alten dinge wieder einmal mit geist behandelt zu sehen". Dann inhaltsanzeige ohne eigenes [s. ob. p. 179]. — Nr.

41. 42: Voigt, die wiederbelebung des classischen alterthums oder das erste jahrhundert des humanismus. 8. Berlin. 1859: inhaltsanzeige, und bemerkung, dass die immoralität der zeit noch schärfer hätte hervorgehoben, Francesco Colonna nicht übergangen und die welthistorische bedeutung des humanismus klarer hingestellt werden sollen. — Nr. 47, 48: Friedreich, die symbolik und mythologie der natur. 8. Würzburg. 1859: "eine fleissige und reiche sammlung, die wir für den gebrauch empfehlen, obgleich sie keine vollständigkeit ansprechen kann". Das material wird eingetheilt in die symbolik und mythologie 1) der elemente und meteorologischen phänomene, 2) der mineralien, 3) der pflanzen, 4) der thiere, 5) der vegetabilischen und animalischen producte, als stroh, eier, milch u. s. w.

Münchener gelehrte anzeigen, 1859, januar, nr. 6: Brieger. de fontibus librorum XXXIII, XXXIV, XXXV, XXXVI Naturalis Historiae Plinianae, quatenus ad artem plasticam pertinent, Gryphiae. 1857: anz. von Jan, ferner von Observationes de arte Praxitelis scr. C. L. Urlichs, Wirceb. 1858 von demselben, referirt in kürze die resultate der beiden schriften, lobt die methode 'der forschung und die form der darstellung im allgemeinen macht aber einige begründete ausstellungen (vergl. Philol. XIV, p. 673). - Februar, nr. 20-22. Dionis Chrysostomi orationes, recognovit et praefatus est Lud. Dindorf, Lipsiae 1857, rec. von L. Kayser, bespricht das verhältniss der neuen ausgabe zu den leistungen früherer herausgeber, insbesondere des der wissenschaft zu früh entrissenen Emperius, erwähnt die hauptsächlichsten textesverbesserungen der neuen bearbeitung, weist dann aber eine grosse anzahl von stellen nach, wo die handschriftlichen lesarten und die emendationen anderer gelehrten nicht die gebührende berücksichtigung fanden und stellt schliesslich vielfach durch eigene vermuthungen einen correkten text her. - Februar, nr. 23, 24, Étude de la langue Etrusque par le R. P. Tarquini, in Revue Archéologique, Paris 1858, a. 15. p. 103-22 und 349-58: ferner das etruskische durch erklärung von inschriften und namen als semitische sprache erwiesen von L. G. Stickel, Leipzig, 1858. Der rec. tadelt die unsichere methode der verfasser, deckt die vielen widersprüche derselben auf, verwirft den ganzen versuch in dem etruskischen eine semitische sprache wiederfinden zu wollen und stellt am schluss selbst einige bekannte notizen über die Etrusker zusammen [vrgl. Philol. XIII, p. 623. 766.]. - März Nr. 25-28. Flavii Sosipatri Charisii artis grammaticae libri V, Diomedis artis grammaticae libri III, ex Charisii arte grammatica excerpta, ex recensione Henrici Keilii, Lipsiae 1857, anz. von W. Christ, referirt in kürze die geschichte der texteskritik der beiden grammatiker, bespricht den werth des kritischen apparates, den der herausgeber aufbrachte, hebt die hohen verdienste, die sorgfalt und den scharfsinn des neuen herausgebers hervor, gibt

selbst eine reihe eigener emendationen, weist mehrere interpolationen und lücken nach, die in dem texte noch unberücksichtigt geblieben sind, verbessert mehrere stellen durch zuziehung anderer grammatiker; giebt einige winke bezüglich der literarhistorischen fragen, die jene beiden grammatiker betreffen und schliesst mit einigen bemerkungen über die redaktion des werkes. - Mai Nr. 50 52, römische mythologie von L. Preller, Berlin, 1858, rec. v. A. Preuner, macht einige tadelnde bemerkungen über die auffassung der römischen mythologie von Preller und namentlich über die hereinziehung des hellenischen begriffs des heros und halbgottes, wobei gründliche erörterungen über die dii incerti (beiläusig schlage ich selbst vor die worte ab initio certi bei Servius zu Vergil. Aen. VIII, 275 in ab initio creti zu emendiren), den vermischten gebrauch von dii und divi und die manes et lares eingeflochten werden, gibt schlieslich einige andeutungen über die natur der alten mythen und die wissenschaftliche aufgabe einer römischen mythologie. - Mai 53, 54, Eliae Metropolitae Cretae commentarii in S. Gregorii Nazianzeni orationes XIX e cod. Basileensi excerpsit Alb. Jahnius, anz. von Krabinger, rühmt den fleiss und die sorgfalt des herausgebers, tadelt die mängel der äusseren ausstattung und giebt einen abriss von der bedeutung jenes commentators, der durch seine ausgebreitete bekanntschaft mit der griechischen poesie und philosophie auch für den speciellen philologen interesse hat. - Juli, nr. 7-12, Demosthenes und seine zeit von Arnold Schäfer, dritter band, anz. v. L. Kayser, referirt ausführlich den inhalt des bandes und pflichtet allen resultaten des verdienten verfassers bei. - August, nr. 13, 14. Lykurgus rede gegen Leokrates und fragmente, griechisch mit übersetzung nebst prüfenden und erklärenden bemerkungen von Eduard Jenicke, Leipzig, 1856, anz. von Schiller, bespricht die leistungen des herausgebers und verbreitet sich in minutiöser weise über die aufgenommenen handschriftlichen lesarten und die emendationen des herausgebers und anderer gelehrten. - August, nr. 15, 16, Q. Horatius Flaccus satiren erklärt von L. F. Heindorf, mit berichtigungen und zusätzen von dr. L. Doederlein, Leipz. 1859, anz. von Jan, rühmt den scharfsinn und feinen geschmack des erklärers, äussert aber mehrere bedenken über änderungen im text und in der interpunktion sowie über die richtigkeit einiger erklärungen. - Oktober, nr. 38-41, Cicero de oratore für den schulgebrauch erklärt von dr. W. Piderit, Leipzig, 1859, anz. v. L. Kayser, weist die dringlichkeit einer solchen ausgabe nach, lobt die leistungen des herausgebers und nimmt dann gelegenheit sich über die interpolation auch dieser rhetorischen schrift durch einen späteren rhetor zu verbreiten.

Mütsell's zeitschr. f. gymn. wesen 1859, 8: Mütsell, zu Fronto p. 640 giebt folgende emendationen: Ep. ad Aurel. Caes. 6 p. 89 Nieb. statt commata ut cola — in cola; ad M. Anton. Aug. de

orat. 4 p. 124: laudentur st laudent; p. 125 saltitant st. salutant; p. 125 olfactoria et sucina st. olfactoriae suc.; de fer. als. p. 137 olere et stercoris st. ope st.; p. 143 adversa st. adversum convertunt. - Wagner, zu Tac. Agricola. p. 641-43: c. 10 proinde attolli = das meer schlägt verhältnissmässig nicht so hohe wellen. c. 19 wird assidere clausis horreis erklärt von den Britanniern, die ihr getreide nicht los werden können, weil die speicher nicht geöffnet werden, Wex's luere wird gebilligt, aber in promptu beibehalten und die von Wex gesetzte klammer getilgt: statt prox. hibern, wird mit Halm und Bezzenberger pro prox. hib. gelesen. - 9. Cic. orator, ed. Jahn, rec. v. Tischer p. 681-88, der das buch zwar als vortreffliche handausgabe für philologen anerkennt, ihm aber als schulausgabe einen geringeren werth beilegt: das urtheil ist im einzelnen eingehend motivirt. - Rührmund, über Horaz. Sat. II, 8 im verhältniss zu Sat. II, 4 und 2, desgleichen zu Sat. 1, 5. p. 699-709. Ausgehend von der erklärung der in diesen satiren vorkommenden namen, werden die gegenseitigen beziehungen dieser gedichte nachgewiesen, wobei sie gegenseitig zur erklärung benutzt werden: genaue dispositionen sind beigefügt. - 10. Aesch. Ag. ed. Weil, rec. v. Enger, p. 796-802, der namentlich die aufnahme der vielen eignen correcturen in den text tadelt sowie dass die erklärung häufig den leser im stich lasse, wenn auch die kürze im ausdruck und das meist verständige und besonnene urtheil des verf. zu loben sei. Begründet ist das urtheil an v. 7. 12. 44. 77. 78 (E. liest "Aone δ' ου τινι γώρα). 89 (E. liest θυgaior st. ovgar). 98, 104, 105, 114, 115, 134 ff. - Soph. Ai. ed. Wolff. rec. v. Enger, p. 805-809; zuerst wird die kritische seite besprochen mit der sich der rec, im ganzen einverstanden erklärt, dann die exegetische: Enger ist der meinung dass für eine schulausgabe viel zu viel geboten, überhaupt zu viel in die erklärung hineingezogen sei, was nicht zur erklärung gerade des Sophokles gehöre; einzelne steller sind besonders besprochen. - Lilienthal, zur lateinischen grammatik p. 812-15: die regel Seyfferts dass audeo regelmässig vor dem infinitiv stehe, wird umgestossen: bei Cic. sei das verhältniss gleich, 184 mal stehe audeo vorn, 184 mal hinten. Bei Caesar, Cornel, Sallust und Livius sei die zweite stellung vorherrschend. Auch die phraseologische bedeutung von ausus sim, die Seyffert aufstellt, erkennt Lilienthal nur Cic. Brut. V, 18 (das einzige beispiel bei Cicero) und in zwei stellen des Livius an. Schliesslich noch bemerkungen über die stellung von conari und solere. - 11. Kühnast, ist Platons Lysis für die gymnasiallectüre geeignet? p. 817-36:das resultat der mit pädagogischer wärme geschriebenen untersuchung ist, dass Lysis zu denjenigen dialogen Platons gehört, die für die jugend ebenso zugänglich als ausprechend und fruchtbar sind. Beyer, erklärung (und übersetzung) von Plat. Menon cap. 22 p. 87 A 'Επειδάν τις έρηται αύτους - είτε άδύνατον, είτε μή. p. 886-88. - Kunkel,

zu Phaedrus p. 892—94: I, 3, 1—3 erklärung der doppelten absicht bei erzählung der fabel; I, 4, 3 entschuldigung der bekannten wunderlichkeit, dass der hund im schwimmen sein spiegelbild im wasser sieht, ebd. v. 4. 7 praedam wird elidirt, adeo mit synizese gelesen, v. 7 adeo zu petebat, nicht zu potuit attingere gezogen. I, 22, 12 wird die alte lesart festgehalten.

Neue jahrbücher für Philologie und pädag., herausgegeben v. R. Dietsch und A. Fleckeisen, 1859 heft X: 63. W. Ribbeck, anz. von Kirchhoff, die homerische odyssee und ihre entstehung. [S. unt. p. 380.]. — 64. A. Schäfer, die zeitverhältnisse von Demosthenes erster philippischen rede: bespricht die schriften von Kurz und Haedike. — 65. L. Kayser, auz. von Aelianus, Porphyrius, Philo Byzantius ed. Hercher. — 66. Volkmann, emendantur duo oracula. — 67. Funkhänel über εὐ, καλῶς, ἀρθῶς ποιῶν. — 68. R. Klotz, zu Plautus miles gloriosus. — 69. C. P. in P., leben des Cato von Utica, von E. Wartmann. — 70. Reifferscheid, anz. von G. Becker Isidori Hispalensis de natura rerum liber. — (16) Philologische gelegenheitsschriften. — — Zweite abtheilung. 40. Hächermann, zu den scholien Juvenal's I u. II. — 43. Kappes zu Verg. Aen. I, 44, 45.

Heft XI: 71. H. Weil, die gliederung des dramatischen recitativs bei Aeschylos. — Nachtrag zu nr. 56 (s. oben p. 190: unt. p. 377). — 72. R. Rauchenstein, zu Sophokles Aias. — 73. R. Enger, anz. von Richter, Aristophanis Vespae. — 74. C. Bursian, zu Aristoteles poetik. — 75. H. Halm, beiträge zur verbesserung von Cicero's büchern über die gesetze. — 76. L. Friedlaender, de Juvenalis saturae VI versu 70. — 77. Einige bemerkungen zu hrn. S. Susemihl's beurtheilung meines buches "die natürliche ordnung der platonischen schriften", von Dr. Munck. — Erklärung dazu von Susemihl. — 78. Reglement über die errichtung eines philologisch pädagogischen seminars an der zürcherischen hochschule. — 79. E. Muller, berichtigung. — (16) philologische (und nicht-philologische) gelegenheitsschriften.

Westermann's illustrirte deutsche monatshefte, 1859, august. Nr. 35, p. 492: M. Schmidt, Libanios, oder griechisches professoren- und studentenleben im vierten jahrh. p. Ch.: es wird der bildungsgang des Libanios und seine erlebnisse an den verschiedenen orten, wo er als lehrer auftrat, beschrieben, jedoch ohne nähere angabe der quellen. —

Zarncke, literarisches centralblatt, 1859, nr. 23: Frontini de aquis urbis Romae II. II, Rec. Fr. Buecheler, Lips. 1858: anz. von Bu: erste kritische textesrecension, p. 1, z. 18 will Bu in unum corpus redacta schreiben, p. 3, 17 ademtis des cod. in variis andern, p. 11, 8 sepiendi ac muniendi sui schreiben, p. 27, 9 autem in tandem verbessern, p. 28, 9 nach commentariorum ein testimonio einschieben, p. 29, 11 cauponulas für corruptelas setzen, p. 32, 4 Julia dabat und zweimal quinarios, p. 35, 1 etiam für

exiit, p. 48, 23 vindicarentur; multo magis cum maiores . . .eripuerint . . . intulerint . . . vendiderint schreiben; p. 45, 19 nascuntur beibehalten und opera wie 45, 28 für arbeiten nehmen. Fenner von Fenneberg, untersuchungen über die längen - feldund wegemaasse der völker des alterthums. 8. Berlin, 1859: anzeige. - Nr. 24: Goebel, über eine bisher ganz unbeachtet gelassene Wiener Juvenal-handschrift aus dem X. jahrhundert als einzige vertreterin der ältesten und unverdorbensten recension Juvenals. 8. Wien, 1859; anz. von Bu, der den cod. durchaus nicht für so bedeutend als Göbel thut ansehen kann, da er interpolationen zeige; 1, 161 sei versum allein richtig, versu falsch: 1, 67 signator falsi des Vind. nicht als richtig erwiesen, da dazu gehöre signare falsum ohne testamentum nachzuweisen: III, 201 sei summa einfall eines interpolator: III. 66 sei tracta est picta verkehrt, da tracta den puellae einer lupa gegenüber überflüssig etc. darnach sei dem cod, als geflossen aus einer handschrift, die eine mittelstellung zwischen Pithoeanus und der masse der übrigen codd. einnahm ein geringerer werth beizulegen: doch habe er öfter das allein richtige erhalten [vgl. Philol. XIV. p. 792]. -Moschus, Demetrius aus Lacedamon, Neara, Komödie. Nach dem 1845 in Athen erschienenen ersten abdruck der florentinischen handschrift. Nebst einer literar-historischen abhandlung des griechischen herausgebers A. Mustoxydis. Griechisch und deutsch mit einleitung und anmerkungen von A. Ellissen. 8. Hannover. 1859: Moschus lebte in der zweiten hälfte des XV ih, und dichtete ausser cinem epos καθ' Ελέτην καὶ 'Αλέξανδρον auch elegien, epigramme und komödien, welche letztere in der sprache des Menander, wenngleich in prosa: die arbeit des herausgebers wird gelobt. [Für Menander ganz gleichgültig: der werth des stücks unter dem mittelmässigen]. - Nr. 25: Παπαδόηγοπούλος, ίστορικαί πραγματείαι. 8. Athen. 1858; abhandlungen zur geschichte des alten Griechenlands, wie schlacht bei Marathon, einnahme Korinths durch Mummius u. s. w.: die behandlung der neugriechischen sprache wird besonders gelobt. - Sophokles, für den schulgebrauch erklärt von Gustav Wolff. Thl. I. Aiax. Lpz. 1858: wird gelobt, namentlich dass strenger als bisher am Laur. A. festgehalten sei. - Aeschuli quae supersunt tragoediae. Rec. adnotationem criticam et exegeticam adiecit H. Weil. Vol. 1, sect. 1, Agamemno. 8. Giessen. 1858: eine anerkennung verdienende arbeit: vs. 308 schlägt ref. vor ovo' έσκηψεν, έστ' αφίκετο. -A. Schoenborn, die skene der Hellenen. Ein versuch nach dem tode des verfassers herausgegeben von C. Schönborn. 8. Leipzig. 1858: ein sehr tüchtiges werk: ref. bemerkt, dass Poll. IV, 126 αγρόθεν nichts sei als ein glossem zu αλλαγόθεν. - Sommerbrodt, de Aeschyli re scenica. P. III. Anclam. 1858: handelt de rhapsodorum actione, de choreutarum a., de histrionum a.: ref. lobt die schrift und macht am ende auf Plat. Symp. p. 194 B aufmerk-

sam, aus der folge, dass auch die tragiker nach Sophokles zuweilen noch in ihren stücken aufgetreten seien als schauspieler. (vgl. p. 483, we eine entgegnung Sommerbrodts steht). -28: Benseler, griechisch-deutsches schulwörterbuch. Lpz. 1859: einzelne ausstellungen werden gemacht: sonst gelobt. - Haebler, über die tragischen stoffe des Aeschylos und des Euripides. 8. Dresden. 1859: vindicirt dem Aeschylos den Herc, furens, Ion und die Heraclidae des Euripides, [ex unge leonem!]; vrgl: p. 499 entgegnung. - Wetter, der mythos vom Atlas und seine neueren deutungen. 8. Mainz. 1858: anz. von Bu, der name Atlas sei phönikischen ursprungs - was Bu bekämpft und den namen von τλάω ableitet -, der ganze mythos von Phönikien ausgegangen, indem die Griechen den von da erhaltenen berg in einen giganten umgeschaffen hätten, was Bu mit einigen abweichungen billigt. [Es kann zu nichts führen, unbewiesene ansichten über einzelne mythen hinzustellen]. - Nr. 29: Döderlein, gedächtnissrede für hrn. K. Fr. von Nägelsbach. 8. Erlangen. 1859. — N. 30: Pervigilium Veneris adnotabat et emendabat Fr. Buecheler. 8. Lips. 1859: lobende anz. von Bu, der vs. 22 statt tute der codd. nudae, vs. 45 Nec Ceres nec Bacchus absunt nec poetarum deus Detinet te: tota nox est perviglanda canticis, vs. 74 sq. schreiben will: moxque Marti de sacello dat pudicam virginem | Romuli matrem: ipsa fecit cum Sabinis nuptias, unde Ramnes et Quirites proque prole posterum | [Juliam gentem] crearet et nepotem Caesarem. - Nr. 31 : Scheibe, commentatio critica de Isaei orationibus. 8. Dresden. 1859: ref. will Or. III, 24 eige statt ώστε schreiben, Or. IV, 11 die handschriftliche LA halten und προς δε τούτφ mit hinweisung auf Demosth. Or. IV, 19 für "und vor allem" nehmen. - Kolster, Sophokleische studien. Eine zahl von aufsätzen. 8. Hamburg 1859: meist früher schon gedruckte abhandlungen. Ref. macht gegenbemerkungen gegen die p. 202 aufgestellte abfassungszeit der Trachiniä, um 440 a. Chr., da die beweise dafür grade zu nichtig, dann gegen die p. 264 flg. bei entwickelung der mythologischen voraussetzungen des Oedipus Coloneus gemachte anwendung der orakel. — Nr. 32: Linker, die älteste sagengeschichte Rom's. 8. Wien. 1858: der verf. führt aus, wie die gestalten der ältesten römischen geschichte, besonders die der sieben könige, der sage angehören, aber nicht als willkürlich ersonnene gebilde, sondern als repräsentanten bestimmter wirklicher verhältnisse in stadt und staat. Am schlusse erklärt er die zeitangaben ebenfalls für unhistorisch. - Bröcker, untersuchungen über die glaubwürdigkeit der altrömischen verfassungsgeschichte. 8. Hamburg 1858: anz. von Em. Mr., der sich mit dem streben des verfassers die alte überlieferung gegen Niebuhr und a. zu schützen im ganzen einverstanden erklärt, aber die art, wie der verf. sein thema behandelt, für eben nicht gelungen hält. - Fr. Fritze, über die anwendung des de-

klamatorischen accentes im trimeter der griechischen tragödie und über deren praktischen einfluss. 8. Berlin. 1859: das gesetz, was Fritze gefunden zu haben glaubt, ist das, dass kein trimeter mehr als einen, höchstens zwei hauptaccente hat, und zwar zwischen je zwei derselben normalmässig 7, zum mindesten 4, zum allermeisten 9 silben in der mitte liegen müssen, oder was dasselbe ist, immer nur eine dipodie um die andere einen hauptaccent auf sich nimmt, dergestalt, dass, wenn der erste vers einen ton auf der ersten und dritten dipodie hatte, der zweite ihn auf der zweiten, der dritte wieder auf der ersten und dritten dipodie u. s. w. haben muss. Neben dieser grundregel, die nur für die ruhige und affectlose rede gilt, gehen mehrere ausnahmen her. Dies der erste theil der schrift, der zweite sucht die bedeutung darzulegen, welche dies gesetz für das lesen und besonders die übersetzung der tragiker hat. Dagegen macht ref. mehre einwendungen. - C. F. A. v. Lützow, zur geschichte des ornamentes an den bemalten griechischen thongefässen. 8. München 1858: inhaltsangabe von Bu. - Nr. 33: Hygini fabulae. Ed. Bernh. Bunte. 8. Lips. 1858: rec. von Bu, der nachweist, wie der herausgeber den anforderungen, welche jetzt gestellt werden, nicht entsprochen und daher eine durchaus ungenügende ausgabe geliefert habe, wenn auch im einzelnen manche wirkliche verbesserung vorkomme: fab. 28 emendirt Bu iactu für nacti, fab. 119 Strophio necandum für populo necandum: die namen der giganten p. 27 schreibt Bu endlich: Enceladus, Coeus, Selenius, Strophius, Astraeus, Pelorus, Pallas, Emphytus, Phorcus, Sthenios, Agrius, Alcyoneus, Ephialtes, Eurytus, Eurymedon, Thermises, Theodamas, Otus, Typhon, Polyboëtes, Menecharmus, Aloeus, Colophonius, Japetus. -Nr. 34: Lasalle, die philosophie Herakleitos des dunkeln von Ephesos. 2 bde. 8. Berlin. 1858; es wird darauf hingewiesen, wie der verfasser die glaubwürdigkeit der zeugnisse gar wenig prüfe, wie die grammatische erklärung der fragmente oft willkürlich und den gesetzen der sprache widerstrebend sei, wie überhaupt er nicht auf unbefangene weise an die erklärung der fragmente gehe, sondern aus dem, was er als grundprincip festgestellt habe, sich eine heraklitische philosophie construire und darnach die fragmente deute, und dadurch, dass er die heraklitischen gedanken in eine zu ihnen unpassende hegelsche terminologie zwänge, gar vieles verkenne. [Vgl. oben p. 181]. - E. Curtius, abhandlung über griechische quell- und brunneninschriften. 4. Göttingen. 1859: inhaltsanzeige. - Nr. 35: Cicero de Oratore. Für den schulgebrauch erklärt von Dr. K. W. Piderit. 8. Leipzig. 1839: auf die behandlung der dichterfragmente wird in der auch sonst empfohlenen ausgabe besonders aufmerksam gemacht. - G. Voigt, die wiederbelebung des classichen alterthums oder das erste jahrhundert des humanismus. 8. Berlin. 1859: mangel an genauigkeit und vollständigkeit wird getadelt, eben so die verfehlte form

der darstellung. - A. Boeckh, reden, herausgegeben von Ferd. Ascherson. 8. Lpz. 1859: auch gesammelte kleine schriften bd. II: anzeige. - Nr. 36: C. Schiller, stämme und staaten Griechenlands nach ihren territorialverhältnissen bis auf Alexander. II abschnitt. Messenien und Lakonien. 4. Ansbach. 1858: anz. v. Bu, der, obgleich er eigne ansichten und selbstständige resultate vermisst, die schrift doch empfiehlt. - Nr. 38. Krahner, Eros und Psyche. 4. Stolpe. 1859: anz. von Bu; die schrift enthält eine freie umbildung jenes mythus zu der allegorischen darstellung einer menschenseele, die aus frommer einfalt durch wahn und zweifel in schuld verfällt, aber durch unbedingte gläubige ergebung in den göttlichen willen sühnung findet und endlich durch todesgrauen zu himmlischer seligkeit erhöht wird: also philologisches ist hier nicht zu suchen. - L. Preller, römische mythologie. 8. Berlin. 1858: anz. v. Bu, der den inhalt referirt und ab und an eine andere ansicht kurz ausspricht; dann bei Serv. ad V. Aen. VIII, 314 das corrupte omam castita in Romam castitate, ad V. Aen. VII, 678 divi in digiti ändert. [Vrgl. ob. p. 190]. -39: Bucolicorum Graecorum Theocriti Bionis Moschi reliquiae cett. ed. H. L. Ahrens, vol. Ilum. 8. Lips. 1859: anerkennende anzeige, mit der bemerkung, dass im Schol. Genev. ad Theocr. VII, 21 πατροαλολου nicht πατρφου mit Hauler zu suchen sei, sondern ein vaterlandsflüchtiger, πάτρηθεν άλώμετος. - Nr. 40: Schwegler, geschichte der griechischen philosophie. 8. Tübing. 1859: wird empfohlen. — Gladisch, Herakleitos und Zoroaster. 8. Lpz. 1859: Herakleitos soll den Persern entsprechen: es findet ref. die übereinstimmung auffallend genug und spricht ohne bestimmte ansichten selbst zu äussern hin und her. [Vgl. Philol. XIV, p. 441]. - Nr. 42: Gottschick, geschichte der gründung und blüthe des hellenischen staats in Kyrenaika. 8. Lpzg. 1859: zwar fleissige zusammenstellung, aber die eigenen combinationen des verf. meist schwach und unsicher. - Grammatici latini, ex rec. H. Keilii. Vol. III, fac. I, Prisciani gramm. Caes. institutionum grammaticarum II. ex rec. M. Hertzii. 8. II. XIII-XVIII. Lpz. 1859: treffliche, mit seltenem fleisse angefertigte ausgabe. - La Roche, die erzählung des Phönix vom Meleagros (ll. I, 529-600), ein beitrag zu den homerischen studien. 4. München. 1859: lobende anz. von Bu, der aber den schluss der erzählung des Phönix; τῷ δ' οὐκέτι δῶρ' ἐτέλεσσαν anders fasst, indem Phönix durch diesen schlusssatz den Achill ermahnen wolle, nicht allzulange auf jenem zorne zu beharren, damit er nicht, wenn er erst im momente der höchsten gefahr helfe, die geschenke, die er für augenblickliche hülfe erhalten werde, verliere, wie dies dem Meleagros gegangen war. - Klein, inscript. latinae provinciarum Hassiae transrhenanae. 4. Mainz 1858: in jeder hinsicht unbefriedigend. - Nr. 43: A. Kirchhoff, die homerische odyssee und ihre entstehung. 8. Berlin 1859: inhaltsanzeige mit der be-

merkung des ref. dass das ganze verfehlt sei. - Huenneker, quaestiones Thucydidiae. 8. Münster. 1859: es werden die besprochenen stellen verzeichnet und die ansichten des verf. mitgetheilt. - Nr. 44: A. Stahr. Aristoteles und die wirkung der tragödie. 8. Berlin 1859: gegen Bernays gerichtet: inbaltsanz. (s. Philol. XIII, p. 414). - Die festrede des Isokrates, griechisch und deutsch von G. Herold. 8. Nürnberg 1859: die übersetzung hält die mitte zwischen Wieland's und Schleiermacher's art. - Schroeder, quaestiones Isocrateae duae. 8. Utrecht 1859: die erste abhandlung sucht den Sokrates als lehrer des Isokrates gegen Cobet und Halbertsma zu erweisen, die zweite entwirft nach Plato und Isokrates selbst ein eben nicht vortheilhaftes bild des letzten. Im ganzen lebendig geschrieben mit eignen ansichten über verschiedene punkte: so sucht der verf. zu erweisen, unter dem platonischen Gorgias sei Isokrates zu versteben, was nach dem rec. ganz unhaltbar ist. - Nr. 45: Reinisch über die namen Aegypten's bei den Semiten und Griechen. 8. Wien. 1859: anz. v. A. v. G., der den erklärungsversuch der semitischen bezeichnung Aeypten's verwirft, den des worts Aiyuntos aber als gelungen ansicht; es ist kein griechisches, sondern ein von den Phönikern zu den Griechen gekommenes wort und mit I - Kaphthor bei Jerem. 47, 4 zusammenzubringen [vgl. oben p. 166]. - Giseke, thrakisch pelasgische stämme der Balkanhalbinsel und ihre wanderungen in mythischer zeit. 8. Leipzig. 1858: empfehlenswerth: anz. von Bu, der sich über die interpretation von Herod. V. 16 genauer auslässt. - Isokrates ausgewählte reden. Erkl. von O. Schneider. 8. Lpzg. 1859: wird sehr empfohlen. - Nr. 46: L. Schwabei, de deminutivis Graecis et Latinis liber. 8. Giessen. 1959: musterhafte abhandlung. — G. Gerland, der altgriechische dativ. 8. Marburg. 1859: sucht namentlich aus der homerischen sprache zu erweisen, dass der dativ ursprünglich ein locativ, dass der unterschied zwischen ofxot und ofxo ein späterer, dass endlich nicht bloss der dativ, sondern auch der instrumentalis ein jüngeres product der sprachentwicklung sei, was sich erst nach der abtrennung der Griechen vom gemeinsamen stamme gebildet habe. Ref. bringt gegen diese ansicht einzelnes vor, empfiehlt aber die schrift namentlich auch wegen beachtung der Taciti Agricola. Ex Wexii recogn. . . . syntaktischen seite. illustr. Fr. Kritz. 8. Berl. 1859: sucht die von Wex als interpolirt bezeichneten stellen nicht immer mit glück zu retten, enthält aber des gelungenen viel: ref. vermuthet dann in cap. 69 frumenta ac viliori vendere pretio. - Xenophontis exped. Cyri. In usum scholarum emendavit C. G. Cobet. 8. Levden, 1859: es unterscheidet sich Cobet von L. Dindorf durch noch grösseres anschliessen an Vatic. A, geht aber im streichen zu weit, indem er die behagliche fülle des xenophonteischen stils der präcisen knappheit des Thukydides annähern will. - C. G. Linder, de rerum

dispositione apud Antiphontem et Andocidem comm. 8. Upsal. 1859: die rhetorische zergliederung ist nach Anaximenes gemacht, dabei viele stellen besprochen und emendirt, welche ref. anführt. -Nr. 47: H. Bonitz, platonische studien. 8. Wien. 1858: anerkennende anzeige [s. Philol. XIII, p. 760]. - W. v. Humboldt, briefe an J. G. Welcker. 8. Berlin. 1859: anzeige, die auf den werth dieser sammlung aufmerksam macht [s. oben p. 370]. -Nr. 48: H. L. Schmitt, narratio de Fr. Taubmanno adolescente. 4. Weilburg. 1858: wird gelobt. - Weil, restitution d'un choeur d'Eschyle. Extrait du journal gén. de l'instruction publique: bezieht sich auf Choeph. 941 fg. [auch in Jahn's jahrb. erschienen: s. oben p. 190]. - J. C. Schmitt, observy. critt. in Aesch. Agam. 8. Mannheim. 1859: ref. äussert sich ungünstig über die schrift. - Fechner, die sittlich religiöse weltanschauung des Sophokles. 8. Bromberg. 1859: ohne werth. - C. Wachsmuth, de Timone Phliasio ceterisque sillographis graecis disp. cett. 8. Lips. 1859: wird sehr gelobt, die eignen bemerkungen des rec. sind unbedeutend [s. oben p. 330 flgg.]. - Nr. 49: J. Braun, geschichte der kunst in ihrem entwickelungsgang durch alle völker der alten welt hindurch auf dem boden der ortskunde nachgewiesen. 2ter bd. 8. Wiesbaden. 1858: anz. v. Bu, die schliesst: "mag der vf. sich immerhin der hoffnung hingeben, die griechische religions-literatur- und kunstgeschichte in allen zweigen gereinigt und erfrischt zu haben, wir glauben, dass die grosse mehrzahl der leser nach der lecture seines buches eine ganz ähnliche empfindung haben wird, wie ein wanderer, der einen langen weg durch einen sumpf zurückgelegt hat". - Nr. 50: Platonis Leges et Epinomis. Rec. et proll. inst. G. Stallbaum. 8. Gotha. 1859: das verdienstliche der ausgabe anerkennend meint der ref., dass sie den ietzigen ansprüchen nicht genüge. - Nr. 51: M. Tullii Ciceronis or. p. L. Murena. Rec. et expl. A. W. Zumptius. 8. Berol. 1859: dem texte liegen die vv. ll. von 14 lagomarsinischen collationen zu grunde, unter denen der mit 9 bezeichnete cod. Florent. besonders wichtig: er ist mit geschick benutzt und die ausgabe wichtig. - C. Plini Secundi Nat. hist. libri XXXVII. Rec. et indd. instr. L. Janus Vol. IVum. 8. Lip. 1859: enthält mit bekannter gründlichkeit bearbeitet II. XXIII-XXXII. - Nr. 52: M. Rapp, der verbalorganismus der indisch-europäischen sprachen. 3 bde. Stuttg. 1859: bd. II enthält das griechische und romanische verbum: der ref. ist von der behandlung nicht sonderlich erbaut. - M. Porcii Catonis Originum libri septem. Reliquias disposuit et de instituto operis disputavit A, Bormann, 8. Brandenb. 1858: wird als ein verunglücktes fabricat bezeichnet. - Babrios und die ältern iambendichter. Griechisch mit metrischer übersetzung und prüfenden und erklärenden anmerkungen von J. A. Hartung. 8. Lpzg. 1858: die einleitung wird drollig genannt, der griechische text als reich versehen mit sogenannten besserungen

bezeichnet, die niemand einleuchten u. s. w., aber die übersetzung als gelungen angegeben. — Ed. Gerhard, über die anthesterien und das verhältniss des attischen Dionysos zum Koradienst. 4. Berlin. 1858: anz. von Bu, in der er die vom vf. beliebte beziehung des lakchoszuges in Aristophanes fröschen auf die kleinen mysterien zweifelhaft findet. — Jos. Aschbach, über Trajan's steinerne Donaubrücke. 4. Wien. 1858: eine sorgfältige untersuchung.

Zeitschrift für die österreichischen gymn. 1859, 5: R. v. Raumer, weitere erörterungen über das wesen der aspiraten, in bezug auf die abhandlung des prof. Brücke über die aspirata des altgriechischen und des sanskrit. p. 353-62. - La Roche, über die bedeutung von zovoidio; im Homer p. 363-68. Die einzelnen stellen, in denen das wort gebraucht ist, sind zusammengestellt, so dann der unterschied zwischen γυτή, ακοιτις, παράκοιτις, δάμαρ, άλογος bestimmt und dann die bedeutung von κουρίδιος behandelt. Der verf. fasst das wort mit Aristarch als "in der jugend vermählt", die andern erklärungen als: jugendlich, rechtmässig, fürstlich werden zurückgewiesen. λέχος χουρίδιον st das ehebett der Hera, das sie als χουρίδιο άλοχος des Zeus seit ihrer jugend mit ihm getheilt hat: ähnlich ist das δώμα κουρίδιον vom palast des Odysseus zu verstehen. Die einzige abweichung ist II. 7, 298, die der verf. nicht erklärt hat. - 6, 7: A. Göbel, der sogenannte dritte messenische krieg und andere gleichzeitige ereignisse p. 445-68; es werden folgende punkte behandelt: 1, annähernde zeitbestimmung, schlachten von Drabescus und Datum, krieg gegen Thasos. 2, ende des messenischen krieges (460/59). 3, dauer des krieges (bis ins 10 jahr). 4, anfang des krieges (469 468). 5, abfall der Thasier von Athen (469). 6, eroberung von Naupaktos durch die Athener. Abfall Megaras von Sparta (ol. 79, 7). 7. Kimon in Lakonien und Messenien (463/2). 8, zusammenhängende darstellung des krieges (so viel thunlich nach dem wortlaute der alten autoren). - Vahlen, zur literatur des M. Porcius Cato p. 469-89. Der verf. weist einige von Ritschl und Fleckeisen in das carmen de moribus verlegte bruchstücke zurück, oder man müsse es mit dem buche ad filium gleich stellen und besondere abschnitte z. b. über landbau, beredsamkeit, ärztliches annehmen. Die einleitung wäre dann metrisch gewesen, das übrige in prosa. Dagegen werden dem Carmen zugewiesen eine sentenz bei Colum. XI, 1, 26 und eine bei Seneca de benesic. V, 7, 5. Auch über die anordnung der einzelnen praecepta werden vermuthungen aufgestellt, nämlich was ein römischer vir bonus als sittlicher mensch überhaupt, ferner als landwirth, kriegsmann, redner und sachkundiger sein müsse. Daneben hätten aber von Cato aufzeichnungen von medicinischen hausmitteln, rechtsentscheidungen, massregeln im kriege und für redner existirt, die sich zu dem buch ad filium verhielten, wie das buch de re rustica zu dem abschnitt de agricultura in jenem buche. - Der

zweite theil enthält eine eingehende besprechung von den fragmenten der origines in der Bormannschen ausgabe. - E. Göbel. über etymologie und bedeutung der präposition sine p. 490-94. Sine wird für gleichen ursprungs und ursprünglich auch gleichbedeutend mit nisi gehalten, jenes zur praposition dieses zur conjunction geworden. - E. Göbel, über Ennius fragmente bei Livius p. 495-500, gegen Vahlens "hyperkritische" bemerkungen zu Göbels abhandlung (X, 180-86) gerichtet. - Fritsch, griech. und lat. partikeln rec. v. Kvicala p. 513-28, wonach es dem vf. nicht gelungen ist neue aufschlüsse zu geben und die wissenschaftliche forschung zu fördern. Die unterschiede und irrthümer sind im einzelnen nachgewiesen. - Rheinhard, karte von Gallien und Britannien für die lectüre Caesars, besprochen von Vielhaber, der sie als unbrauchbar und weit hinter der Kiepertschen zurückstehend ansieht p. 557 - 60. - Cholava über Platon's Lysis, p. 589-91 und Kvicalas replik p. 591 92 beziehen sich auf zwei frühere abhandlungen IX, 793 ff. und X, 275 ff. - . 8. Meister, über den schluss des cap. I im Agricola des Tacitus p. 593-604 : at nunc - tempora = "allein da ich jetzt das leben eines verstorbenen erzählen will, bedarf ich der entschuldigung, um welche ich nicht ersuchen würde, wenn ich die schuld auf die grausamen und der grösse feindseligen zeiten werfen wollte." Im einzelnen wird gehandelt über nunc, defunctus, clarus, am schlusse die übersetzung von cap. 1—3 gegeben. — Kvicala, zur texteskritik des Aeschylos und Sophokles p. 605—606. Aesch. Prom. 356 statt naoir og arreorn Benig wird gelesen naig og arreorn Benig = der sich noch ein knabe gegen die götter erhob (Hes. Theog. 820). Soph. Ant. 348 ff. ίππον ἀνάσσεται ἀμφὶ λόφον ζυγῶν. — Plato's Gorgias v. Jahn, angez. von Ludwig, p. 607-13, mit bemerkungen und verbesserungen zu einzelnen stellen. -Tún, über den gebraueh und die bedeutung der iterativen imperf cta und aoriste im griechischen p. 677-95. Es wird die meinung von G. Curtius, dass die iterativen formen des imperfectes die dauer, die des aoristes aber das rasche vorübergehen der wiederholten handlung bezeichnen, als begründet nachgewiesen, der verf. hat Homer, die hymnen, die kykliker, Hesiod und Herodot zu seiner untersuchung benutzt und giebt an ihnen die verschiedenen nünncen des gebrauchs von imperfect und aorist und ihr verhältniss zu einander. - Plato's apologie und Kriton von Kron, anerkennende anz. von Ludwig, p. 696-99.

### I. ABHANDLUNGEN.

#### XII.

Ueber das οἴκημα bei Pausanias.

Thiersch hatte in seiner abhandlung über das Erechtheum auf der akropolis zu Athen (abhandlungen der philosophisch-philolog. classe der Münchener akademie V, 3, p. 81 fgg.) einen theil seiner ansicht auf die stelle des Pausanias I, 26, 5 begründet und dort οίκημα Έρεγθειον als "wohnhaus des Erechtheus" aufgefasst, Hiergegen trat Bötticher auf in einer schrift: der Poliastempel als wohnhaus des königs Erechtheus nach der annahme von Fr. Thiersch. Berlin. 1851, worin er aus einer anzahl von stellen zu beweisen suchte, dass das wort bei Pausanias die angenommene bedeutung nicht habe; vielmehr nenne Pausanias οίκημα als abtheilung eines tempels jedesmal eine besondere abgeschlossene cella oder kapelle, ja er gebrauche das wort nur für räume, welche zu einem heiligen zwecke geweiht, also entweder heiligthümer in sich fassen oder zu heiligen verrichtungen bestimmt sind. Um dies zu beweisen wolle er sämmtliche ihm bekannt gewordene stellen des Pausanias anführen, in welchen dieser schriftsteller das wort οἴκημα stets nur in dem gegen Thiersch zeugenden sinne gebraucht, wogegen sich keine einzige stelle finden werde, die für Thiersch gegen ihn selbst zeuge (p. 13). Zu eigner vertheidigung und bekämpfung des gegners rückte nun Thiersch eine eigne abhandlung "über das οίκημα des Pausanias" in den bd. VIII der Münchener abhandlungen ein, worin er sämmtliche von Bötticher angeführte stellen (wenn er sagt 17 so hat er sich verzählt) bespricht. Einzelne, gelegentliche urtheile über diese mit erbitterung geführte streitfrage sind ohne nähere begründung von andern abgegeben worden; bei der wichtigkeit welche die sache gewonnen hat, wird es nicht unzweckmässig sein, die untersuchung noch einmal aufzunehmen, wobei nicht allein die construction des Erechtheums, sondern auch die beiderseitigen ansichten von allem einfluss fern gehalten, dagegen sämmtliche stellen 1), und zugleich die verwandten wörter in betracht gezogen werden sollen.

(1). In einer aufwallung des zornes sperrt Alexander den Lysimachos λέοντι όμου ές οίκημα, d. h. in einen löwenzwinger (1, 9, 5). In der aphesis zu Olympia waren (2) zu beiden seiten oiκήματα gebaut, ταῦτα κλήρω τὰ οἰκήματα διαλαγγάνουσιν οἱ ἐςιόντες ές τον αγώνα των ίππων, 6, 20, 11 also carceres, stände für die wagen. (3) Die werkstätte des Praxiteles heisst 1, 20, 1 οίκημα ohne alle nähere angabe; gewohnt hat er gewiss nicht darin, die statuen in derselben hatten noch keine kultzwecke; anders verhält es sich (4) mit der stelle 5, 15, 1, ein gebäude ofxnua, welches ursprünglich die werkstätte des Phidias gewesen war und diesen namen behalten hatte (έργαστήριον Φειδίου), war zu einer art von kapelle umgewandelt worden, indem ein allen göttern geweihter altar έν τῷ οἰκήματι stand; daran ist nichts zu verwundern und man ist schwerlich berechtigt, den bau darum ironisch eine art von Pantheon zu nennen. Ob das gleich darauf erwähnte Leonidaion ἀνδρὸς τῶν ἐπιγωρίων ἀνάθημα Λεωνίδου ebenfalls ein οἴκημα genannt werde, lässt sich mit sicherheit nicht bestimmen, da die stelle an einer weitgreifenden verderbniss, vermuthlich einer lücke, leidet; nicht zu billigen aber ist es, an einer stelle erst veränderungen, gewaltsame versetzungen vorzunehmen und dann folgerungen für sich gegen seinen gegner dar aus herzuleiten. - Bleiben wir in demselben kapitel, so heisst es (5) in §. 8: έστι δὲ πρὸ τοῦ καλυυμένου Θεηκολεώνος οἴκημα· τούτου δε έν γωνία του οἰκήματος Πανός ίδρυται βωμός 2). Also

<sup>1)</sup> Sollte etwa eine übersehen sein, so wird dieser mangel keine

störung im ganzen hervorbringen.
2) Warum Thiersch (p. 436) das gebäude Theekolion und Θεηχολίων nennt, weiss ich eben so wenig, als warum er mit anführungszeichen "Θιηχολίων" anführt. Bötticher hat richtig (p. 14) Theeko-leon. Zwar kann es nicht als unterlassungssünde betrachtet werden, wenn man bei dieser untersuchung "leichten fusses an der frage vorübergeht," was Θεηχολέων sei; gewiss aber verhält es sich zu Θεηχόλος (§. 10) wie Ελλανοδικεών zu Έλλανοδίκης; es war die wohnung des Θεηχόλος. Die textesänderungen, welche Thiersch vornimmt, können beim ersten aublick blenden, bewähren sich jedoch schwerlich bei näherer prüfung.

vor dem Theekoleon war ein οίκημα und έν τη γωνία του οἰκήuatoc ein altar. Gewiss ist es für den unbefangenen das natürlichste hier an eine kapelle zu denken, und in einer solchen kann ich auch einen altar nicht auffällig finden; freilich darf man aber nicht fragen: "wie käme ein altar in die ecke oder den winkel eines hauses?" Ob aber der altar wirklich "an oder neben der aussern ecke des baues" gewesen sei, möchte ich nicht so bestimmt behaupten, als Thiersch es thut, um den altar aus dem oixqua herauszubringen; denn erstens dürfte Pausanias alsdann wohl προς τη γωνία gesagt haben, und alsdann scheint ywria an der, irre ich nicht, einzigen stelle, wo das wort bei ihm gerade so wie hier vorkommt, 6, 23, 5 kaum eine andere auslegung als vom innern winkel des gymnasiums zuzulassen. Warum aber der altar in einem der winkel stand, werden wir ebensowenig entscheiden können, als warum die büste des Herakles in dem winkel war 3). - In demselben kapitel führt uns Pausanias in das prytancion. Die ganze anlage des gehäudes hat Thiersch (p. 437) gewiss richtig beschrieben; auch wird sich mit grund schwerlich etwas dagegen einwenden lassen, wie er das οίκημα ένθα σφίσιν ή έστία, (§. 9) und das έστιατόριον, wo die olympischen sieger gespeist wurden (§. 12) auffasst; wir haben dabei nicht an freistehende gebäude zu denken, sondern das erste war ein zu einer kapelle eingerichtetes zimmer, das zweite ein speisesaal im prytaneion (p. 6, 7). Ein versehen ist es, wenn Thiersch sagt, der perieget brauche olnnua nicht zur bezeichnung des hestiatorion; es heisst ausdrücklich: τοὺς τὰ Ὀλύμπια νικώντας έστιωσιν έν τούτφ τῷ οἰχήματι.

In Hyampolis war (8) ein βουλευτήριον, οἴκημα οὐ μέγα, 10, 35, 6 und (9) in der nähe des scheidewegs in Phokis ein οἰκοδόμημα καλούμενον Φωκικόν, wo die abgeordneten der Phoker ihre versammlung hielten, μεγέθει μέγα τὸ οἴκημα; folgt nun eine beschreibung desselben; an der stirnwand waren weder säulen noch sitze, sondern bilder des Zeus, der Athene und der Hera; 10, 5, 1. 2. In Megalopolis war (10) eine halle; Μεγαλοπολί-

<sup>3)</sup> Thiersch a.a.o.: "es bleibt die frage. ob das ""alle vorhergenannte altäre"" (§. 10) sich auf die gesammtheit der aufgeführten altäre, deren anzaht ausnehmend gross ist, oder auf die fünf der erwähnung des Prytaneion kurz vorhergehenden [fünf] sich beziehe." Ohne allen zweifel auf das erstere, denn sonst hätten ja die gleich folgenden ausnahmen keinen sinn.

ταις δὲ αὐτόθι ἀχοδομημένα ἐστὶ τὰ ἀρχεῖα, ἀριθμὸτ οἰκήματα εξ, also sitzungszimmer für die behörden; in einem war ein bild der ephesischen Artemis, in einem andern des Pan Skoleitas: hinter den sitzungszimmern (doch wohl getrennt?) (ein tempel der Tyche (vielleicht als stadtgöttin?), 8, 30, 6.

In Psophis war (11) Alkmaion begraben, καί οἱ τὸ μτημά ἐστιν οἵκημα οὕτε μεγέθει οὕτε ἄλλως κεκοσμημένον, 8, 24, 7 <sup>4</sup>); hier ist es also ein grabmal. Eine grabkapelle (um es modern zu nennen) haben wir (12) in Phliasia, 2, 13, 8. Kyathos war durch einen schlag des Herakles umgekommen; ἀποθανόντος δὲ αὐτίκα Φλιασίοις ἐστὶν οἵκημα ἐς μτήμην . . . παρὰ τὸ ἰερὸν τοῦ Ἀπόλλωνος, angebaut an den tempel, oder nur daneben? In der kapelle befand sich eine marmorgruppe, Kyathos, der dem Herakles den becher reicht. — Auf der stätte des alten Pisa war (13) nicht weit von einem Artemistempel οἵκημα οὐ μέγα καὶ κιβωτὸς ἐν αὐτῷ χαλκῆ, worin die gebeine des Pelops aufbewahrt wurden. Das einfachste wird wohl sein, den bau als ein grabmal aufzufassen: 6, 22, 1.

Ein prachtbau des kaisers Adrian zu Athen enthielt (14) ein ofχημα, die decke prangte mit reicher vergoldung, die wände glänzten von alabaster; dazu war es noch ἀγάλμασι κεκοσμημένον καὶ γραmais: es diente als bibliothekssaal (1, 18, 9). Links von den propyläen in Athen war die pinakothek (15), οίκημα έχον γραφάς, 1, 22, 6; in Epidauros (16) war ein οικημα περιφερές λίθου λευκού, καλούμεvor Bolog mit einem bewunderten gemälde des Pausias, 2, 27, 3. Man darf vermuthen, dass diese kuppel ausdrücklich für dieses gemälde gebaut war und sein licht von oben durch ein onaior Hierher kann man (17) auch die lesche in Delphi rechnen, ein οἴκημα γραφάς ἔχον, 10, 25, 1. Gleich darauf heisst es noch einmal ές τουτο έσελθόντι το οίκημα. Auch gebäude werden erwähnt, in welchen statuen von göttern oder von menschen aufgestellt waren, bei denen an religiösen cult schwerlich gedacht werden darf, gewissermassen glyptotheken. So (18) haben wir 1. 2. 5 ein οικημα άγάλματα έγον έκ πηλού, den Amphiktyon, wie er nebst andern göttern den Dionysos bewirthet, ferner den

<sup>4)</sup> Thiersch schlägt hier vor οὅτε μεγέθει ἐπίσημον οὅτε . . . (p. 432). Die hergebrachte lesart lässt sich allenfalls vertheidigen, doch ist sie anstössig; nur würde nach dem festen sprachgebrauche des Pausanias nicht ἐπίσημον einzufügen sein, sondern μέγα, wie die neuesten ausgaben auch haben. Eine ähnliche stelle ist 8, 15, 4.

Eleutheräer Pegasos. 5) In der Altis befand sich (19) ein ofκημα περιφερές όνομαζόμενον Φιλιππείον; es war von backsteinen, ein peripteros; ein eherner mohnkopf verband oben die balken des daches. Man hatte es nach der schlacht von Chaironeia dem Philipp zu ehren errichtet, und die bildsäulen des Amyntas, Philipps und (vielleicht später erst) Alexanders darin aufgestellt. Zweimal wird es oïxqua genannt, 5, 20, 9, 10. — Zu Megalopolis standen (20) ανδοιάντες εν οίκηματι, die männer, welche zuerst bei den Megalopoliten den geheimdienst der grossen göttinnen eingeführt haben sollten, 8, 31, 7. Diesen bau in unmittelbare verbindung mit dem Aphroditentempel zu bringen, als eine angebaute kapelle, wie Bötticher thut, ist jedenfalls unstatthaft, er stand abgesondert und für sich. - Bei den Panopeern sah Pausanias (21) ein οίκημα οὐ μέγα, von backsteinen; darin ein agalma von pentelischem marmor δν 'Ασκληπιόν, οἱ δὲ Προμηθέα είναί φασι (10, 4, 4). 6) -

Die spartanischen frauen weben dem amykläischen gotte jährlich einen chiton, καὶ τὸ οἴκημα ἔνθα ὑφαίνουσι χιτῶνα ὀνομάζουσιν 3, 16, 2 (22). Hier ist einiges zu bemerken: das gebäude, in welchem die frauen (nicht die priesterinnen, wie Bötticher unrichtig sagt) den chiton wirkten, stand in keinerlei berührung mit dem unmittelbar vorher erwähnten tempel der Leukippiden; der chiton, denn so hiess wirklich das gebäude ("nicht die wohnung") bestand ganz abgesondert und für sich, war auch nicht etwa das gemach eines hauses, sondern das haus selbst 7); alle diese bedenken würden sich von selbst gehoben haben, wenn Thiersch (p. 435) den δ. 4 berücksichtigt hätte, wo es heisst:

<sup>5)</sup> Wenn hier Thiersch (p. 434) Bötticher mit recht widerspricht, wenn dieser das οἴκημα als am Dionysosheiligthum gelegen bezeichnet, insofern man sich dabei einen anhau denken soll, so ist es doch gewiss noch auffallender, wenn Thiersch sagt, das haus des Pulytion sei früher "dem eleusinischen cultus gewidmet gewesen." Zu vergleichen Plutarch. Alkibiad. 19.

gewiss noch autaliender, wenn Intersch sagt, das haus des Pulytion sei früher "dem eleusinischen cultus gewidmet gewesen." Zu vergleichen Plutarch. Alkibiad. 19.

6) Mit recht rügt hier Thiersch (p. 435) die nachlässigkeit Böttichers, der "οίκημα mit den agalmata" gesagt hatte; er hätte aber auch selbst die nachlässigkeit vermeiden sollen, von einem "bild des Asklepios oder Hephästos" zu sprechen. Worauf die "zwei grosse blöcke aus concretem geröll" (?) bei Thiersch beruhen, weiss ich nicht; Pausanias nennt sie einfach λίθοι, und beschreibt ihre grösse, farbe und geruch, nichts weiter.

<sup>7)</sup> Thiersch vermuthet nämlich Χιτῶνος ὀνομάζουσι. Die stelle bat ähnlichkeit mit πιδίον ὀνομαζόμενον Άλχιμέδων 8, 12, 2, wo man ebenfalls ἀλχιμέδοντος vorgeschlagen hat.

ἰόντι δὲ ὡς ἐπὶ τὰς πύλας ἀπὸ τοῦ Χιτῶνος. — Auf dem marktplatze zu Elis (23) war unabhängig von jedem andern gebäude ein οἴχημα für die sogenannten sechszehn (nicht elf, wie Bötticher sagt) frauen, ἔνθα τὸν πέπλον ὑφαίνουσι τῷ Ἦρα, also gewiss ein ganz ähnlicher bau, wie der in Sparta, ein abgesondert und für sich stehender saal.

Wir treten nun den eigentlichen cultstätten näher. raia waren (24) zwei tempel des Dionysos, einer des Dionysos Polites, der andere des Dionysos Auxites; unmittelbar fährt Pausanias (8, 26, 1, 2) dann fort: xai oixquá eort opioir erda zw Διονύσω τὰ ὄργια ἄγουσιν· ἔστι καὶ ναός . . . Πανός. Dieses οἴκημα war höchstwahrscheinlich ein μέγαρον Διονύσου, wie das 8, 6, 5, und stand ohne zweifel mit den vorhergenannten Dionysostempeln in bezug auf den cultus in verbindung; ob auch baulich, lässt sich nicht mit sicherheit behaupten, ebensowenig aber leugnen; eher spricht die wahrscheinlichkeit dafür. - Wichtiger, aber auch schwieriger ist (25) die stelle 2, 20, 6 diés écrir èrταϊθα ίερον Σωτήρος καὶ παριούσίν έστιν οικημα ένθα τον "Αδωνιν αί γυναϊκες 'Αργείων όδύρονται · έν δεξιά δὲ τῆς ἐσόδου τῶ Κηφισῶ πεποίηται τὸ ἰερόν. Bötticher hatte die stelle so gefasst: "ein heiligthum des Zeus Soter, und wenn man in das ofκημα hineingeht, so beweinen in demselben (also in dem im Zeusheiligthum besindlichen Adonis-oikema) die argivischen frauen den Adonis." Allerdings schon wunderlich genug, aber nun gar die folgerung, dass dieses oekema 8) nach westen liegen musste! Thiersch geht nur auf die angenommene bedeutung von παριοῦσιν ein, indem er (p. 439) sagt: "παριέναι ist, an einen ort hinoder vorbeigehen, nicht είσιέναι, und der perieget hätte είσιόντων gesagt, wenn er sagen wollte, was K. Bötticher ihm zumuthet." Man hätte wohl einen treffendern grund erwarten dürfen; denn wenn napieral bedeutet an einen ort hingehen, so trifft diese bedeutung doch so ziemlich mit eçiévai zusammen, sobald der ort wohin man geht eben im innern eines gebäudes liegt. Fällt aber dieser beweis zusammen, so hat Bötticher gar nicht die verpflichtung, "glaublich zu machen, dass in einem Zeustempel die klagweiber den Adonis und noch dazu mit einem eignen gemach zu-

<sup>8)</sup> Es giebt nun einmal archäologen, welche sich in so heilloser sprache gefallen.

lässig gewesen wären 9), da von Zeus eben so gut gilt, was Aeschylos vom Apollo sagt: οὐ γὰρ τοιοῦτος ώστε θρηνητοῦ τυγείν." Steht nach unbefangener erklärung bei Pausanias jene kapelle für die klage über den Adonis fest, so hat der erklärer keine weitere verantwortung. Es kommt also hierbei alles auf das wort παριούσιν an. Nun kann es keinem zweifel unterliegen, dass z. b. παριέναι παρά τον ναόν nichts anderes bedeuten würde als am tempel vorbeigeben, aber schon ίέναι παρά τον ναόν kann ebensowohl heissen, in den tempel hinein, als an ihm vorbeigehen; so haben wir 2, 16, 2 έργεται παρ' αὐτόν. Nicht zweifelhaft kann die bedeutung des hineingehens sein, wo ausdrücklich entweder durch die zusammensetzung des verbums oder durch zusatz des ortes, in welchen man geht, mit der entsprechenden präposition die genügende andeutung gegeben ist; so z. b. παρελθοῦσι ές τον περίβολον 2, 10, 2, παρελθείν ές το ίερον 8, 5, 5, 9, 25, 9, παριόντων ές τὸ οίκημα 5, 15, 9, ές τὸ έντὸς παρεργόμεθα 5, 11, 4 oder παρά τους δράκοντας έσιέναι 2, 11, 8, έσελθεῖν παρά τον Δία 5, 13, 3. Hier kommt die bestimmtheit durch den zusatz, wo aber ein solcher fehlt, wird der zusammenhang entscheiden müssen; lässt uns auch dieser im stiche, so wird jeder nach seiner ansicht entscheiden dürfen. Vielleicht liesse sich durch eine zusammenstellung sämmtlicher bezüglicher stellen des Pausanias ein befriedigenderes ergebniss erreichen. Doch scheint noch niemand den versuch gemacht zu haben.

In Aigeira sah Pausanias (26) ein οἴκημα; ἄγαλμα ἦν ἐν τῷ οἰκήματι Τύχης . . . . ἐν τούτφ τῷ ἰοἰκήματι befand sich auch noch die gruppe des Sympathes. Letztere hatte keine beziehung auf religiösen cult, ob die Tyche, ist unklar. 7, 26, 8. 9. — Derjenige, welcher in Lebadeia zum Trophonios hinabgehen wollte (27), πρῶτα μὲν τεταγμένων ἡμερῶν δίαιταν ἐν οἰκήματι ἔχει· τὸ δὲ οἴκημα Δαίμονός τε ἀγαθοῦ καὶ Τύχης ἰερόν ἐστιν ἀγαθῆς 9, 39, 5; im §. 13 wiederholt sich die letzte bezeichnung. Thiersch (p. 434) scheint sich hier nur an δίαιταν ἔχειν zu halten, wenn er dieses οἴκημα für "eine art von herberge" erklärt, "welche, wie es scheint, mit einem ναός beider gottheiten in demselben temenos verbunden war." Aber woher scheint denn dieses ἐ Sagt nicht Pausanias ganz unwidersprechlich, das οἴκημα selbst sei dem Dämon agathus und der Tyche agathe geweiht 9) In dem satze muss ein schreib- oder druckfeller stecken.

gewesen? Erzählt er nicht in §. 13, der das orakel befragende sei in das οίκημα zurückgebracht worden, ένθα καὶ πρότερον διητατο παρά τε Τύχη καὶ Δαίμονι άγαθοῖς? - Aus der wahrscheinlich noch verdorbenen stelle 6, 25, 4 erfahren wir (28), dass in Elis ein tempel der Tyche war: in der vorhalle stand ein kolossales akrolithisches bild, vermuthlich der Tyche: ἐνταῦθα έγει τιμάς και ὁ Σωσίπολις έν άριστερά της Τύγης, έν οἰκήματι οὐ μεγάλφ. Mögen wir τῆς Τύχης als tempel der Tyche fassen, oder an das bild in der vorhalle denken, so ist oixnua doch sicherlich nicht eine kapelle im tempel, sondern abgesondert daneben. - Acht stadien von ihrer stadt feierten die Eleer dem Dionysos ein fest (29) 6, 26, 1; die priester stellten drei leere kessel ές οίκημα; dann versiegelte man τας θύρας του οίκήματος; am folgenden tag ἐσελθόντες ἐς τὸ οἴκημα finden sie die kessel voll wein. - In Aigion (nicht Aegeion) am marktplatze befand sich (30) ein dem Zeus Soter geweihter eingefriedigter platz (τέμενος); dem eintretenden zur linken waren zwei eherne Zeusbilder, έν δε οἰκήματι κατευθύ της όδου waren, ebenfalls von erz, bilder des Poseidon und Herakles, des Zeus und der Athene, 7, 23, 9. 10. Die kapelle, in welcher opfer gebracht wurden, lag innerhalb des bezirkes, wenn man vom eingange geradeaus ging, also nicht am Zeustempel, da réueros nicht tempel bedeutet, aber auch nicht dem τέμενος gerade gegenüber und von ihm durch den weg getrennt. - Pausanias 5, 27, 5. 6 erzählt (31) von einem barbarischen, vielleicht zum Mithrasculte, gehörigen wunder: in den Lydischen städten Hierokaisareia und Hypaipa waren iepa und ir έκατέρω των ίερων οικήματά τε και έν τω οικήματι έπι βωμου τέφρα; ein magier geht nun ές τὸ οίκημα . . . . Hier scheint alles klar, kaum dass die bedeutung von isva schwierigkeit machen sollte; wenigstens ist es das einfachste, durch den sprachgebrauch zumeist begründete, an tempel und mit ihnen in baulicher verbindung stehende kapellen zu denken. Der ausspruch Bötticher's: "Pausanias sagt selbst von einer gleichen räumlichkeit in Syrischen heiligthümern οἴκημα", ist von Thiersch (p. 435) theils berichtigt, theils interpolirt worden; was er selbst aber hinzufügt: "es handelt sich hier von einem barbarischen cultus (gerade dasselbe will auch Bötticher mit seinem "selbst" andeuten) und wie die schilderung des opfers zeigt, von cultus des feuers ohne hindeutung auf tempel," ist mir nicht verständlich. - Gegenstand eifriger polemik ist (32) die stelle 10, 38 (nicht 36) 6 geworden. Die betreffenden worte lauten: ἐν δὲ ἀρτέμιδος τῆς Εφεσίας πρός το οικημα έργομένο το έγον τας γραφάς λίθου θριγκός έστιν ύπερ του βωμού της πρωτοθρονίας 11) καλουμένης 'Aρτέμιδος . . . Bötticher sagt einfach: "im tempel der Artemis zu Ephesus ein oixqua mit gemälden", wozu er in seiner tektonik noch einige vermuthungen fügt, welche mit unserer untersuchung nichts zu thun haben. Dagegen erhebt sich nun Thiersch: "einem weniger flüchtigen und mehr sprachkundigen exegeten konnte nicht entgehen, dass έν δὲ 'Αρτέμιδος nicht durch ναφ, sondern durch iερφ oder τεμένει zu ergänzen sei. Man kam im heiligen bezirke der göttin zu jener bildsäule auf dem wege zum oinnua, welches die gemälde enthält, und fand sie über einem lidov doirxός oberhalb des altars der sogenannten Αρτεμις πρωτοθρόνη aufgestellt." (Das folgende mag wegbleiben). Ob wohl der hochverehrte Thiersch hier die erforderliche ruhe und unbefangenheit sich erhalten hat? Ohne mich in eine untersuchung über den umfang von Böttichers spachkunde einzulassen, darf man doch wohl fragen, warum hier nicht rag supplirt werden dürfe, und warum man isoo oder reueret erganzen musse? und ob etwa jeder sprachunkundig sei, der die ergänzung durch vag passender, sprachgemässer halte, als die durch ίερφ oder τεμένει? Sollte denn Thiersch's ansicht so schwer schaden leiden, wenn Bötticher wirklich Eine stelle nachgewiesen hätte, wo οἴκημα etwa die seitenkapelle eines tempels bedeutete? Es soll nicht in abrede gestellt werden, dass möglicherweise (ein beispiel ist mir nicht erinnerlich) zu solchen elliptischen ausdrücken, wie er 'Aprepudos, supplirt werden könne περιβόλφ oder τεμένει, wenn unmittelbar vorher dieser περίβολος oder dieses τέμενος erwähnt worden ist; wo aber eine solche erwähnung nicht stattgefunden hat, verräth es weder flüchtigkeit noch sprachunkunde, wenn man vaco ergänzt, oder, wenn man es vorzieht iego, da wenigstens bei Pausanias weitaus in den meisten fällen ispor gleichbedeutend ist mit rαός. Gebraucht es ja Thiersch selbst (p. 440 zu 4) eben so; ich kann also kein so grosses versehen darin entdecken, wenn Bötticher nicht ieow, sondern vaw ergänzt hat, um so weniger da er überhaupt gar kein griechisches wort ergänzt. Die beispiele,

<sup>10)</sup> Thiersch (p. 439) liest newrogeorgs.

wo έν Αρτέμιδος, έν δεξια της Αρτέμιδος im oder rechts vom Artemistempel bedeuten, sind so wenig selten, dass die anführung von beispielen überflüssig ist; gerade so sagen wir: im st. Stephan, rechts von st. Stephan, und denken dabei unbestreitbar an die kirche, nicht an den Stephansplatz. Wenn nun Pausanias ohne die mindeste vorgängige erwähnung der localität und der umgebung sagt: wenn man έν Αρτέμιδος της Εφεσίας nach dem oixημα geht, in welchem die gemälde sind, . . . so wird man gewiss nicht an das etwa ungebundene τέμενος und einen darauf befindlichen bau, sondern lediglich an den tempel und ein darin befindliches οἴκημα mit gemälden denken; eben so gewiss, als man bei dem satze: "geht man in st. Stephan nach der kapelle, in welcher das grabmal des prinzen Eugen ist", etwas anderes verstehen wird als die kirche und eine darin besindliche kapelle. Malercien im tempel der Ephesischen Artemis beweist übrigens Plinius Nat. hist. 35, 36 (p. 240 ed. Sillig.): freilich erklärt auch hier Thiersch Pinxit (Apelles) et Alexandrum magnum fulmen tenentem in templo Ephesiae Dianae nicht vom tempel, sondern von einer ausserhalb des raos in seinem περίβολος befindlichen pinakothek. Ob bei dieser erklärung sprachkunde allein gewaltet hat, mag unerörtert bleiben. - Ueber die stelle 9, 40, 12 wo es von dem scepter des Agamemnon heisst: κατὰ ἔτος ἔκαστον ό ίερώμενος έν οἰκήματι έγει τὸ σκήπτρον (33) soll im verlauf ausführlicher gesprochen werden.

Man tritt in Sikyon (34) in den peribolos des Asklepios: ἐν ἀριστερῷ διπλοῦν ἐστιν οἵκημα; im vordern war Hypnos, doch nur noch das haupt von ihm vorhanden: das innere war dem Apollo Karneios geweiht; ἐν τῷ στοῷ befanden sich kolossale knochen eines seethieres; 2, 10, 2. Der tempel mag ein peripteros gewesen sein, in der mitte durch eine mit einer thür verschene mauer geschieden; dass der bau nur einen eingang hatte, und dass man aus der vordern abtheilung in die hintere gelangte, geht schon daraus hervor, dass letztere τὸ ἐνδοτέρω οἵκημα genannt wird. Die scheidung durch eine quermauer ergiebt sich aus der beschreibung der übrigen ναοὶ διπλοῖ, die bei Pausanias vorkommen, und welche hier folgen mögen: a) das ἱερὸν διπλοῦν καὶ πρὸς ἡλίον δύνοντος ἔσοδος καὶ κατὰ ἀνατολὰς ἐπέραν ἔχον, 2, 25, 1. Hier war also die scheidemauer nicht durchbrochen. b) ein tempel in Olympia; ἐν τῷ ἕμπροσθε τοῦ ναοῦ (διπλοῦς γὰρ

δη πεποίηται) τῆς Εἰλειθνίας βωμάς; in diese abtheilung ist der eintritt gestattet; ἐν δὲ τῷ ἐντὸς ὁ Σωσίπολις ἔχει τιμάς und nur die priesterin darf verhüllten hauptes eintreten; jungfrauen und frauen bleiben indess im Eileithyentempel und singen einen hymnus. Hier hatte also die scheidewand eine thüre 6, 20, 3-c) In Mantinea war ein ναὸς διπλοῦς μάλιστά που κατὰ μέσον τοίχφ διειργόμενος, 8, 9, 1. Ob die scheidewand durchbrochen war, ist nicht ersichtlich, es heisst nur τοῦ ναοῖ τῷ μὲν . . . τὸ δὲ ἔτερον Αητοῦς ἐστίν ἰερόν, woraus man eher auf einen doppelten eingang schliessen möchte. d) das Erechtheum, 1, 26, 5 wovon weiter unten. Dass alle diese auf einer fläche, also neben, nicht über einander lagen, versteht sich eigentlich von selbst, findet aber noch ausdrückliche bestätigung 3, 15, 10, wo Pausanias von einem Aphroditetempel sagt: ναῶν δὲ ὧν οἰδα μίνφ τούτος καὶ ὑπεροῦν ἄλλο ἐπωκοδόμηται Μορφοῦς ἰερόν.

Gehen wir nun (35) zu einer viel besprochenen stelle über, welcher man in dieser untersuchung eine vorwiegende bedeutung beigelegt hat, zu 2, 16, 2. 3 "in der nähe des sogenannten Chiton in Sparta lag ein haus (οἰχία); ursprünglich sollen darin die Tyndariden gewohnt haben, später kam es in den besitz eines Spartaners Phormio. Zu diesem kamen einst, wie fremde, zwei männer, gaben vor, sie seien aus Kyrene und baten um gastliche aufnahme; wobei sie ganz genau ein gewisses zimmer (οἴκημα) verlangten, nämlich das, welches sie, so lange sie noch menschen waren, am liebsten bewohnt hatten (nicht "hätten"). Phormio dagegen bat sie, sich irgend ein beliebiges anderes zimmer, nur dieses nicht, zu wählen, dieses οίκημα könne er ihnen nicht geben, weil seine unverheirathete tochter darin wohne; den folgenden tag war die jungfrau mit ihrer ganzen bedienung verschwunden. in dem gemache (ἐν τῷ οἰχήματι) aber standen die bildsäulen der Dioskuren und auf einem tische lag silphion. So lautet die sage." Bötticher (p. 10), die burlesk - burschikose art seiner darstellung dieser sage bei seite, fasst die Dioskuren nicht "als pure menschen, sondern als mythologische potenzen," wonach das οἴκημα der göttlichen zwillingsknaben das sacrarium jenes hauses, in welchem ihre bilder und ihr heiliger opfertisch gestanden, (schon ursprünglich) war. Diese ganz willkürliche, dem einfachen verlauf der sage sogar widersprechende ansicht hat Thiersch 11), meines erachtens, genü-

11) Thiersch (p. 447) sagt: Hier ist αὐτοῦ vor πλησίον überdüssig

gend widerlegt; und es dürfte schwerlich mit grund etwas gegen dessen auffassung vorgebracht werden können, dass die Dioskuren das fragliche gemach, οἴκημα, als menschen bewohnt und daran ihre besondere freude und lust gehabt, und dass sie jetzt dieses ihr ehemaliges wohnzimmer als gastzimmer verlangten; auch diente dasselbe der tochter des Phormio unstreitig als wohnzimmer, und dieses wohnzimmer wird οίκημα genannt. Dennoch aber möchte ich dieser stelle ein entscheidendes gewicht nicht beilegen; vielleicht lässt sich dieselbe so erklären, dass sie mit den übrigen in einklang kommt, wo ein οίκημα genannt wird. Pausanias besuchte das haus des Tyndareus, welches zwar im privathesitze war, worin aber ein gemach, an welches sich die erzählte sage knüpft, dem häuslichen gebrauch entzogen und durch eine art religiöser weihe geheiligt war. Demnach nannte er es οἴκημα und gab ihm vorgreifend auch diesen namen schon, als es die sage noch als wohnsimmer bezeichnete. Wir haben (36) eine nicht unähnliche stelle 2, 13, 7. Hinter dem marktplatze der Phliasier stand οίχος δνομαζόμενος ὑπὸ Φλιασίων μαντικός; in dieses soll Amphiaraos eingetreten sein, darin geschlafen haben und damals zuerst als wahrsager aufgetreten sein; bis dahin war er, der sage nach, ein gewöhnlicher mensch, kein wahrsager gewesen; καὶ τὸ οίκημα ἀπὸ τούτου συγκέκλεισται τὸν πάντα ήδη γρό-Wäre der name olxos μαντικός nicht der eigenname des hauses, so hätten wir den ganz gleichen fall; es war olnog so lange es dem gewöhnlichen gebrauche, als wohnhaus diente; sobald es indess als geweiht betrachtet und geschlossen wurde heisst es οίκημα.

Noch müssen einige stellen angeführt werden, wo Pausanias das wort  $oinnum \mu \mu$  in der allgemeinsten bedeutung, als gebäude, ohne rücksicht, ob wohnhaus, öffentliches oder kirchliches gebäude

und τὸ δὲ vor αὐτὴν ohne beziehung. Dabei ist hier vom namen des Tyndareus, als des frühera herrn der olxia so wenig eine spur, wie von dem οἰχημα, welches die Tyndariden als knaben im väterlichen hause bewohnten. Pausanias schrieb unstreitig (!) οἰχια δὲ Τυνδάρεω αὐτοῦ πεποίηται πλησίον (des Tyndareus selbst im gegensatz von dem, was über seine gemahlin vorher gesagt war) οἶχημα έχουσα δὲ ξὲ ἀρχῆς (nemlich ehe sie unter die götter aufgenommen wurden) φασὶν οἰκῆσαι τοὺς Τυνδάρεω παίδας: χρόνω δὲ ὕστερον αὐτὴν ἰχιῆσατο Φορμίων Σπαρτιάτης, so dass αὐτὴν an die stelle gesetzt wird, an die es gehört." Ich denke, bei nochmaliger prüfung wird Thierseh das überflüssige, zum theil ganz unstatthafte seiner gewaltsamen änderungen selbst zugeben. Die hergebrachte lesart ist tadellos.

gebraucht. Er sagt (37), 4, 7, 1 die Lakedämonier machten einfälle in das messenische gebiet, οὐδὲ δένδρα έκοπτον οὐδὲ οἰκήματα κατέβαλλον; eben so sagt Herodot 1, 17. Ferner (38) lesen wir 6, 22, 8 von Letrinoi: τὸ μὲν ἐξ ἀρχῆς πόλισμα ἦν οἱ Αετρίνοι, ἐπ' ἐμοῦ δὲ οἰκήματά τε ἐλείπετο ὀλίγα καὶ ᾿Αλφειαίας ᾿Αρτέμιδος ἄγαλμα ἐν ναῷ. Endlich (39) heisst es 10, 4, 9 von Daulis: οὐδ᾽ ἀν ἀρχῆν πρὸς οἰκήματος ὀρόφφ νεοσσιὰν χελιδών ποιήσαιτο. Wollte er die kirchlichen und öffentlichen gebäude hier nicht ausschliessen, so durfte er kaum οἰκία gebrauchen.

Es bleibt nun noch (40) die stelle, welche diese ganze untersuchung veranlasst hat, 1, 26, 5: Fore de xai oixqua 'Eperθειον καλούμενον . . . . καὶ (διπλούν γάρ έστι τὸ οἴκημα) ὕδωρ έστιν ένδον θαλάσσιον έν φρέατι. Thiersch nimmt hier οίκημα in der prägnantesten bedeutung als wohnhaus und geht von dieser annahme wesentlich mit aus bei seiner construction des Erech-Das von Thiersch gesagte, und das in obigem weiter nachgewiesene wird genügen, um unwidersprechlich die meinung Böttichers als unbegründet darzustellen; eben so wird aber auch zugegeben werden müssen, dass die ansicht von Thiersch im sprachgebrauche des Pausanias keine unterstützung findet, dass οίκημα bei ihm als wohnhaus nicht nachzuweisen ist, dass dieses wort, gerade mit ausschluss des wohnens, überall ein gebäude bezeichnet, welches einem öffentlichen, kirchlichen oder künstlerischen zwecke dient und nur an einigen stellen ganz allgemeine gebäude bedeutet, wobei dann freilich implicite auch wohnhäuser begriffen sind. Aber selbst angenommen, nicht zugegeben, oinnua habe bei Pausanias unter andern auch die gewünschte bedeutung, dennoch wird die stelle nicht beweisen, was sie beweisen soll; denn erstens würde Pausanias in diesem falle ohne allen zweifel nicht οικημα 'Ερέχθειον, sondern 'Ερέχθεως, gesagt haben; alsdann ist zu bemerken, dass 'Ερέγθειον gar nicht adjectivisch mit οἴκημα zu verbinden ist, sondern dass es zu xalovueror gehört, "ein gebäude (oder wenn man will, ein haus) Erechtheion genannt" oder "ein Erechtheion genanntes gebäude"; ferner dürfte alsdann vor οίκημα schwerlich der artikel fehlen; endlich lässt sich aus den worten wie sie dastehen, eben so wenig auf das wohnhaus des Erechtheus schliessen, als 5, 20, 9 bei οίκημα ὀνομαζόμενον Φιλιππείον auf ein wohnhaus Philipps. Erechtheus mochte in Athen gewohnt haben, wo er wollte, so konnte man ihm ein 'Ερέχθειον auf der burg errichten, wie ja auch das Θησείον gewiss nicht verlangt, dass Theseus daselbst gewohnt habe.

Um diese untersuchung einem abschlusse möglichst nahe zu bringen, will ich hier eine zusammenstellung der mit οίκημα verwandten wörter nach Pausanias zufügen. Zuerst οἰκοδόμημα.

Hier finden wir 5, 12, 6 ein oixodóunua zum wagen oder pferderennen; 6, 21, 3 οίκοδομήματα ένθα τω Οίνομάφ τὰς ιππους αυλίζεσθαι λέγουσιν; 1, 2, 4 οἰκοδόμημα ές παρασκευήν πομπών; 2, 16, 6. 2, 23, 7 unterirdische οἰχοδομήματα des Atreus und des Akrisios; 9, 38, 2 wird das schatzhaus des Minyas so genannt; 5, 15, 6 und 8, 30, 6 eine stoa; 2, 31, 8 die σκηνή des Orestes; 2, 21, 4 (zweimal) ein grabmal von weissem marmor; 2, 25, 7 ein pyramidenförmiges grabmal; 1, 13, 6 befestigungsbauten; 7, 20, 6 ein odeon; 1, 29, 16 theater, schiffswerfte, gymnasium; 10, 5, 1 das Phokikon genannte gebäude, wo die abgeordneten der Phoker sich versammelten; 3, 12, 11 οἰκοδόμημα περιφερές, έν δε αυτώ Διος και 'Αφροδίτης αγάλματα; 9, 39, 10 (dreimal) das gebäude, wo Trophonios die orakel ertheilte; 3, 17, 2 ein tempel der Athene; 7, 24, 6. 9. 11 und 10, 35, 3 kommt es ganz allgemein in der bedeutung gebäude vor; 7, 15, 10 heisst es ούτε ίερα θεών ούτε οἰχοδομήματα, weltliche gebäude im gegensatz zu kirchlichen.

Es geht daraus hervor, dass  $oixo\delta \dot{o}\mu\eta\mu\alpha$  ganz eben so gebraucht wird wie  $oix\eta\mu\alpha$ , und wie dieses als wohnhaus nicht vorkommt; wir sehen auch, dass 10, 5, 1. 2 die beiden wörter wechseln; weder das eine, noch das andere nimmt einen besitzer oder bewohner im genetiv zu sich, was vielleicht eben so unzulässig ist als im deutschen beim wort gebäude.

Das wort olxoς gebraucht Pausanias für haus, vorzugsweise wo der begriff des gebäudes gegen den der familie zurücktritt, ohne jedoch gänzlich in demselben aufzugehen; so die ausdrücke δέξασθαι οίκφ 2, 31, 8. 2, 35, 4. 8, 15, 3. 4, 2, 5; oder ἐς τὸν οἰκον ἄγειν 4, 33, 3. 5, 3, 3. 8, 12, 6. An andern stellen bedeutet es ohne weiteres die familie; so οἶκος γένους ἠρήμωτο τοῦ ἄρρενος 4, 3, 1; νόσος οἶκον ἡρήμωσε 9, 5, 9; ξενία ἐς οἶκον τὸν Κραύγιδος 8, 49, 2; οἶκον ᾿Αλεξάνδρου φθείρων 9, 7, 2; μόνη λειφθείσα τοῦ οἵκου 5, 16, 4; oder geradezu οἶκος τῶν Διαγοριδῶν 6, 6, 2. Selten sind die stellen, wo es wohnhaus bedeutet, mit ausdrücklicher rücksicht auf gebäude; ich habe mir

angemerkt: ολκος καλούμενος Νέστορος 4, 36, 2; ολκος Καρμάrogoς 10, 16, 5; ολκος Νάβιδος 8, 51, 2, we es jedoch vielleicht so viel ist, als das haus nebst zubehör, eine bedeutung, welche wir 9, 34, 8 bei oluog 'Adaparrog unzweifelhaft anzunehmen haben, die ganze domaine. Merkwürdig ist die stelle 1, 40, 4. Es ist hier von den verheerenden einfällen der Athener in das megarische gebiet die rede, und τὰ κοιτὰ ἐκάκωσαν καὶ ίδια τοὺς οίκους ηγαγον ές τὸ έσχατον άσθενείας, offenbar in dem sinne des staatsvermögens und des reichthums der privaten. Kirchliche und weltliche gebäude im gegensatze finden wir durch olxos und ίερα 10, 22, 6 ausgedrückt, mit dem zusatze θεων und ανδρών oder ardownwr 9, 30, 11; 10, 6, 6. An einer einzigen stelle streift das wort an die bedeutung von ofxnua, nemlich 8, 9, 8; in dem gymnasium zu Mantineia οἶκός ἐστιν ἀγάλματα ἔγων 'Αντίτου; es war wohl eine kapelle des Antinoos; vielleicht gebraucht Pausanias, dessen frommer sinn sich unverhohlen gegen solche apotheosen ausspricht, absichtlich dieses wort statt des bei ihm sonst üblichen οίκημα. - Die stalaktidenbildungen in der Pansgrotte bei Marathon, in denen man unter andern auch ofxove erkannte, 1, 32, 7, wird man leicht unterbringen können.

Das eigentliche wort für wohnhaus ist oixia. So heisst es 4, 21, 3 έχ των οίχιων άνεκάλουν τους υπολειπομένους; 7, 14, 2 Εθεον ές τὸ έκτὸς έκ τῆς οἰκίας; 6, 11, 3 έκ τῆς οἰκίας κομίσαι τὸ ἄγαλμα ἐς τὴν ἀγοράτ; 2, 35, 4 heisst es von Kolontas, der die Demeter nicht bei sich (oixo) aufgenommen hatte, συγκαταποησθήται τη οίκία; nach 3, 3, 9 bewohnte Anaxandrides oixiaç δύο; daher wird unser "nach haus gehen" 6, 11, 2 durch έργόμενον ές την οίκίαν ausgedrückt. Pausanias lobt 9,22, 2 einen gebrauch der Tanagräer: ywoig uer ai oixfat σφίσι, χωρίς δε τα ίερα ύπερ αὐτὰς ἐν καθαρῶτέ ἐστι καὶ ἐκτὸς ἀνθρώπων; eben so werden 4, 27, 5. 7 die ίερά und οίκίαι einander entgegengesetzt; 6, 13, 1 verwandeln die Krotoniaten die οἰκία des Astylos in ein δεσμω. τήριον; das erdbeben in Lakedamon war so heftig ώστε οίκίαν μηδεμίαν αντισγείν 7, 25, 3 (dieses in einem allgemeineren sinne). Mit dem zusatze des besitzers im genetiv kommt es oft vor: 8, 13, 1 ist die οἰκία ἀνδρὸς ἰδιώτου; 8, 32, 1 οἰκία ἰδιώτου κατ' έμε κτημα αιδρός, δ' Αλεξάνδρω το έξ αρχίς εποίησαν; darum stand auch προς τη οίκία eine Ammonsherme; 3, 14, 6 führt Pausanias ein haus an, οίκία τὰ ἐφ' ἡμῶν ἰδιώτου, Μενελάου τὸ

άρχαῖον; ferner 3, 16, 2 die οἰκία des Tyndareus; 9, 16, 7 des Lykos; 3, 15, 4 des Hippokoon; 5, 20, 6 des Oinomaos; 8, 53, 10 des Aleos; 9, 16, 5 uud 9, 12, 3 des Kadmos; 5, 17, 7 des Amphiaraos; 9, 11, 1 des Amphitryo; 9, 25, 3 des Pindar; 3, 12, 3 des Polydoros; 1, 2, 5 des Pulytion; 10, 27, 2 des Priamos; 10, 27, 3 des Antenor.

In der bedeutung von familie kommt es öfter vor, z. b. 3, 1, 5. 3, 1, 9. 3, 7, 1. 4, 4, 4. 5, 21, 11. 6, 19, 6 u. s. w.

Absichtlich habe ich die besprechung einiger stellen bis hierher aufgespart. Auf dem gipfel des Ithoma (?) stand ein heiligthum des Zeus Ithomatas; in dieses brachte man täglich wasser aus der quelle Klepsydra; das bild des gottes aber befand sich nicht im tempel (wenn ispor hier tempel ist), sondern ein jährlich gewählter priester έγει τὸ ἄγαλμα ἐπὶ τῆς οἰκίας 4, 33, 2. Die Aigieer hatten zwei erzbilder, einen Zeus als knaben und einen unbärtigen Herakles, beide, wie jener Zeus Ithomatas, werke des Ageladas; auch sie hatten jährlich gewählte priester, einen für jeden gott; von einem tempel oder einem iepor ist hier nicht die rede, aber έκατερα των αγαλμάτων έπὶ ταῖς οἰκίαις (ἐπὶ τῆς οἰκίας?) μένει του ίερωμένου 7, 24, 4. So auffallend auch vielleicht dieser gebrauch sein mag, und so sehr es bedauert werden kann, dass wir darüber nicht genauer unterrichtet sind, so steht es doch fest, dass in diesen drei fällen das bild des gottes wechselnd im wohnhause des jährlich neugewählten priesters aufbewahrt wurde. Vermuthlich wurde jedesmal ein gemach als kapelle eingerichtet. Hier drängt sich nun die oben schon erwähnte stelle, 9, 40, 11. 12 zur vergleichung auf. Unter allen göttern am höchsten verehrten die Chaironeer das der sage nach von Hephaistos verfertigte scepter des Agamemnon; doch hatte dasselbe keinen öffentlichen tempel, sondern ein jährlich gewählter priester 12) hatte das heiligthum in verwahrung (ναὸς οὐκ ἔστιν αὐτῷ δημοσία πεποιημένος, άλλα κατά έτος έκαστον ο ἱερώμενος έν οἰκήματι έγει τὸ σκῆπτρον). Täglich wurden ihm opfer gebracht, nämlich fleisch und bäckereien, die reichlich auf dem vor ihm stehenden opfertische ausgebreitet waren. Es fragt sich nun, was bier unter in οίκήματι zu verstehen sei? Dass wir es nicht als gleichbedentend mit dem ent zng oixiag der andern stellen nehmen dürfen,

<sup>12)</sup> Höchstwahrscheinlich ist das wort alperós, etwa zwischen alla und zara einzufügen.

scheint die ganze voranstehende darlegung hinlänglich zu beweisen; auch darf das fehlen des artikels nicht unbeachtet bleiben. Möglicherweise kann man annehmen, Pausanias habe hier ausdrücklich ausgesprochen, was man in den andern stellen sich hinzudenken musste, nämlich dass der jedesmalige priester ein gemach seines wohnhauses zur kapelle einrichtete. So versteht es Thiersch (p. Vielleicht darf man aber unter diesem ofzqua sich ein kleines, hölzernes, tragbares tempelchen, ein tabernakel denken, in welchem das heilige scepter aufbewahrt und von hand zu hand überliefert wurde. Ich möchte mir die sache so denken, wie Herodot 2, 63 einen ähnlichen wechsel schildert: το δὲ άγαλμα, έὸν έν νηφ μικρώ ξυλίνω κατακεργυσωμένω, προεκκομίζουσι τῆ προτεραίη ές άλλο οικημα ίρον. Dass man diesem tabernakel ein eignes zimmer geweiht haben werde, versteht sich dann auch hier von selbst.

Aus dieser ganzen darstellung — von der ich absichtlich die wörter οἴκησι; und οἰκοδομία ausgeschlossen habe, da sie zu besondern bemerkungen keinen anlass gaben und in ihrer abstracten bedeutung, als wohnung und erbauung, diese frage kaum berührten — wird sich hoffentlich ergeben, dass sich allerdings bei Pausanias ein gewisser sprachgebrauch in anwendung der hier betrachteten wörter gebildet hat; auch wird sich nicht in abrede stellen lassen, dass eine sorgfältige beachtung desselben bei manchen specialuntersuchungen namentlich auch bei der, welche dieser arbeit zum anlass gedient hat, erspriessliche dienste leisten und hin und wieder vor irrthümern bewahren könne.

Cassel.

Ch. Schubart.

#### Zu Libanios.

Liban. πρὸς Ἐλλέβιχον vol. II, p. 13, 8: μικρὸν δὲ τὴν ἀκττια φθάσας ταὐτῷ λαμπάδας τόμου μᾶλλον ἡ χρείας εἶναι κτλ. So der cod. Aug., φθάσας ταὐτῷ καὶ λαμπάδας Bay. Nur halb richtig emendirte Reiske φθάσας ὧστ' αὐτῷ τὰς λαμπάδας. Libanjos hat φθάς, ὧστ' αὐτῷ geschrieben.

Jena.

M. Schmidt.

### XIII.

## Griechische inschriften.

- 1. Rathsbeschluss und inventar der chalkothek.
- Bruchstück von pentelischem marmor, im j. 1839 auf der burg gefunden und herausgegeben von Pittakis Ephem. n. 948 und Rhangabé n. 868. Ich gebe auf der beilage den text nach der lithographie in der Ephemeris und nachstehend die varianten der abschrift Rhangabe's in verbindung mit dem, was Boeckh aus O. Müllers tagebuche in der staatshaushaltung II, p, 308 f. mitgetheilt hat. Z. 8 ANT Rh. Z. 10 STAF Rh. Z. 13 fehlt das erste O bei Rh. Z. 14 OIXOEIES Rh. Z. 15 O statt O Rh. Z. 16 fehlt das letzte T bei Rh. Z. 21 fehlen die beiden letzten buchstaben bei Rh. Z. 22 THBOTAL Rh. THIBOTAI M. Z. 25 ΣΟΕΙΤΟΙΣΠΡΥΤΑΝΕ Rh. Z. 26 gegen ende OTAN-OION mit weglassung des letzten striches Rh. Z. 28 zu anfang XEI mit weglassung des letzten A Rh. Z. 30 HA-ΚΟΥΣΑΣ Rh. Z. 31 fehlt das erste A bei Rh. Gegen ende ΟΓΩΣΑ ΣΧ Rh. Z. 32 fehlt das erste [ bei Rh. Gegen ende ΛΧΕΟ für ΛΔΕΕ Rh. Z. 33 OOI ΚΕΙΛΣ . . . . ΣΕΙΙ AΣΓΙΔ M. Z. 34 fehlen in der mitte die beiden buchstaben EI' bei Rh. Z. 35 desgl. das M und das (verlesene) Z. Z. 36 TΩITOIXΩI Rh. Z. 37 am ende AE statt A Rh. Z. 38 AAAA: FOTTON Rh. Z. 39 zu anfang A statt A und zu ende AECME Rh. Z. 40 E zu anfang statt A mit weglassung des letzten X Rh. Z. 41 fehlt bei Rh. das A am ende, In der mitte II: II statt IIIII. Z. 42 ATEAPQTE II: ETEPOILI Rh. Z. 43 am sehluss noch XAAKOI Rh. Z. 45 :1: KAIAX A Rh. Z. 46 lässt Rh. das N am ende fort. Z.

- 47 OTXI . . EΣ Rh. Z. 48 PAPEIAX AAKHMI Rh. PAN . . . . XAAKH M. Z. 49 X am ende statt I Rh. Z. 50. ΘΙΜΙΑΤΗΡΙΟΝΑ Rh. Z. 51 ΟΙΟΧΑΛΚΟΙΟΥ Rh. Z. 52 ΟΧΧΥΓΙΗ : Γ'ΗΗ : Ε Rh. Z. 53 ΟΡΗΣΧΑΛΚΟΙ : Η Rh. Z. 54 zu anfang \ statt M Rh. Z. 55 ΕΙΒΛΑ Ε : ΟΣ: Rh. Z. 56 ΑΛ. ΟΣ : Γ' : Ο Rh. Z. 57 ΕΣΧ ΡΙΑ Rh. Z. 58 lässt Rh. das erste A fort. Z. 59 ΣΟ Rh.
- b. Bruchstück von pentelischem marmor, auf der burg gefunden am 1 october 1858 und herausgegeben von Pittakis Ephem.
   n. 3340. Der rechte rand ist erhalten. Z. 16 hat die abschrift ΓΡΑΜΜΑΤΕΕΑΣ, was um so mehr als ein blosser lesefehler zu betrachten sein dürfte, als die zeile dadurch einen buchstaben zu viel erhalten würde.
- c. Dieses bruchstück von pentelischem marmor fand Ross im j. 1837 auf der burg und theilte eine abschrift davon an Boeckh mit, welcher dieselbe als anhang zu den seeurkunden n. XVIII von einigen bemerkungen (p. 578 f.) begleitet bekannt machte. Herr Pittakis hat dasselbe zu zweien malen, 1856 und am 6. october vorigen jahres wiedergefunden und ohne dies zu bemerken, auch zweimal von neuem herausgegeben, Ephem. n. 2818 und 3341. Seine letzte copie ist von allen die genaueste, weshalb ich auf der beilage den text darnach gegeben habe. Die varianten seiner ersten (P.) und der Rossischen (R) abschrift sind folgende: z. 25 fehlt das A bei RP. Z. 26 NTO R. NEO P. Z. 28 ANT R. NEO P. Z. 29 ONO P. Z. 30 QOHEET R. QONEET P. Z. 31 ΣΕΒΑΣΤΑ P. Z. 32 am ende TH R. ΔΙΟΝΤΑΈΝΤΗ P. Z. 33: PHHIII P. Z. 34 zu anfang KΩI mit weglassung des I am ende R. Dieses I fehlt auch bei P. Z. 35 gegen ende XQAK R. AKQ. ENTHIXAAKH P. Z. 36 OAKOI statt ΘΡΑΚΟΙ R. ΘΑΚΟΙΤΟΞΕΥΜΑΙΣ P. Z. 37 fehlt das letzte () bei R. . . . ΛΟΥ. IIKONTAI P. Z. 38 KTOΣETEPAI . . . R. ΕΚΤΟΣΕΤΕΡΑΙ . . . Ρ. Ζ. 39 ΤΟΣΤΩΝΜΙΔ R. ΤΟΥΤΩ-NMHA und am ende E für O P. Z. 40 gegen ende IIANTA.  $\Delta \Gamma$  . R.  $\Delta \Omega NZET \Sigma H \Gamma ANT \Omega N$   $\Delta \Gamma A$  P. Z. 41  $R\Gamma$ : ferner fehlt das A in ΓΙΝΑΚΕΣ R. NAHHETEPOITINES.  $KO\Sigma$  P. Z. 42 EXON.  $A\Sigma$  R.  $KOIPOAA\Sigma EXON . . . . P.$ Z. 43 gegen ende KAI. ΔΩ R. ΔΕΟΜΕΝΟΙΚΑΙ . . . ΔΟ P. Z. 44 . . Ω statt ΣΙΔ gegen ende R. NAΞΧΑΛΚΟΣ P. Z. 45 fehlt das schliessende N bei R. ΣΚΕΥΗΔΕΟΜ P. Z. 46

 $\Theta$ AIXAAKAI EO P. Z. 48 PANXAAK . . . . R.  $\Theta$  $\Omega$ N-XAAKIN P. Z. 49 feblt bei P.

d. Bruchstück von pentelischem marmor, gefunden auf der burg am 18. september 1858 und herausgegeben von Pittakis Ephem. n. 3342. Die oberfläche ist sehr abgerieben.

Dass diese vier bruchstücke zu einer und derselben urkunde gehört haben und in der weise zu verbinden sind, wie auf der beilage geschehen, bedarf keines beweises. Die urkunde war auf ihrem oberen theile ziemlich genau  $\sigma\tau oi \chi\eta\delta\delta r$ , die zeile zu 43 buchstaben geschrieben; auf dem unteren scheint die schrift kleiner und weniger regelmässig gewesen zu sein. Die vorgeschlagenen ergänzungen bedürfen kaum einer weitläusigen rechtfertigung und ich bemerke daher nur, dass die z. 35 und 40 aufgenommenen verbesserungen  $\pi o\mu\pi i\dot{x}\dot{a}$  und  $\pi\alpha\nu\tau o\delta\alpha\pi\delta r$  von Boeckh schon früher vorgeschlagen worden sind.

Die urkunde zerfällt ihrem inhalte nach in zwei theile; der erste (z. 1-32) enthält einen beschluss des rathes, durch welchen eine inventarisirung der in der chalkothek aufbewahrten gegenstände angeordnet wird, der zweite giebt eine abschrift des in folge dieser anordnung aufgenommenen inventars; das ganze bildet die urkunde, welche nach z. 17 ff. der schreiber des rathes anfertigen und vor der chalkothek aufstellen zu lassen angewiesen war. Das geschäft der inventarisirung leiten die prytanen, denen auch die anberaumung des termins, in welchem dieselbe vorzunehmen, überlassen bleibt. Zugegen sind dabei ausser den militärbehörden (strategen und taxiarchen) die (gewesenen) schatzmeister der göttin von einem bestimmten jahre; die schreiberdienste versieht ein staatsskalve, dessen name z. 12 nicht mehr mit sicherheit herzustellen ist, als controllirender gegenschreiber fungirt der schreiber der prytanie nebst den übrigen staatsschreibern. Ist das inventar aufgenommen, so soll der schreiber des rathes darüber eine (unsere) urkunde aufstellen und demnächst mit hülfe der vorhandenen öffentlichen urkunden (έκ τῶν στηλῶν, d. h. den übergabeurkunden der schatzmeister der göttin 1) aus früheren jahren),

<sup>1)</sup> Uebergabeurkunden der schatzmeister, welche sich auf die chalkothek beziehen, sind meines wissens bis jetzt noch nicht nachgewiesen worden. Den rest einer solchen urkunde erkenne ich in dem verschleppten, aus Fourmonts papieren C. l. n. 161 bekannt gemachten bruchstücke, welches in bunter reihe eine anzahl von gerätten, sämmtlich von erz, aufzählt. Bocckh glaubte darin das fragment

ein verzeichniss der früher in der chalkothek befindlichen gegenstände zusammenstellen. Beide verzeichnisse sollen sodann in einer so bald als möglich von den prytanen anzuberaumenden rathssitzung verlesen und collationirt und so der etwaige defect festgestellt werden. Der rath wird dann ein προβούλευμα an die volksversammlung bringen, auf grund dessen das volk in erwägung ziehen wird, in welcher weise der also durch den rath constatirte defect zu ergänzen sei.

Die chalkothek, um die es sich hier handelt, und die, so viel mir bekannt, auch nur in der vorliegenden urkunde erwähnt wird, war eine baulichkeit (οίκημα z. 13), welche, wie ihr name besagt und das unten folgende inventar zur genüge ausweist, zur aufbewahrung eherner geräthschaften diente und nach z. 12 auf der burg belegen war. Aus dem umstande, dass die schatzmeister der göttin dem geschäfte der inventarisirung beiwohnen, so wie dass die ergänzung des ermittelten defectes z. 30 ff. ausdrücklich als eine pflicht gegen die göttin bezeichnet wird, folgt weiter, dass die in der chalkothek aufbewahrten gegenstände dem tempelschatze gehörige weihgeschenke waren, das gebäude selbst also höchst wahrscheinlich einen theil des grossen tempels bidete. Offenbar hatte man sich genöthigt gesehen, bei dem schatze der Polias eine anleihe zu staatszwecken aufzunehmen und durch volksbeschluss den zu militärischen zwecken verwendbaren inhalt der chalkothek der militärbehörde zu freier verfügung gestellt, wie die ganze procedur deutlich zeigt, ohne derselben die verpflichtung aufzuerlegen, über die details der geschehenen verwendung rechenschaft abzulegen, wahrscheinlich, weil die vor dem feinde erlittene einbusse an material sich der controlle entzog und der geschäftsmässige ausweis darüber billiger weise nicht verlangt werden konnte. Da die chalkothek während der dauer des interims unter obhut der strategen und taxiarchen gestanden hatte, erklärt es sich, dass diese behörden neben den schatzmeistern

eines verzeichnisses von δημιόπρατα zu erkennen, übersah aber die zeilen 14 und 15, welche er zu lesen nicht versuchte;

ΚΥΡΕΟΣΓΑΡ . ΛO . A . . . . ΙΣΝΕΔΙΕΎΣΕΓΡΑ . .

übernommen vorausgesetzt.

als der ordentlichen aufsichtsbehörde der inventarisirung beizuwohnen haben.

Es fragt sich, in welche zeit dieser hergang und damit unsere urkunde zu setzen ist. Da ihr oberer theil verloren gegangen ist, so können nur die eigenthümlichkeiten der orthographie einen fingerzeig gewähren. Es zeigt sich in dieser beziehung eine grosse ungleichmässigkeit und so zu sagen principielle differenz zwischen den beiden theilen, in die die urkunde ihrem inhalte nach zerfällt. Der text des rathsbeschlusses nämlich bietet zwar noch häufig in den endungen EI für HI und EN für EIN, nirgends aber, so oft auch gelegenheit geboten war, weder in den endungen noch sonst O für OT; der text des inventars dagegen verwendet mit augenscheinlicher vorliebe, ja fast ausschliesslich (nur OTPANOT z. 47 macht eine ausnahme) in den endungen O für OT, während in den wortstämmen allerdings OT allein erscheint. Dem steinhauer lagen nämlich für beide theile der herzustellenden urkunde originale vor, die von verschiedenen händen (des rathsschreibers und des δημόσιος) geschrieben waren. In der zeit des überganges aber von der älteren zur späteren schreibweise war nothwendig die wahl der orthographie eine sache rein individuellen beliebens, und da der steinmetz mechanisch kopirte, so gingen die orthographischen verschiedenheiten seiner vorlagen auf natürlichem wege in seine arbeit über, ohne dass er dies selbst bemerkte, oder, wenn er es bemerkte, besonderen anstoss daran nahm. Daraus ergiebt sich aber zugleich, dass die urkunde hart an die gränze desjenigen zeitraumes zu setzen ist, in dem die ältere schreibweise durch die jüngere gänzlich verdrängt wurde, d. h. auf keinen fall zu lange nach ol. 105, 4. Aus diesem jahre ist nämlich die jüngste der bis jetzt bekannten urkunden auf der O für OT überwiegt (n. 392 bei Rhangabé, der dieses stück irrig mit dem jedenfalls einer anderen urkunde angehörigen, wahrscheinlich späteren n. 391 verbindet). Aber schon nr. 393, von demselben jahre, setzt mit vorliebe OT und alle nachweislich den folgenden olympiaden angehörigen urkunden zeigen das OY durchgedrungen und O erscheint auf ihnen höchstens noch sporadisch verwendet. Vgl. z. b. n. 857 bei Rhangabé. Wenn hiernach unsere urkunde unter ol. 106 oder 107 nicht herabgerückt werden kann, so bleibt freilich die möglichkeit nicht abzuleugnen, dass sie bis ol. 104 oder gar 103 heraufgehen könne. Mit dem ansatz ol. 103-

107 also würden wir uns begnügen müssen, wenn nicht z. 8-9 eine genauere bestimmung zuzulassen schiene. Es ist dort die rede von den schatzmeistern der göttin, of erausevoar . . . ., worauf nothwendig die angabe des archontenjahres gefolgt sein muss. Von dieser sind übrig am ende von z. 8 die buchstaben AM; am anfang von z. 9 noch zwei 2) auszufüllende stellen  $O \cdot \Omega \cdot \ldots$ , also  $AM \cdot \ldots O \cdot \Omega \cdot \ldots$  Es fehlte also sicher die freilich sonst gewöhnliche präposition. Von allen archontennamen aber der oben bezeichneten periode, ja von allen überhaupt, passt hierauf einzig Apollodoros (ol. 107, 3), wenn man annimmt, dass der schreiber, wie nicht selten, ΑΠΟΛΟΔΩΡΟΥ für ΑΠΟΛΛΟΔΩΡΟΥ gesetzt hatte. Die letzten buchstaben der zeilen auf fragment b. sind überdem von Pittakis auch sonst nicht richtig gelesen; vgl. z. 10. 13. 16. 22. Da nun die schatzmeister dieses jahres als bereits abgetreten bezeichnet werden, so werden wir mit ziemlicher sicherheit unsere urkunde dem jahre ol. 107, 4 zuweisen können. Wahrscheinlich war es der krieg auf Euböa, welcher die massregel veranlasst hatte.

Schliesslich bemerke ich noch, dass dass vorkommen des prytanenschreibers z. 15. 16 neben dem schreiber des rathes z. 18 und 22 die von Boeckh vorgenommene und scharfsinnig vertheidigte identificirung beider dennoch als unbegründet zu erweisen scheint. Die mehreren schatzmeister des rathes z. 20 bleiben vorläufig ein problem. Das ganze lautet:

| [                                                                                                                                                                                                                                                                                 |   |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
| [ η χαλκοθήκη την ημέραν                                                                                                                                                                                                                                                          |   |
| τοὺς στ] ρατηγοὺς                                                                                                                                                                                                                                                                 |   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 5 |
| [ois                                                                                                                                                                                                                                                                              |   |
| [εορ                                                                                                                                                                                                                                                                              |   |
| $[\epsilon \tilde{i}] r \alpha [i \delta \hat{e} \times \alpha \hat{i} \tau o \hat{v} \varsigma \tau \alpha \mu i \alpha] \varsigma \tau \tilde{\eta} \varsigma \vartheta \epsilon o \tilde{v} \delta \sigma o i \epsilon \tau \alpha \mu i \epsilon v \sigma \alpha r' A[\pi] -$ |   |
| [ολ]ο[δ]ώ[ρου ἄρχοντος . ἀν]ειπεῖν δὲ καὶ τὸν κήρυκα τῆς βου-                                                                                                                                                                                                                     |   |

<sup>2)</sup> Auf der lithographie in der Ephem. sind zwar die zeilen 8—12 auf dem bruchstück aum eine stelle weiter nach links gerückt, als im texte angegeben worden; dass dies aber auf einem irrthum beruhe, zeigt nicht nur die genauere anordnung bei Rhangabé, sondern auch, wenigstens für die übrigen zeilen, die nothwendigen, ganz zweisfellosen ergänzungen.

 $[\lambda \tilde{\eta}]_{s}[\pi]\alpha[\varrho \epsilon \tilde{\imath} r \alpha \iota \tau \tilde{\alpha}]_{s}$   $\tilde{\alpha}\varrho \gamma \tilde{\alpha}_{s}$   $\tau \alpha \dot{\nu} \tau \alpha_{s} \epsilon \dot{\iota}_{s}$   $\tau \dot{\eta} \nu \dot{\eta} \mu \dot{\nu} \varrho \alpha \nu, \dot{\eta} \nu [\tilde{\alpha} \nu] \pi[\varrho] - 10$ [ο]γράψω σιν οί] πρυτάνεις. παραγγείλαι δε τούς πρυτάν-[εις] καὶ Ἐ . . ιει τῷ δημοσίῷ ήκειν εἰς ἀκρόπολιν γρα-[ψ|ο[μ]ενον τ[α] έν τη γαλκοθήκη, και έπειδαν το οίκημα [α]-[ν]οιχθη, έξετά[ζ]ειν κατά Εθ[ν]ος έκαστα καὶ έπιγράφειν τον αριθμόν. αντιγράψεσθαι δε του γραμματέα του κατά πρυταιείαν [x]αὶ τοὺς ἄλλους γραμματέας τοὺς ἐπὶ το[i]-[ς] δημοσίοις γράμμασιν. έπειδαν δε έξετασθή πάντα κ-[αί] ἀναγραφή, τὸγ γραμματέα της βουλής ἀναγράψαντα [έν] στήλη λιθί[ν]η στησαι έμπροσθεν της γαλκοθήκης. [έ]ς δὲ τὴν ἀναγρα[σ]ὴν τῆς στήλης δούναι τοὺς ταμίας [τῆ]-20 [ς] βουλής ΔΔΔ δραχμάς έκ τῶν κατὰ ψηφίσματα ἀναλ[ισ]κομένων τη βουλ[ή]. ποιήσασθαι δε τὸγ γραμματέα [της] βουλής αντίγραφα έκ του στηλών τα αναγεγραμμένα [πε]-[φ]ὶ τῶν ἐν τῆ χαλκοθήκη, ἐπειδὰν δὲ ταῦτα παρασκε[υα]σθη, τους πρυτάνεις προγράψαι περί τούτων [έμ βου]λ[έ]-[υ]τηρίφ, όταν οδόν [τ]ε ή. ἀκούσασ[αν δὲ τὴν β]ου[λὴν ά]ετ[α]-[ν]αγιγνωσκομένων τ[ων αναγεγραμμένων έν τῆ χ]αλκο[θ]-[ήκ]η πρός τὰ ἀναγεγρα]μμένα ἐν ταῖς στήλαις π]άν τ[α, ἐὰ]-[ν δ]έη, προβουλεύσ[ασαν έξενεγκείν είς τον δημ]ον, ὅ[πως] [α]ν ακούσας ὁ δημος βου[λεύη πως αποπληρ]ωθήσετ[αι τα] [έλ]λείποντα, ὅπως αν έγ[η . . . . . . ε]ὐσεβέστα[τά τ]-[ε] πρός την θεόν. [Τ]άδε ε[ύρεθη οὐκ έντε]λη αντα έν τῆ [χα]-[λκ]οθήκη · ἀσπίδ[ε]ς ἐπ[ίχαλκοι παντο]δαπαί [ΗΗΗΗΗ]... [έ] τεραι ασπίδες επίγαλκ[οι . . . . ΔΔΓ. ασπίδια μι κρά] [έ]πίγαλκα πομπι[κ]ά Π. ἀσπίδ[ες ἐπίγα]λκοι ἐν τῆ γαλκο[θή]-35 κ[η] αὐτ[η] πρός τῷ τοίχω ΔΔ ... σώ ρακοι τοξευμάτω[» ... [έ]ντελείς ΔΔΔ. τούτων μία . . . . . ετεραι ×[οι]τ[αι χ]-[α] λκαι έπισκευης δεόμε[ναι . . . . ] τούτων μία ἐπίθημα οὐ[κ ἕ]-[χ]ει καὶ μιᾶς κοίτης πο . . . . δων ζεύγη παντ[οδ]απῶ[ν] 40 HHHPI. nivaxes yalxoi . . . . . PIIII. Erepor nivaxes [κ]ατεα[γ]ότε[ς] Γ. έτεροι πί[νακε]ς γ[α]λκοι πόδας έγοντες. . ἔτεροι πίτακες γαλκοῖ [ἐπ]ισκευ[η]ς δεόμετοι . . . . . . . [ς π] όδας έχων Ι.κα[ν] αχα[λ, πο]μ[π]ικ[α] έ[πι] σκευης δεόμεν[α.. έ πίστατον σιδηφούν [ού χ ύγιες [1.] έ σχά φαι χαλκαϊ έφ .... . . . κ αὶ ε[ξ] οὐχ [ὑγ]ιεῖς. [τύπ]ος χαλκοῦς μ[ικρ]ὸς οὐρανοῦ κ.. ..τ] ο άπεζα χαλκη μι[κ] ο [ά]. ὑπόσ[τ] ατα κ[ ο ατή] ο ων χαλκ[α] ΙΙΙ..

# II. Urkunde einer verleihung des heroldamtes.

Die im november des jahres 1858 auf der burg zu Athen von hrn. Pittakis gefundene und von ihm in seiner zeitschrift unter nr. 3396 herausgegebene inschrift verdient eine sorgfältigere behandlung, als der finder ihr hat angedeihen lassen wollen oder können. Der text derselben lautet nach hrn. Pittakis abschrift folgendermaassen:

TTANETEN ETSETPAMMATETENSIMI TEEFEETATEETPIFFIAH ) NETKAE IANAPALAOIA S ΕΓΕΙΔΗΑΝΗ ΡΑΓΑΘΟΣΕΓΕ 5 INAO HNAI QNKAI THFKAO AIQNKAITHNEAETOEPI HIBOAHIKAITQIAHMQI ΣΘΟΦΟΡΙΑΝΕ ΙΝΑΙΑΥΤΩ 10 TAIAHMAIAEANTIZEPPT NAOOSE IP AMMATETENET P PESTATEIMEAANQ POSEIP ΛΗΙΕΓΕΙ ΛΗΛΝΗ ΡΑΓΑΘΟΣ I A O K A E O T S I E P I T ON A H M O 15 HIKAOOAONTOTAHMOEΨΗΦ

Σ Γ.Ρ. Ο Ε Λ Ρ Ο Τ Σ Ο Ι Λ Ν Τ Τ Γ Χ Λ Ν
Ε Ι Σ ΤΗ Ν Γ Ρ Ω Τ Η Ν Ε Κ Κ Λ Η Σ Ι Λ
.Ι Λ Ο Κ Λ Ε Ο Τ Σ Τ Ο Τ Ε Τ Κ Λ Ε Ο Τ Σ
.Σ Κ Λ Ι Κ Ο Σ Μ Ι Ο Σ Λ Ο Κ Ε Ι Ε Ι Ν Λ 20
Π Ρ Τ Τ Λ Ν Ε Σ Ι Τ Ο Ι Σ Λ Ε Ι Π Ρ Τ Τ
. Β Λ Λ Λ Ε Σ Θ Λ Ι Τ Η Σ Β Ο Λ Η Σ Ε
. Τ Η Ι Β Ο Λ Η Ι Ε Ι Ν Λ Ι Τ Η Γ Κ Η
. Ρ Τ Ω Ι Γ Λ Τ Ρ Ι Λ Τ Τ Ο Τ Ι
. Μ. Ο Ν Τ Ο Ν Λ Θ Η Ν Λ Ι Ω Ν 25
. Leerer raum.

Ich gebe nun zunächst meine herstellung mit den nötbig erscheinenden einzelbemerkungen. Sie geht von der thatsache aus, dass die schrift genau στοιχηδόν geordnet war, dass der wenigstens zum theil unversehrte rechte rand der platte regelmässige zeilenschlüsse erkennen lässt und dass in folge derer die anzahl der stellen einer jeden zeile mit völliger sicherheit auf 36 bestimmt werden kann, was im einzelnen besonders nachzuweisen kaum nöthig erscheint.

[ Επί Ιπποδάμαντος άρχοντος έδοξεν τη βουλή]-

[ι καὶ τῷ δήμφ. Ιπποθωντὶς ἐπρ]υτάνευεν . . . . . . . . . . . . . . . ευς έγραμμάτευεν, Σιμ . . . . . . . . . . . . . ε | ν ς έπεστάτει, Ενριππίδη[ς] [είπεν είναι πρόσοδ]ον Εύκλει άνδραγαθίας [έ] 5 [νεκεν της αὐτοῦ· καὶ]ἐπειδή ἀνήρ ἀγαθὸς ἐγέ[ν]-[ετο περί τὸν δημον τ]ὸν Αθηναίων καὶ τὴγ κάθ[ο]-[δον τοῦ δήμου τῶν Αθην αίων καὶ τὴν έλευθερί [α]-[ν, κηρυκεύειν αὐτὸν τ]η βουλη καὶ τῷ δήμφ [τ]-[w 'Adnrator. the de mi] odogogiar elvat avro [1] 10 ["Εδοξεν τη βουλή καί] τῷ δήμφ. Λεωντίς έπου-[τάνευεν, . . . . . . ] ναθος έγραμμάτευεν, Εύφ-. . . . . . . . . έ πεστάτει, Μελάγωπος είπ-[εν . έψηφίσθαι τη βου]λη . έπειδη άνηρ άγαθός 15 [έγένετο ὁ πατήρ τοῦ Φ]ιλοκλέους περί τὸν δημο-[ντὸν' Αθηναίων καὶ τ] ηγ κάθοδον τοῦ δήμου ἐψηφ-[ίσθαι τη βουλή τού]ς προέδρους, οι αν τυγγάν-[ωσι προεδρεύοντες] είς την πρώτην έκκλησία-[ τ, γρηματίσαι περί Φ]ιλοκλέους του Ευκλέους -[καὶ ἐάνπερ χρήσιμο]ς καὶ κόσμιος δοκῆ είνα[ι, οίσπες ὑπης έτηχε,] πουτάνεσι τοῖς ἀεὶ πουτ-[ανεύσασιν, γνώμην ξ]υ[μ]βάλλεσθαι τῆς βουλῆς ε-[ἰς τὸν δῆμον, ὅτι δοχεῖ] τῆ βουλῆ εἶναι τὴγ χη-[ουχείαν Φιλοχλεῖ, χαθάπε]ο τῷ πατοὶ αὐτοῦ[ε]-[ἰνοίας ἔνεκα τῆς εἰς τὸν δῆ]μον τῶν ᾿Αθηναίων.

Zeile 1 ist durch die beschädigung des obern randes verloren gegangen. Zu den 36 stellen, welche sie enthielt, kommen zur ausfüllung von zeile 2 (nach ergänzung von έπρ υτάνευεν) noch 22, macht zusammen 58. Diese 58 stellen enthielten ausser dem namen der phyle sicher die übliche formel edoger zy βουλη και τω δήμφ und davor die angabe des archontats. Ziehen wir von der summe von 58 stellen die 36 ab, welche durch jene formel (in der βουλή mit O geschrieben zu denken ist, weil in diesem punkte die orthographie des erhaltenen theiles der urkunde sich fest zeigt; vgl. z. 9, 23, 24) und die worte eni und apyortog eingenommen waren, so bleiben für die namen der phyle und des archonten im genetiv 22. Nun ist die urkunde dem charakter ihrer orthographie nach zu urtheilen jedenfalls jünger als ol. 100; denn die schreibung OT für O ist in den endungen bereits durchgedrungen und überwiegt bei weitem; nur vereinzelt zeigt sich O in AHMO zeile 16 und ausserdem in BOAH, obwohl hier allerdings fest. Diese spuren der älteren orthographie lassen es aber nach der andern seite nicht rathsam erscheinen, unter ol. 105 hinabzugehen, um so mehr, als es sich in der urkunde selbst um einen mann handelt, der die ihm zugebilligte belohnung durch leistungen verdient haben soll, welche in die zeit der wiederherstellung der demokratie, also ol. 94, 2 oder unmittelbar vorher fallen. Man wird schon aus diesen gründen geneigt sein müssen, unsere urkunde jener epoche so nahe zu rücken, als andere gründe es irgend möglich oder rathsam erscheinen lassen. Die höchste zuhl von stellen nun, welche ein archontenname im genetiv in der reihe der eponymen jenes zwanzigjährigen zeitraums von ol. 100-105 ausfüllt, ist 12, die höchste stellenzahl, die ein phylenamen erreicht, 10, das giebt zusammen gerade die erforderliche anzahl von 22 stellen. Es kann also als gewiss betrachtet werden, dass der zu ergänzende phylenamen 10 stellen und nicht weniger, der name des archonten im genetiv genau 12 stellen und nicht mehr oder weniger eingenommen hat. Die phyle ist durch diese combination mit mathematischer

gewissheit bestimmt; es bleibt keine wahl, da nur eine, die Inποθωτίς, 10 stellen zählt, alle übrigen weniger. Für den archonten dagegen bleibt die wahl zwischen Hippodamas, ol. 101, 2 und Phrasikleides, ol. 102, 2 falls man sich die genetivendung mit OT geschrieben denkt, wogegen aber nichts einzuwenden wäre. Ich habe beispielsweise Ίπποδάμαντος gesetzt, um der epoche ol. 94, 2 so nahe zu bleiben, als die umstände es eben verstatten. Unmöglich wäre ol. 102, 2 als abfassungsjahr darum indessen noch nicht. Stand Eukles um ol. 94, 2, als er auf seite der demokraten focht, im beginne der zwanziger jahre, so war er ol. 101, 2 funfzig und einige jahre alt, ol. 102, 2 vielleicht sechzig; hatte er bis zu jenem ersten zeitpunkte warten müssen, ehe zur belohnung für seine verdienste um die sache der demokratie etwas für ihn abfiel und entsann man sich damals derselben noch, so wird man sie wohl auch noch vier jahre später im gedächtniss gehabt und allenfalls berücksichtigt haben, mochte der mann auch derweilen die sechzig erreicht haben. Z. 4. Die schreibung des namens Εὐριππίδης mit doppeltem π wird aus' drücklich als auf dem steine vorhanden von dem herausgeber bezeugt. Z. 5. Dass das recht, welches hier dem Eukles an erster stelle ertheilt worden sein muss, kein anderes als das der πρόσοδος (auf späteren urkunden genauer πρόσοδος πρός την βουλήν καὶ τὸν δημον, öfters mit dem zusatze πρώτφ μετά τὰ ίερά) gewesen sein könne, wird man zugeben müssen, wenn man erwägt, dass die endung ON ziemlich deutlich auf dem steine erkennbar zu sein scheint, und daneben die anzahl der noch auszufüllenden stellen in betracht zieht. Eine andere combination, die den gegebenen bedingungen entspräche, scheint mir nicht möglich zu sein. Z. 6 zu anfang ist die ergänzung von erezer oder Um die nothwendigkeit der weiteren ausfüllung ένεκα sicher. einzusehen, erwäge man folgendes: in dem weiter unten folgenden zweiten decrete z. 24, 25 wird dem sohne des Eukles, Philokles, ein ding verliehen in derselben weise, wie es sein vater besessen hatte (καθάπερ τῷ πατρί), offenbar dasselbe, von dem in dem ersten, auf den vater Eukles sich beziehenden decrete zeile 9, 10 die rede ist. Augenscheinlich bandelt es sich um irgend eine bedienstung, die rath und volk zu verleihen haben: denn zeile 10 wird der μισθοφορία dafür erwähnung gethan. Von dem namen dieser bedienstung nun sind am ende von z.

24 die sylben  $\tau \dot{\eta} \gamma \times \eta$  . . erhalten. Das einzige substantivum aber der griechischen sprache, welches eine bedienstung bezeichnet, weiblichen geschlechtes ist und mit den buchstaben  $\times \eta$  beginnt ist xηρυκεία "heroldsamt," wonach zeile 25 der anfang der lücke ergänzt werden konnte. Derselbe begriff muss auch zeile 9 in der lücke auf irgend eine weise ausgedrückt gewesen sein. Da nun unmittelbar darauf die dative τη βουλή καὶ τώ δήμω sich zeigen, so ist gewiss, dasss dort das verbum κηουκεύeir gebraucht war, mit dem sie allein construirt werden können. Setzen wir dieses ein, so bleiben fünf stellen zu ergänzen, welche durch keine verbindungspartikel, weder δέ noch καί, sondern allein durch das auch sonst kaum entbehrliche avior (war KHPY-KETEN geschrieben, durch das ebenso passende Einkia) ausgefüllt werden können. Stand aber z. 9 kein xai oder de, so gehört nothwendig der zwischensatz ἐπειδή - ἐλευθερίατ, z. 6-8, zum folgenden und nicht zum vorhergehenden satzgefüge, und die nothwendige verbindungspartikel ist z. 6 in der lücke vor ἐπειδή zu ergänzen. Dort stand also ein καί. Ergänzen wir dieses, so bleiben, jenachdem man zu anfang der zeile ? | rexa oder & | rexer schreibt, neun oder acht stellen auszufüllen; und diese dürften kaum für etwas anderes zugereicht haben, als das von mir gesetzte. Z. 11. Hier war entweder die höhe der besoldung angegeben, oder einfach gesagt dass das übliche und hergebrachte gegeben werden solle. Z. 13. Die grösse der lücken hier und in der folgenden zeile beweist, dass die vaternamen gesetzt waren. Von einem solchen bilden folglich die buchstaben  $NA\Theta O \Sigma$  z. 13 den schluss. O stände also in der endung für OY. Doch will sich mir eine sichere ergänzung nicht bieten und ich gestehe an der richtigkeit der lesart zweifel zu hegen. Z. 15. Das doppelte έψηφίσθαι τη βουλή hier und z. 17 ist anstössig, scheint aber unvermeidlich und einer, wenn mich mein gedächtniss nicht trügt, auch sonst vorkommenden fahrlässigkeit des concipienten verdankt zu werden. Uebrigens ist die letzte stelle dieser zeile nach der angabe des herausgebers auf dem steine frei gelassen, vielleicht wegen einer beschädigung der oberfläche. Z. 21 ff. Die formel lautet sonst einfach γρηματίσαι περί του δείνος, γνώμην δε συμβάλλεσθαι της βουλης u. s. w. An unserer stelle sind die beiden glieder derselben offenbar durch einen zwischensatz getrennt gewesen, des-

sen verbum z. 21 in δοκεί, oder, wie man auch lesen kann, δοκή erhalten ist, zu welchem ohne zweifel die dative der folgenden zeile, πρυτάνεσι τοῖς ἀεὶ πρυτ . . . . , zu beziehen sind. Dass die prytanen sich gutachtlich über die brauchbarkeit des mannes zu dem amte, welches ihm zugedacht ist, äussern sollen, hat nur einen sinn, wenn von ihrem gutachten die empfehlung des rathes abhängig gemacht war, ersteres also vor der letzteren abzugeben war. Auf dieser nothwendigen annahme beruht die ergänzung von zeile 21, welche ich als sicher betrachte, zumal da z. 23 in der lücke eine verbindungspartikel sicher nicht gestanden hat. Die jedesmaligen prytanen nämlich können der natur der sache nach nicht die eines noch zukünftigen, sondern nur die eines bereits verflossenen zeitabschnittes sein; folglich war am anfange von z. 23 nicht πρυτ | ανεύουσι sondern nothwendig πρυταveioagiv zu ergänzen. Dass ferner die prytanen gerade es sind, von deren gutachtlicher äusserung die beabsichtigte bestallung des Philokles abhängig gemacht wird, erklärt sich nur unter der voraussetzung, dass Philokles zu ihnen in irgend einer art von amtlicher beziehung gestanden hatte, welche gerade den prytanen verstattete über seine brauchbarkeit sich ein urtheil zu bilden. Und zwar musste diese beziehung eine dauernde, nicht eine bloss vorübergehende gewesen sein, da nicht von den prytanen einer bestimmten prytanie, sondern im allgemeinen von der jedesmaligen prytanie eines, seiner ausdehnung nach nicht näher bezeichneten, jedenfalls aber vergangenen zeitraums die rede ist. Welcher art nun die bedienstung gewesen, welche Philokles anscheinend noch bekleidete: welche ihn mit den jedesmaligen prytanen in amtliche berührung brachte, lässt sich nicht sagen; wesshalb denn auch die vorgeschlagene ausfüllung der lücke von z. 22, in der eine andeutung darüber gegeben gewesen zu sein scheint, keinen anspruch darauf macht, genau das richtige zu treffen; es kam nur darauf an, den ungefähren sinn des fehlenden zu bezeichnen. Vielleicht versah Philokles den untergeordneten dienst eines inoγραμματεύς oder dergleichen.

Ich schliesse hieran einige allgemeine bemerkungen, zu denen der inhalt der urkunde veranlassung giebt. Beide dekrete gehören offenbar demselben jahre an, da zu anfang des zweiten dem raume nach zu urtheilen ein archontenname nicht gestanden haben kann. Da nun das zweite dem sohne Philokles eine bedien-

stung zuweist, welche durch das erste dessen vater Eukles übertragen worden war, so scheint angenommen werden zu müssen, dass der vater Eukles entweder sehr bald nach übernahme seines heroldamtes noch im laufe desselben jahres gestorben war, oder dssselbe aus irgend einem grunde, vielleicht zu gunsten seines sohnes, niedergelegt hatte, vorausgesetzt, dass das heroldsamt auf lebenszeit verliehen und nicht etwa nur auf jahresfrist übertragen wurde. Wir sind über diesen punkt nicht hinreichend unterrichtet, da so gut wie alles, was wir vom κήρυξ βουλης καὶ δήμου und seinen verhältnissen wissen, aus den angaben stammt, welche wir den prytanenverzeichnissen der späteren römischen kaiserzeit entnehmen vergl. C. l. n. 115. 184. 187. 190. 191. 192. 193. 194. 197. 353 und Ephem. arch. n. 3261, nebst Boeckh's bemerkungen 1, p. 326. Danach war der κήρυξ της βουλης καί τοῦ δήμου iu der regel ein bürger und zählte zu der klasse der sogenannten Aisiten, d. h. er genoss in gemeinschaft mit den prytanen in deren amtslocal verköstigung aus staatsmitteln. Er gehörte ferner nicht nothwendig zur phyle der jedesmaligen prytanen, sondern in den nachweisbaren fällen wenigstens meist zu anderen. Wenn aber Boeckh der ansicht war, es stehe nichts im wege anzunehmen, dass der berold mit den prytanien gewechselt habe, für jede prytanie besonders gewählt (lectum) worden sei, so muss dies jetzt modificirt werden. Denn einmal zeigt uns C. I. 193 verglichen mit Ephem. 3261 dieselbe person, Eros, des Nikagoras sohn, aus dem demos Lamptrai, als herold des rathes und volkes unter verschiedenen prytanien, obwohl es ungewiss bleibt, ob desselben oder verschiedener jahre, und sodann beweist unsere urkunde, dass die ernennung zum heroldsamte auf vorschlag des rathes durch das volk erfolgte, eine procedur, die schwerlich mit jedem prytanienwechsel von neuem vorgenommen wurde. Im gegentheil scheint mir darin der beweis gegeben, dass die verleihung der stelle wenigstens auf das ganze laufende amtsjahr, wenn nicht gar auf lebenszeit stattfand. Auch stimmt dies besser zu dem wesen einer untergeordneten υπηρεσία, die das amt eines herolds sein musste, zumal wenn, wie wir gleichfalls aus unserer urkunde lernen, ausser der speisung in der tholos mit ihr eine besoldung (μισθοφορία) verbunden war. Nur ärmere bürger werden sich um eine solche stellung beworben haben, aber man wird natürlich bürger vorzugsweise berücksichtigt haben. Das schliesst indessen nicht aus, dass nicht auch nichtbürger ausnahmsweise die stellen erhalten konnten. Unsere urkunde scheint dafür einen beweis zn liefern. Denn wenn ich recht vermuthet habe, dass z. 5 des ersten dekretes dem Eukles das ehrenrecht der πρόσοδος zuerkannt wurde, dessen ein attischer bürger nicht bedurfte und das thatsächlich stets nur fremden verliehen wird, so können er und sein sohn nicht attische bürger, sondern nur zu Athen ansässige fremde, also metöken, gewesen sein. Dazu kommt, dass hier die belehnung mit dem heroldsamte für verdienste um die sache der demokratie als belohnung und auszeichnung erfolgt, als welche sie einem bürger von Athen schwerlich erschienen sein dürfte, und dass darüber sogar eine öffentliche urkunde ausgefertigt und aufgestellt wird, was kaum als regel für alle fälle betrachtet werden kann. Dass man aber einen metöken ausnahmsweise in dieser weise bedachte, und einmal etwaigen mitbewerbern aus dem stande der bürger vorzog, hat unter diesen besondern umständen nichts unwahrscheinliches und ohnehin manche analogie für sich. Auch kann mich in dieser ansicht die urkunde C. I. n. 115 nicht irre machen. Diese, den zeiten nach ol. 123, 2 angehörig, ertheilt neben andern dem herolde des rathes und volkes Eukles, des Philokles sohn, aus dem demos der Toireueic, also einem bürger, eine öffentliche belobigung. Es hält freilich schwer, sich der doch naheliegenden vermuthung zu entschlagen, dieser Eukles und sein vater Philokles seien nachkommen der gleichnamigen personen unserer urkunde, und das amt eines heroldes des rathes und volkes habe sich zufällig durch fortlaufende wiederverleibung bei derselben familie bis in jene spätere zeiten erhalten. Allein diese vermuthung kann bestehen, ohne dass es darum nöthig wird, bereits den Eukles und Philokles der älteren urkunde für bürger zu halten. Es ist ebenso denkbar, dass die familie erst in der zwischenzeit bei irgend einer gelegenheit das bürgerrecht erwarb, das ihren nach Athen zugewanderten begründern noch nicht zugestanden hatte.

Berlin.

A. Kirchhoff.

#### XIV.

# Zur platonischen eschatologie und astronomie.

Die körperliche präexistenz und die rückkehr in dieselbe auf der einen und theils die ausdehnung der seelenwanderung bis zum herabsinken in thierkörper, theils gar die endlosigkeit der höllenstrafen für die unheilbaren verbrecher auf der andern seite sind die beiden grenzscheiden, zwischen denen sich bei Platon die verschiedenen wechselnden daseinsformen jeder vernünftigen einzelseele auf und ab bewegen. Ob diese bewegung nun aber nach seiner eigentlichen meinnng auf das mittelgebiet zwischen ihnen beschränkt oder wirklich noch mit auf sie selber ausgedehnt werden soll, darüber sind die stimmen noch immer getheilt, und noch neuestens hat sich Zeller in bd. II, ausg. 2 seiner philosophie der Griechen mir und andern gegenüber für die letztere annahme ausgesprochen. Eine nochmalige erörterung dieses gegenstandes mit besonderer erwägung seiner gründe dürfte daher nicht überflüssig sein.

Platon lässt in dem grossen mythos des Phädros durchaus sachgemäss mit dem jedesmaligen relativ neuen anfange der ganzen welt, d. h. mit dem beginne jedes neuen weltjahrs oder 10000 jährigen cyclus, auch die eigentliche präexistenz der einzelgeister zeitlich zusammenfallen und schildert sie räumlich als einen auszug der planetengötter mit der einem jeden von ihnen zugehörigen dämonenschaar zum anschauen der ideen auf den umkreis der weltkugel oder was dasselbe sagen will, des fixsternhimmels. Dass nun unter diesen dämonen die vernünftigen bewohner jedes planeten zu verstehen seien, giebt, wie es scheint, auch Zeller zu; wie er nun aber trotzdem glauben kann (p. 527 anm. 2), die folgerung, dass es sonach nicht Platons wahre meinung enthalten könne, wenn der mythos sie nichtsdestoweniger zugleich als kör-

Philologus. XV. Jahrg. 3.

perlos darstellt, durch die einfache berufung auf eben diesen mythischeu charakter der ganzen schilderung beseitigt zu haben, ist mir unerklärlich. Man sollte doch denken, von zwei widersprechenden zügen desselben mythos hätte zunächst der eine gerade so viel recht darauf als der andere, für Platons wirkliche meinung zu gelten, sodann aber derjenige das höhere, welcher sonst allen sinn verliert. Das ist nun hier aber offenbar hinsichtlich der verbindung der dämonen mit den planetengöttern der fall, wogegen die körperlosigkeit der erstern ihren guten sinn behält, auch wenn sie nicht buchstäblich, sondern nur als zur veranschaulichung des lebens der seele an und für sich und abgesehen von allen einflüssen der leiblichkeit und sinnlichkeit dienend aufgefasst wird.

Diese auffassung sowie die eben gegebene deutung der dämonen gewinnt nun aber überdies die erfreulichste bestätigung durch die freilich auch mythische, aber doch weit durchsichtigere wiederaufnahme desselben gegenstandes im Timäos p. 41 F. Hier haben wir nach der mythischen einkleidung erst die eigentlichste, mit dem absolut ersten weltanfange zusammenfallende präexistenz der einzelgeister, aber hier erklärt sich nun auch Zeller (p. 508 ff.) mit recht dabin, dass dieser zeitliche weltanfang auf rechnung eben jener einkleidung, in deren wesen es ja gerade liegt einen alle zeiten erfüllenden stetigen verlauf als ein einmal innerhalb einer bestimmten zeit geschehenes ereigniss darzustellen, zu setzen und sonach nicht für Platons positive überzeugung zu halten sei. Giebt man dies aber zu, so ist ja damit auch bereits vollständig klar, in welchem sinne es zu nehmen ist, wenn auch bier die einzelgeister in der präexistenz, welche bier vielmehr (s. Zeller, p. 526, anm. 2 und 4) auf die einzelnen fixsterne verlegt wird, für frei vom körper und sogar (abweichend vom Phädros) von den beiden sterblichen seelentheilen erklärt werden, p. 41 C. D, 42 D. E. Denn es ist damit dann ganz derselbe fall, als wenn gott auch die seele der ganzen welt vor ihrem körper und also zunächst körperlos gebildet haben soll, p. 34 B. C. 36 D. E.: das begrifflich frühere wird eben, wie Platon dann p. 34 C. selbst andeutet, mythisch als das zeitlich frühere dargestellt. Und deutlich genug tritt es denn auch bei der rückkehr in die präexistenz (p. 42 B είς την του ξυντόμου - ο ικησιν αστρου) hervor, dass die einzelgeister im vollendetsten zustande

in wahrheit ganz in derselben weise die vernünftigen bewohner der fixsterne sind, wie sie im unvollendetern nach Zeller's eigenem zugeständniss (p. 526 f. anm. 4) p. 42 D. E und 41 E als die der werkzeuge der zeit, d. h. nach p. 38 B-39 E, der planeten, und vollends der erde dargestellt werden, und mithin keine körperlosen gebilde. Das gleiche erhellt übrigens aber auch schon aus p. 41 D, da die hier vom weltbildner angeredeten untergötter doch gewiss nicht bloss die erde und die wandelsterne, dern eben so gut auch die fixsterne sind und der sinn dieser stelle kein anderer sein kann, als dass die körper der vernünftigen bewohner jedes gestirns aus demselben stoffe, wie der des letzteren, gebildet sind und nach dem tode sich auch wieder in diesen auflösen. 1). Was Platon im Philebos p. 29 F. von der scele und dem körper der ganzen welt ausführt, dass unsere seelen und körper nur besondere theile von denselben sind, das gilt hier noch näher und unmittelbarer von der seele und dem leibe desjenigen gestirnes, welchem wir als seine bewohner angehören. selbst legt (p. 533) treffend das ganze analoge verhältniss des seelenreiches und des ideenreiches dar : in der höchsten idee inhäriren unmittelbar nur die nächst höheren und in diesen wieder die niederen als ihre unterarten, mittelbar aber eben dadurch auch diese letzteren in der höchsten, und ganz das entsprechende verhältniss wiederholt sich zwischen der weltseele, den sternseelen und den einzelseelen. Dann aber muss es eben so, wenn ordnung, zusammenhang und consequenz in Platon's anschauungen sein soll, auch zwischen den körpern von allen dreien gelten, und die körperlose präexistenz findet nicht den mindesten platz.

Unter den gestirnen selbst gelten dem Platon nun aber die fixsterne für vollkommener und wandelloser, als die planeten und ebenso steht diesen wieder die erde nach (s. p. 39 E—40 B. vgl. 39 B. C), und er giebt auch genügend die mittel an die hand, um nach der körperlichen seite hin diese absteigende vollkommenheit zu begründen. In dem körper der ganzen welt zunächst bleibt die gesammtmasse von jedem der sogenannten vier elemente stets dieselbe (p. 31 B—33 A), und die welt als ganzes ist daher über alles werden, über alle veränderung und allen wechsel, wie sie innerhalb ihrer theile vorgehen, erhaben (p. 33

<sup>1)</sup> Ob Zeller diese stelle anders versteht, ist mir aus seinen äusserungen über dieselbe p. 603 nicht klar geworden.

A. ff.), mithin nach Platon's wahrer meinung anfangs- und endlos. Alle veränderung erfolgt nun aber ferner durch die wechselseitige auflösung der verschiedenen elemente durch und grossentheils auch in einander, die verschiedenen massen eines und desselben elements dagegen können naturgemäss nicht verändernd auf einander einwirken, p. 57 A. E, und bei denjenigen weltkörpern daher, welche ganz vorwiegend nur aus einem derselben gebildet sind, wie nach p. 40 A die fixsterne aus feuer, muss folgerichtig alle veränderung auf ein minimum reducirt sein. Gemischterer natur sind schon die planeten, ja es scheint nach p. 39 C, als ob alle übrigen erst von der sonne ihr licht erhalten. Am gemischtesten endlich ist demnach die erde, auf ihr tritt daher der heftigste kampf der elemente und der kreislauf des werdens und der veränderung an die stelle der im wesentlichen unveränderlichgleichmäsigen kreisbewegung der anderen gestirne, deren sie ihrerseits entbehrt, die aber auch bereits bei den wandelsternen nicht mehr eine reine, sondern eine schraubenfömig gewundene ist.

Damit erledigt sich denn nun Zellers einwurf (p. 533 anm. 2. p. 536 f.), dass ein philosoph, der in der sinnlichkeit nur ein störendes anhängsel erblicke, fast nothwendig voraussetzen müsse, der mensch sei einmal frei von ihr gewesen und werde es dereinst wieder werden. Denn da dieser störende einfluss des körpers bei der weltseele und den sternseelen durch die grössere vollkommenheit des ihrigen wegfällt, so muss er auch bei den einzelgeistern wegfallen, wenn sie auf den gestirnen lebend, an diesem vollkommeneren körper derselben theil haben. Und wie wäre es denn auch wohl recht denkbar, dass Platon jenen weit vollendeteren und umfassenderen seelenwesen die last ihres leibes ununterbrochen aufbürden und dagegen diese weit niedriger stehenden zeitweilig von ihr lossprechen sollte 2)! Auch die instanz aber, dass wir durch den eintritt in den leib nach Platon ja die ideen vergessen (Zeller p. 537, anm. 3), beweist nichts, sondern wir werden eben biernach seiner eigentlichen meinung zufolge

<sup>2)</sup> Allzu viel gewicht möchte ich freilich auf dies argument doch auch nicht legen, da allerdings die regelmässigkeit des obigen inhärenzverhältnisses ja durch den wechsel jeder einzelnen seete zwischen irdischen und siderischen leibern vermöge ihrer wanderung durch alle gestirne gleichfalls unterbrochen wird.

dies auf den eintritt in unseren erdenleib und allenfalls auch noch auf den in das körperleben auf einem der planeten (sonne und mond eingerechnet) zu beschränken haben. Vgl. Phädr. p. 246 C  $\sigma \bar{\omega} \mu \alpha \ \gamma \dot{\eta} \ddot{\imath} r \sigma r \lambda \alpha \beta o \bar{\nu} \sigma a$ ,

Ist nun aber nach Platons eigentlicher meinung die welt ohne absoluten anfang, so reducirt sich damit in wahrheit auch die im Timäos geschilderte absolute präexistenz auf jene relative, mit dem anfang jeder neuen 10000jährigen weltperiode eintretende, und es ist wohl auch nur eine abweichung der form und nicht der sache, wenn die dämonen im Phädros auch dann den planeten angehören und nur durch die künstliche veranstaltung jenes mystischen götterzuges auf die höhe des fixsternhimmels gelangen, und der dogmatische kern ist wohl auch hier derselbe, dass die planeten - und erdmenschen sodann alle den fixsternen als deren bewohner zurückgegeben werden. Nach dem Phädros erhält sich dann weiter ein theil derselben die ganze 10000jährige periode hindurch in diesem seligen dasein, wogegen ein anderer zehnmal, nämlich alle 1000 jahre einmal, ins erdenleben eintritt und ein dritter endlich, wenn er unter diesen zehnmalen drei nach einander sich der philosophie ergeben, von den übrigen losgesprochen wird und für den rest der periode wieder dahin zurückkehrt, von wannen er gekommen (p. 248 C. E ff.). In unbestimmterer fassung ganz hiermit übereinstimmend spricht der Politikos p. 271 C, 272 E jeder seele während jeder grossen weltperiode eine bestimmte zahl von geburten auf erden zu mit ausnahme derer, welche gott zu einem anderen geschicke erhöht hat. Unter diesen letzteren ist nämlich offenbar die erste und beziehungsweise auch die dritte der so eben nach dem Phädros bezeichneten classen zu verstehen. Ebenso lässt endlich auch die Republik X, p. 614 D ff. die menschenseelen alle 1000 jahre (s. p 615 A. C. 621 D) zur wahl eines neuen irdischen lebenslooses schreiten, nachdem jede inzwischen, indem das menschliche lebensalter auf 100 jahre angesetzt wird, eine zehnfältige vergeltung ihrer im vorigen erdenleben vollbrachten thaten empfangen, wogegen der schlussmythos des Phädon wiederum unbestimmter nur von einem langen zeitabschnitte spricht, nach dessen verlauf sie wieder auf die erde aus diesen zwischenzuständen der vergeltung zurückkehren (p. 107 E.), und sich im übrigen auf die ausmalung der letzteren beschränkt. Soweit es nun zwischenzustände der

belohnung sind, erhalten die seelen hier während derselben, wenn sie eine vorzügliche aber doch noch unphilosophische rechtschaffenheit in dem eben zurückgelegten erdenleben sich angeeignet baben, ihren wohnsitz auf den theilen der erde, welche weit höher und schöner gelegen sind, als die, welche wir bewohnen (so dass also das eigentliche 10malige erdenleben während jeder weltperiode hier auf die letzteren beschränkt wird), den philosophen aber werden unbestimmt noch schönere wohnsitze zugewiesen (p. 114 C.), welche im Phädros p. 249 A z. e. und in der Republik X, p. 614 D etwas genauer in irgend einen ort des himmels oder mit andern worten der überirdischen region verlegt werden. im Timäos (s. o.) erfahren wir nun, dass dies eben derjenige fixstern ist, auf welchem jede dieser seelen in der präexistenz gelebt hat, und ebenso würde man nach den äusserungen dieses dialogs über die planetenmenschen in Platons sinne und geiste weiter dichtend noch einen mittleren grad der belohnung in jenen zwischenzuständen in dem übergange in das dasein eines solchen annehmen, überdies aber auch zugesteben müssen, dass ebenso, wie die erste geburt nach der jedesmaligen präexistenz hier ausdrücklich nicht auf die erde beschränkt ist, so auch im übrigen alle jene früheren darstellungen dahin zu berichtigen sind, dass auch im ferneren ein theil der einzelgeister die ganze übrige zeit der weltperiode auf den planeten verbleiben wird. Doch dem sei wie ihm wolle, Platons wahre meinung ist offenbar, dass nicht bloss vor und nacheinander, sondern auch gleichzeitig alle weltkörper von vernünftigen wesen bewohnt sind. Alle jene genaucren zahlbestimmungen sind ja ihm selbst klärlich eben nur annähernd wahre, blosse symbolische rundzahlen: "das weltjahr ist ein jahrhundert, (eine höchste menschliche lebenszeit) mit sich selbst vervielfacht; seine theile sind 10 jahrtausende, von denen jedes dazu dient, zu einmaliger rückkehr in's leben und vergeltungszuständen von zehnfacher dauer raum zu lassen." (Zeller p. 537, anm. 5); das einzelne dieser berechnungen würde ferner die dauer des weltjahrs vielmehr auf etwa 11000 jahre ausdehnen (Zeller p. 521 anm. 3), und da endlich, wo Platon dasselbe astronomisch fixirt (Tim. p. 39 D), enthält er sich wohlbedächtlich jeder bestimmten angabe über dessen länge. So schrumpft denn allerdings selbst die relative präexistenz, die mit seinem anfange zusammenfällt, in ihrer wahren bedeutung noch etwas zusammen, indem ein

theil der seelen sonach ja anch während des verlaufs der jedesmaligen weltperiode in dem gleichen seligen zustande lebt. Allein hier kommt doch noch ein umstand in betracht. Ganz frei von aller veränderung sind auch die gestirne nicht, auch selbst sie, so heisst es Rep. VII p. 530 A, erhalten sich in ihren bewegungen doch nicht gunz rein von allen abweichungen von der strengen mathematischen regel, weil sie doch immer sichtbar sind und einen leib haben. Zustände einer allgemeinen verschlechterung werden daher im verlauf von jeder 10000jährigen periode selbst auf den vollkommensten gestirnen und also auch mit ihren bewohnern, ja eben damit gewissermaassen auch mit der ganzen welt eintreten (Rep. VIII, p. 546), und erst der beginn des neuen weltjahrs führt daher die allgemeine verjüngung aller dinge und sonach für die einzelgeister die präexistenz im höchsten und wahrsten sinne mit sich.

Auf vernünftige bewohner der gestirne deutet übrigens meines erachtens auch die freilich sehr dunkle stelle der Republik IX, p. 592 B, in welcher es heisst, wenn irgend einmal nirgends auf erden, so sei der wahre staat doch stets im himmel und auf erden doch wenigstens in der nach diesem muster eingerichteten seelenverfassung des philosophen anzutreffen. Denn der ausdruck "himmel"  $(ov_0aro_5)$  bezeichnet zwar im weiteren sinne das ganze weltall, im gegensatz gegen die erde gebraucht, aber specieller, wie auch in den schon angeführten stellen Rep. X, p. 614 D, Phädr. 249 A, die überirdischen regionen.

Ich kann diesen gegenstand nicht verlassen, ohne an ihn noch zwei bemerkungen in bezug auf das astronomische system Platons anzuknüpfen. Gleich wie er trotz aller verschiedenheit desselben von dem des Philolaos doch in der bezeichnung der erde als des eigentlichen schauplatzes des veränderlichen daseins (s. Böckh Philolaos p. 94 ff., Zeller I, p. 320) sich an den letztern anschliesst und ohne zweifel auch in der annahme vollkommnerer lebendiger einzelwesen, als unsere erde sie darbietet, auf den gestirnen zunächst darauf fusst, dass auch Philolaos dieselben wenigstens dem monde bereits zugeschrieben hatte (unbestimmter hielt freilich auch schon Anaxagoras denselben in ähnlicher weise wie die erde für bewohnt; s. Zeller I, p. 310. 693; II, p. 526 f. anm. 4; Böckh a. a. o. p. 130 ff.), so dürfte auch die 10000jährige dauer des grossen jahres bereits aus der

selben quelle entlehnt sein (Zeller I, p. 311), wenn auch die sonstigen obigen in dasselbe eingeschlossenen operationen mit der heiligen zehnzahl und ihren potenzen wohl jedenfalls, ob zwar ganz im pythagoreischen geiste, so doch durchaus frei von Platon selber weiter ausgedichtet sind. Wenn nun aber Steinhart (in H. Müllers übers. der platonischen werke VI, p. 96 f., 102 f. 245 anm. 173) mit anschluss an Proklos auch in der astronomischen feststellung dieses grossen jahrs eine annäherung an die philolaische findet, so ist dies ein irrthum. Platon schreibt dem weltganzen bekanntlich eine doppelte kreisbewegung zu, die 24stündige achsendrehung in westlicher und die umläufe der planeten in östlicher richtung. Nur die erstere jedoch kommt, strenge genommen, der weltkugel als ganzem zu (vgl. Tim. p. 34 A), specieller jedoch ist auch sie die eigenthümliche bewegung eines theiles derselben, nämlich des umkreises oder des fixsternhimmels. Platon nennt nun ferner die bahn des letztern den kreis des selbigen, die der planeten dagegen den des anderen und bezeichnet demgemäss auch beiderlei bewegungen mit den entsprechenden namen. Beide kreise, heisst es nun Tim. p. 36 C, umzog der weltbildner mit der auf dieselbe weise und in demselben (raume) herumgeführten bewegung, d. h. offenbar mit der kreisbewegung und machte den einen jener kreise zum äussern und den Nicht die äussere und innere kreisbeweandern zum innern. gung also wird hier, wie Steinhart dem Platon unterlegt, von einer dritten umfasst, sondern nur der äussere und innere kreis selbst von der kreisbewegung, und ebensowenig hat irgend jemand behauptet, dass die beide kreise umfassende bewegung die eines von beiden sei, wie man nach Steinharts polemik glauben müsste, sondern, wie Martin Études sur le Timée de Platon II, p. 40 es treffend ausdrückt: cette phrase signifie donc seulement que chacun des deux cercles tourne sur lui-méme. sagt dies auch Platon selbst, indem er unmittelbar fortfährt, die äussere kreisbewegung habe gott sodann die des selbigen, die innere die des andern genannt. Soll nun aber ferner nach Steinhart p. 109 jene vermeintliche dritte bewegung die verrückung der tag- und nachtgleichen bedeuten, auf welche Platon gleich dem Philolaos sein grosses jahr begründet habe, so sagt uns der erstere vielmehr selber p. 39 D, dass und wie dasselbe durch die beiden genannten umläufe selbst erzeugt wird. Die hier angegebene entstehung desselben hat nun aber überdies, rein astronomisch betrachtet, doch wahrlich mit der aequinoctialbewegung auch nicht das mindeste zu schaffen, und endlich ist auch ganz davon abgesehen, gar nicht zu begreifen, wie Platon nach seinem astronomischen systeme die letztere als eine bewegung des ganzen weltalls hätte auffassen können. Da nämlich die erde nach diesem systeme ruht, die aequinoctialbewegung aber in der erscheinung thatsächlich als eine veränderung in der stellung der fixsterne zur erde sich kund giebt, so wäre ihm, wenn er diese erscheinung bereits kannte und durch einen regelmässigen umlauf hätte erklären wollen, nichts anderes übrig geblieben, als denselben lediglich dem fixsternhimmel beizulegen. Könnte man aber auch noch sagen, dass er auch so eben als umlauf des weltumkreises mit einigem recht auch dem weltganzen beigelegt werden könnte, so geht er doch unter der obigen voraussetzung nach derselben östlichen richtung wie die planetenumläufe, und da diese nach Platon die unvollkommnere ist, so konnte er dann unmöglich von ihm als der vollkommenste aller weltumläufe angesehen werden, und mit der bildung des "vollkommenen jahres" (p. 39 D) würden wir ihn mithin selbst dann nicht in berührung bringen dürfen, wenn Platon nicht ausdrücklich eine ganz andere entstehung desselben angäbe. Endlich erhielte der fixsternhimmel so gleichfalls zwei umläufe in entgegengesetzter richtung welche Platon gerade im gegensatz zu ihm allein den wandelsternen zuschreibt (p. 39 A f.). Und wie will es Steinhart denn eigentlich erklären, dass doch p. 37 der weltseele ausdrücklich nur zwei gedankenbewegungen beigelegt und die umwälzung des selbigen bereits mit ihrer erkenntniss identificirt wird, also doch wohl die umfassendste und höchste bereits selber sein muss? Kurz und gut, in das philolaische system passt die aequinoctialbewegung als umlauf des fixsternhimmels in östlicher richtung hinein, in das platonische nicht, und doch steht nicht einmal fest ob Philolaos wirklich jene erscheinung kannte und dieser umlauf oder sein grosses jahr zu ihrer erklärung bestimmt war oder vielmehr auf blosser speculation beruhte /s. Böckh untersuchungen über das kosmische system des Platon p. 93 f. 101 f.). Auch Platon kannte sie daher vielleicht noch nicht; war dies aber der fall, so wird sich darüber nicht anders urtheilen lassen, als es von mir (genet. entw. der plat. philos. II, anm. 1015. 1026) unter Zellers beistimmung (II, p. 521, anm. 3, p. 522 anm. 6) auf grund der angeführten stelle Rep. VII, p. 530 A geschehen ist, zu welcher Zeller sehr richtig sich folgendermaassen äussert: "Platon scheint also bemerkt zu haben, dass die erscheinungen mit seinem astronomischen systeme nicht durchaus genau übereinstimmen, aber statt eine ihm unmögliche astronomische lösung der schwierigkeit zu geben, zerhaut er den knoten durch eine speculative voraussetzung." Vgl. auch Böckh a. a. o. p. 33 f.

In bezug auf einen zweiten astronomischen punkt dagegen muss ich mich umgekehrt in übereinstimmung mit Steinhart gegen Böckh a. a. o. p. 59, Martin II, p. 83 und Zeller in widerspruch setzen, welche hier - wieder nach Proklos - behaupten, dass Platon nicht blos jedem der fixsterne, sondern auch jedem der planeten achsendrehung zugetheilt habe. Platon spricht vielmehr in dieser beziehung p. 40 A. B ausdrücklich nur (was Böckh ganz übersehen hat) von den ersteren, und erst mit den worten ra de toeπόμετα p. 40 B stellt er ihnen die letzteren gegenüber. Zeller p. 522 aum. 2 erkennt dies an 3), meint aber, da es gleich darauf heisse, die planeten seien den fixsternen nachgebildet, und da auch ihnen als göttern die vernunftgemässe bewegung um sich selbst nicht fehlen dürfe, so werde auch einem jeden von ihnen eben diese achsendrehung zuzuerkennen sein. Allein dass ihre göttlichkeit nicht nothwendig die letztere in sich zu schliessen braucht, erhellt schon daraus, dass eben auch die erde, nach p. 40 C., "die älteste der innerweltlichen gottheiten" ihrer entbehrt, und wenn Zeller diese instanz dadurch abzuschneiden sucht, dass die erde (wie auch Böckh p. 75 meint) nach Platon eben kein gestirn sei, so vermag ich wenigstens mir den eben angeführten ausdruck nicht anders zu deuten, als dass durch ihn eben die gestirne des inneren weltenraumes, d. h. planeten und erde, denen des umkreises, d. h. den fixsternen, entgegengesetzt werden. Und ebensowenig kann das xat' exeira yeyore so verstanden werden, wie Zeller (mit H. Müller) will: "die planeten sind jenen (den fixsternen) nachgebildet." Denn wollten wir auch bei den vielen, der mythischen darstellung nothwendig anklebenden wider-

<sup>3)</sup> Ebenso Hocheder über das kosmische system des Platon, Aschaffenburg 1855. 4. p. 15 f., gegen dessen versuch, trotzdem durch eine ergänzung die achsendrehung auch der planeten herauszulekommen, ich schon in Jahn's jahrb. LXXV, p. 601 das nöthige bemerkt habe.

sprüchen kein gewicht darauf legen, dass die erstern vielmehr als die früher entstandenen dargestellt werden (vgl. p. 39 E mit 38 C), so widerlegt sich diese erklärung doch durch den zusatz  $\kappa\alpha\vartheta\dot{\alpha}n\epsilon\varrho$   $\dot{\epsilon}\nu$   $\tau\partial\dot{\epsilon}$ ,  $\pi\varrho\dot{\alpha}\vartheta\epsilon\nu$   $\dot{\epsilon}\varrho\dot{\nu}/\vartheta\eta$ , da nirgends im vorhergehenden etwas von einer solchen nachbildung gesagt ist. Das  $\kappa\alpha\dot{\tau}$   $\dot{\epsilon}\kappa\epsilon\bar{\imath}r\alpha$  steht vielmehr dem  $\dot{\epsilon}\xi$   $\dot{\eta}_{i}$ ,  $\dot{\delta}\dot{\eta}$  airia; gegenüber, und der sinn der ganzen stelle ist sonach vielmehr dieser: "aus dieser ursache entstanden also die fixsterne, die planeten aber zufolge jener schon im vorigen (p. 38 C—39 E, s. bes. 38 C  $\dot{\epsilon}\xi$   $\delta\dot{\nu}\nu$   $\lambda\dot{\epsilon}\gamma \rho\nu$   $\kappa\dot{\alpha}i$   $\delta\iota\alpha roia;$   $\vartheta\epsilon\dot{\nu}\bar{\nu}$   $\tauoia\dot{\nu}\tau\eta$ ;  $\pi\varrho\dot{\delta}$ ,  $\chi\varrho\dot{\delta}r\rho\nu$   $\gamma\dot{\epsilon}r\epsilon\sigma\iota\nu$ , 39 D  $\kappa\alpha\dot{\tau}\dot{\alpha}$   $\tau\dot{\alpha}\bar{\nu}\tau\alpha$   $\kappa\dot{\alpha}i$   $\tauo\dot{\nu}\tau\rho\nu$   $\epsilon\dot{\nu}r\epsilon\kappa\alpha$   $\kappa\tau\lambda$ .) angegebenen gründe," wie dies auch bereits Stallbaum z. d. st. und Schneider und Wagner in ihren übersetzungen des Timäos richtig erkannt haben.

Allerdings hat nun aber Zeller in der obigen bemerkung bereits auf den richtigen grund hingewiesen, welcher Platon bewog jedem fixstern achsendrehung zu leihen, und deutlicher noch fügt er hinzu, dass sich diese annahme demselben nicht aus astronomischer beobachtung, sondern bloss aus dem speculativen grunde ergeben habe, weil er diese bewegung für die der vernunft hielt; denn es gebe weder eine erscheinung, zu deren erklärung sie dienen, noch ein dem Platon bekanntes gesetz, aus dem sie abgeleitet werden könnte. Ihrer eigentlichen idee nach (s. Sophist. p. 248 D ff.) kann die bewegung, wie jede idee, nur etwas rein intelligibles sein, und wie es demzufolge die unkörperliche bewegung unseres denkens und wollens ist, welche die glieder unseres körpers mit in bewegung setzt, so leitet Platon, indem er auch das unorganische beseelt, ganz in gleicher weise auch die räumlichen verläufe des weltalls und der gestirne, jenes so wie diese als menschen im grossen auffassend (s. d. ob. angef. stelle des Philebos), aus den gedankenbewegungen ihrer seelen her, den umlauf des selbigen beim weltganzen, wie schon bemerkt, aus der erkenntniss, den des andern aus der richtigen vorstellung der weltseele, p. 37. Jener ist ihm nämlich der vollkommnere, der reinen vernunft angemessenere, weil er gar keine ortsveränderung in sich schliesst, wie dies denn auch schon in der benennung der beiden kreisläufe angedeutet liegt, aber auch dieser enthält keinen ortswechsel des weltganzen, sondern nur einzelner theile desselben. Eben weil nun aber Platon sonach ausdrücklich nur zwei denkthätigkeiten setzt, kann es, wie schon gesagt, auch nur zwei

räumliche umläufe des all und nicht drei, wie Steinhart wollte, geben, ganz aus dem gleichen grunde aber muss auch jedem fixstern eben so schr die achsendrehung zugetheilt wie jedem planeten abgesprochen werden, jenes, weil erst so die erstern auf eine entsprechende zweizahl kosmischer umwälzungen kommen, dieses, weil die letztern sonst eine dreizahl derselben erlangen würden. Denn die achsendrehung jedes fixsterns ist die ihm, der umlauf jedes planeten innerhalb des thierkreises in östlicher richtung (welche umläufe zusammen die umkreisung des anderen bilden) die einem jeden dieser letzteren weltkörper eigenthümliche bewegung, ausserdem aber werden beiderlei gestirne von der umschwingung des selbigen mit fortgezogen (s. p. 36 C. 39 A, wo zu lesen ist ἰοῦσάν τε καὶ κρατουμένην, 40 A. B). Nur jene erstere bewegung entspringt also aus der eigentlichen selbstbewegung ihrer seelen, selbstbewegung ist aber das eigentliche wesen jeder seele (Phadr. p. 245 C ff.), mithin in der vernünftigen seele mit der eigentlichen vernunft- und erkenntnissthätigkeit identisch, die letztere bewegung dagegen entsteht in ihnen nur aus der richtigen vorstellung, welche das vernünftige denken eines anderen, mächtigeren wesens, der weltseele, in ihnen hervorruft. wegen sich in dieser letzteren hinsicht mit ihren sphären, und der kreislauf des selbigen ist daher für sie zwar keine absolute, aber doch eine relative ortsveränderung. Dagegen wird eben hiernach auch bei den planeten der ihnen eigenthümliche umlauf als ein freier, nur einem jeden als solchen zukommender-anzusehen sein +). Dass nun aber auf diese weise gerade die eigenthümliche bewegung jedes planeten erst recht sogar bereits eine absolute ortsveränderung, so weit es eine solche in den grenzen der kreisbewegung geben kann, ist, dass fernerhin bei den fixsternen beiderlei bewegungen ungestört neben einander hergehen,

<sup>4)</sup> Denn wenn Zeller p. 503. 521 f. in p. 36 B ff. 38 C, das gegentheil ausgesprochen findet, indem er unter dem kreise des selbigen die ganze fixsternsphäre und unter dem des anderen die ganze planteteregion versteht, so irrt er. Beide werden vielmehr, wie Boeckh Plat. kosm. syst. p. 24 ff. und schon in den heidelb. studien 1807 p. 86 gezeigt hat, nicht als concentrische hohlkugeln, sondern wirklich als concentrische, sich in einem schiefen winkel durchschueidende kreise beschrieben, d. h. zunächst als weltäquator und thierkreis, dann aber nach weiterer theilung des letztern als der weltäquator und die gesammtheit der im thierkreise, der vielmehr ein gürtel oder ring ist, enthaltenen planetenbahnen.

bei den planeten aber störend in einander eingreifen und so in eine einzige nicht mehr rein kreis-, sondern zugleich schraubenförmige bahn zusammensliessen, darin besteht eben die grössere unvollkommenheit der letzteren gestirne; erkenntniss und vorstellung laufen, wie in der menschen -, so auch schon in der planetenseele bereits durch einander und in einander. Alle bewegung im kreise ist nun aber immer noch in niederem grade ortsveränderung und mithin nach Platons prämissen vollkommner, als die geradlinige (s. p. 34 A. 40 B. 43 B). Entbehrt daher endlich die erde auch der ersteren, so ist sie dafür auch von der letzteren frei, welche dagegen den einzelorganismen ausschliesslich als ihre eigentlich natürliche bewegung zukommt, und man wird daher wohl Platons sinn treffen, wenn man sagt: die erkenntnissthätigkeit ihrer seele ist es, welche sie befähigt, die ihr zugesprochene eigenthümliche aufgabe im weltsysteme zn erfüllen und demgemäss der achsendrehung des ganzen zähen widerstand entgegenzusetzen, und ihre richtige vorstellung erhält den kreislauf des überganges ihrer elementarischen bestandtheile in einander dergestalt im gange, dass sie als ganzes von der quantitativen und qualitativen veränderung ihrer theile, der einzelorganismen, jugend und alter, wachsen und abnahme, geburt und tod, im wesentlichen sich frei erhält.

Der mensch nun theilt mit allen diesen göttern den eigentlich wesentlichen (s. Zeller p. 538), vernünftigen und unsterblichen theil seines wesens, mit den thieren die beiden sterblichen und sinnlichen seelentheile (s. Rep. IV, p. 441 B.); denn wenn der Phädros p. 246 A f. 247 E, auch den göttern noch ein analogon derselben beilegt, so spricht die entwickeltere darstellung des Timäos (s. bes. p. 33 C) sie dagegen von allem, was unserer sinnenthätigkeit entspricht, mithin von aller wahrnehmung, sinnlichen begierde und sinnenlust, vollständig frei (vgl. auch schon Phileb. p. 33 B). Das thier besitzt nicht mehr die wahrhafte selbstbewegung der vernunft, das selbstbewusstsein, aber da dem mittleren menschlichen seelentheile, dem Boung, doch nach Platon noch eine art von vernunftinstinkt einwohnt (Rep. IV, p. 438 D ff. IX, p. 580 D ff. Phädr. p. 246 B. 253 D ff.), so bat es doch noch die körperliche selbstbewegung oder das, was wir willkürliche bewegung nennen. Die pflanze vollends besitzt nur noch den dritten, begehrlichen seelentheil, es hat ihr ihre zusammensetzungs-

art (yéreous) nicht verliehen, sich in sich selbst bewegend und die von aussen kommenden bewegungen zurückstossend etwas von ihren eigenen zuständen durch nachdenken über die natur derselben sich zum bewusstsein zu bringen, p. 77 B. C. So hat zuerst Zeller p. 552 anm. 1 diese stelle im gegensatz gegen mich und alle sonstigen frühern erklärer richtig gedeutet und construirt. Es fehlt der pflanze also jede spur von selbstbewusstsein und willkürlicher bewegung (της νφ' έαυτου κιτήσεως ist hiernach ganz die richtige lesart), sie ist im boden festgewurzelt, und ist sie damit auch gleich der erde von der ortsveränderung frei, so ist sie dafür allen äusseren eindrücken (πάσγον γάρ διατελεί πάντα) und dem steten wechsel von schmerz und lust, allen zuständen der quantitativen und qualitativen veränderung preis gegeben, welchen die erde von innen heraus den erfolgreichsten widerstand entgegensetzt, und das einzige, was ihr von selbstthätigkeit bleibt, ist, dass ihr trieb und wachsthum von innen her kommt, sofern sie eben denjenigen theil der seele besitzt, welcher auch im menschen und thier der inbegriff aller sinnlichen triebe ist, und so doch immerhin noch ein wirkliches leben, d. h. eine aus sich selber heraus wirkende seele als centralpunkt ihrer leiblichen functionen hat. Den elementen, den meteorischen und mineralischen gebilden endlich geht auch noch dieser letzte schwache rest von eigner sonderbeseelung verloren und sie haben nur noch theil an der allgemeinen beseelung des all und der sterne, zu welcher zunächst sie in ihrer gesammtheit den leib bilden.

So stellt denn das gesammtgebiet alles daseins von der höchsten idee bis zur materie eine ununterbrochen absteigende stufenfolge dar, welche sich noch dadurch vervollständigt, dass zwischen gestirn und mensch noch zwei organismen in die mitte treten, nämlich die verschiedenen völker, deren unterschiede Platon bekanntlich gleichfalls nach dem massstabe der drei menschlichen seelentheile charakterisirt (Rep. IV, p. 435 E, vgl. Zeller p. 539), und die verschiedenen staaten unter jedem derselben, für deren unterschiede an güte und vollkommenheit wieder derselbe gesichtspunkt des vorherrschens von vernunft, muth oder begierde gilt (Rep. b. VIII, IX), und dass ganz in gleicher weise auch die bürger desselben staates, dass auch die individuen derselben thierund pflanzengattung von verschiedener vollkommenheit sind. So unhaltbar nun auch dies system in den meisten punkten ist, so



muss man ihm doch den vorzug einer grossartigen inneren consequenz zugestehen. Gerade dieser vorzug würde nun aber offenbar über den haufen fallen, wenn es dem Platon mit der ausdehnung der wanderung menschlicher seelen in thierkörper, wie sie nach seiner darstellung von der zweiten (Phädr. p. 248 D. 249 B. Rep. X, p. 618 A. 620 A ff.) oder dritten (Tim. p. 42 C) geburt auf erden ab eintreten kann, ernst gewesen wäre. Dies anzunehmen muss man sich daher doppelt und dreifach besinnen, und schon diese erwägung dürfte meines erachtens genügen, wenn doch die durchweg mythische darstellung aller dieser gegenstände von vorn herein eben so gut die symbolische, als die buchstäbliche auffassung zulässt, sich für die erstere zu entschei-Dass dieser zug sich fast in allen oder doch in den meisten eschatologischen mythen Platons wiederholt (Zeller p. 536, anm. 4), beweist wahrlich nichts dagegen, denn wenn Platon eben einen gedanken durch ihn verbildlichen wollte, dessen häufige hervorhebung ihm für den zusammenhang seiner eschatologie von wichtigkeit war, ist es da zu verwundern, wenn er denselben auch stets in dasselbe symbol als dasjenige kleidete, welches ihm diesem gedanken am besten zu entsprechen schien! aber dieser gedanke überall das sittlich-intellectuelle herabsinken der menschen zum thierischen durch die pflege des thierischen in ihnen oder der beiden ihnen mit den thieren gemeinsamen seelentheile (s. Rep. 1X, p. 588 B ff.) auf unkosten des vernünftigen, also ihre sittliche verthierung und genauer die verwandtschaft gewisser menschlicher gewöhnungen und laster mit den eigenthümlichkeiten besonderer thierclassen ist, das tritt so deutlich hervor (s. bes. Rep. X, p. 620. Phäd. p. 82 A ff. Tim. p. 91 D ff.), dass es selbst den anhängern einer buchstäblichen auffassung der wanderung in thierleiber nebst der ironie und satire, die eben damit reichlich über jene gewöhnungen und laster ausgestreut wird, nicht hat entgehen können (s. Martin I, p. 39. Zeller p. 530), so dass ihnen der buchstabe doch nebenbei auch zugleich symbol ist. Und eben so wird es doch wohl kaum ernsthaft zu nehmen sein, dass nach Tim. p. 76 D. E. dem menschen die nägel zu dem zwecke angebildet werden, um sie erforderlichen falls einst als thier gebrauchen zu können, gerade als ob der frühere menschliche und der spätere thierische körper desselben individuums noch derselhe wären! Zeller verwickelt sich aber auch ferner in einen

merkwürdigen widerspruch, indem er einmal gerade die an diesen stellen einsliessende ironie als beweis dafür gebraucht, dass in den platonischen mythen nicht alles dogmatisch zu nehmen sei, und dann trotzdem gerade diese mit dem stärksten zusatze von ironie vorgetragene lehre dem Platon als dogma aufbürdet. Ausdrücklich sagen konnte doch Platon innerhalb der mythischen darstellung selber nicht, wie weit in ihr das bloss mythische und wie weit das dogmatische reicht, ohne diese darstellungsform mit sich selber zu entzweien, und wir haben folglich keinen anderen sicheren massstab dafür, als die übereinstimmung oder nichtübereinstimmung mit dem dialektisch von ihm vorgetragenen; wie er es aber überdies in diesem falle noch ausdrücklicher hätte andeuten können, dies anzugeben möchte doch auch wohl Zeller in verlegen-Eine nicht minder bestimmte andeutung aber scheint heit sein. mir nach wie vor auch Phädr. p. 249 B vorzuliegen. Dass diese stelle ja bloss sage, es könnten nur solche seelen aus thierischen leibern in menschliche übergehen, die früher schon menschenseelen gewesen (Zeller p. 536, anm. 4), dies habe ich nie weder bestreiten wollen noch können, aber das meine ich auch jetzt noch, dass Platon hiemit darauf aufmerksam machen will, wie die ernstlich genommene wanderung von menschenseelen in thierkörper die abenteuerliche consequenz nach sich ziehen würde, dass dann ein theil der thiere jeder art eine vernünftige und unsterbliche seele besitzen müsste und der andere, grössere nicht, und mir wenigstens scheint die abenteuerlichkeit dieser vorstellung nicht grösser zu sein, als die irgend einer anderen von denen, welche eben deshalb auch Zeller für bloss mythisch erklärt. Sagt doch zum überflusse Zeller selbst p. 552, Platon weise selber hiermit darauf hin, dass aus einer menschenseele eigentlich nie eine thierseele werden könne. Und wie wäre es ferner wohl denkbar, dass Platon sonst gerade in der entwickeltern darstellung des Timacos jene für ihn so wichtige beschränkung hätte ignoriren und die thiere hier sämmtlich aus früheren menschen hätte entstehen lassen können? (S. Zeller ebendas.). Dazu kommt nun aber noch, dass hier wie im Phädros ganz in demselben zusammenhange auch erzählt wird, dass die erste geburt jeder menschenseele auf erden (und auf den planeten) eine männliche sei. Soll also, wie es dann doch consequenterweise geschehen müsste, etwa auch das Platons ernst sein, dass die weiber gleich den thieren gefal-

## XV.

## Hypatia, die tochter Theons.

Alexandria war bald, nachdem es die residenz der Ptolemäer geworden, durch die grossartige liberalität dieser fürsten der mittelpunkt der wissenschaftlichen welt des alterthums geworden-Schon der erste Ptolemäus, des Lagus sohn, hatte an seinen hof eine reihe bedeutender gelehrten gezogen 1), hatte durch Demetrius Phalereus die bibliothek begründen lassen, welche später der stolz Alexandriens wurde, hatte wohl auch schon den grund gelegt zu dem museum, der fast alle wissenschaftlichen bestrebungen umfassenden reichsanstalt. Dem vater eiferte Ptolemäus II Philadelphus würdig nach; ist er auch nicht der gründer des museums gewesen, so war er doch der fürst, welcher demselben den grössten glanz und die höchste blüthe zu verschaffen wusste. Er übergab dem vereine von gelehrten, die seinen hof zierten, das von seinem vater begonnene, an die königshäuser sich anschliessende, prächtige gebäude im Bruchium, dem nordöstlichen theile der stadt 2); dort fanden sich die vertreter der einzelnen wissenschaften auch bei dem gemeinschaftlichen mahle 3): die einzelnen abtheilungen werden von vorstehern geleitet, welche mit dem oberpriester (des Serapis?) und unter dessen vorsitze

<sup>1)</sup> S. Parthey, das alexandrinische museum. Berlin 1838, p. 35 ff. Parthey a. a. o. p. 19 ff. Vergl. auch den dem buche beige-gebenen sehr sorgfältig entworfenen plan von Alexandria.

<sup>3)</sup> Cf. O. Müller, quam curam respublica apud Graecos et Romanos literis doctrinisque colendis et promovendis impenderit, quaeritur. Gotting 1837. p. 5. 6 u. p. 28—30. Ob die mitglieder auch im museum gewohnt haben, wie Parthey a. a. o. annimmt, lässt sich nicht nachweisen; die bei Müller angeführten stellen sprechen nicht dafür. Unwahrscheinlich ist es mir aber nicht, wenigstens für die spätere kaiserzeit, als die mitgliedschaft zur blossen pfründe wurde.

den vorstand der anstalt bildeten 4). Um die hervorragenden gelehrten gruppiren sich bald zahlreiche schüler, andere der mitglieder des museums halten sich von jeder lehrthätigkeit fern und so entsteht eine glückliche mischung von schule und gelehrter gesellschaft.

Das museum erreichte im ersten jahrhunderte nach seiner gründung seine höchste blüthe; nachdem die Römer auch die Ptolemäer des thrones beraubt, wird es lange zeiten hindurch kaum erwähnt, unter den kaisern werden die stellen an unwürdige günstlinge des hofes vergeben, wiederholt wird der ganze verein auseinandergesprengt und doch erstarben die studien der besseren mitglieder nicht und die bedeutendsten werke gehen noch aus der anstalt hervor. Selbst als im jahre 273 n. Chr. Aurelian das ganze Bruchium schleifen liess, als das herrliche gebäude des museums zerstört wurde, erstarb die anstalt nicht: die gelehrten ziehen mit ihren litterarischen schätzen in das Serapeion auf der akropolis, wo schon vorher eine bedeutende bibliothek gewesen war 5). Sicherer als durch äussere gewalt wurde der untergang jedoch herbeigeführt durch die vollständige umkehrung aller verhältnisse bei dem eindringen des christenthums. Vergebens suchte das museum die heidnische bildung noch eine zeitlang dem lichte, das von morgen kam, entgegen zu stellen; aus der zeit des kampfes haben wir noch herrliche nachblüthen der alexandrinischen studien, aber die zeit war erfüllt, das kreuz warf nieder was sich ihm entgegenstellte.

In den ersten jahrhunderten des museums waren vor allem philologische studien es gewesen, welche die mitglieder beschäftigten; wir brauchen hier uns nur zu erinnern, was in kritik und grammatik in Alexandria geleistet ist. Doch wurden schon unter Ptolemäus, des Lagus sohn, ärzte und mathematiker in das museum aufgenommen, und wenn auch die medizinischen schulen Alexandrias, deren ruhm über die ganze alte welt verbreitet war, selbstständig bestanden, wie besonders die der latrosophistae 6), so geht doch von dem museum die anatomie aus 7), auf welcher jede spätere wissenschaft der medizin beruht. Von den mathematikern

<sup>4)</sup> Ueber die einrichtungen des museums sowie über die localitäten s. Parthey, a. a. o p. 50 ff.

<sup>5)</sup> Parthey a. a. o. p. 85 ff. 6) Cf. Ammianus Marcell. XXII, c. 16. 7) Parthey, a. a. o. p. 173.

aber, welche das alterthum gehabt hat, gehören zwei der bedeutendsten der ersten zeit des museums an, Euclides und Apollonius aus Perga; Claudius Ptolemäus 8) stellte, wenn er auch nicht selbst neue beobachtungen lieferte, doch mit grossem geschicke die älteren beobachtungen mit denen des Hipparchus und Eratosthenes zusammen und hinterliess in seinem Almagest ein für fast anderthalb jahrtausende gültiges astronomisches system; und aus der letzten zeit des museums tritt uns noch Diophantus entgegen (360 n. Chr.), mit dessen commentatoren Pappus und Theon 9) die reihe der uns überlieferten mitglieder des museums schliesst. Nur lose mit dem museum verbunden erscheinen die nach Platon und Aristoteles genannten philosophenschulen in Alexandria; der einzige bekannter gewordene philosoph, dessen mitgliedschaft am museum feststeht, ist Ammonius Saccas († 243 oder 244), welcher die sogenannte schule der Platoniker d. h. der Neuplatoniker mit dunkler geheimlehre gründete oder wenigstens wiederherstellte. Seine schule wie die von Anatolius 10) gegründete peripatetische bilden sich ihre lehre durch eklektisches zusammenstellen der verschiedensten sätze aus den verschiedensten schulen; der syncretismus ist der charakter der alexandrinischen philosophie 11). Diesen im grossen und ganzen nur heidnischen schulen gegenüber finden wir in Alexandria bereits im vierten jahrhundert nach Christi geburt eine sogenannte katechetenschule, in welcher vorzugsweise die lehre des neuen testamentes vorgetragen wurde; jede andere bildung holten sich die jungen christen in den oben genannten heidnischen instituten, ohne dass daran irgend ein anstoss genommen wurde. Daher wird uns eine reihe von männern, auch christlichen bekenntnisses genannt, die in den heidnischen lehranstalten Alexandria's ihre bildung sich erworben baben; dabei finden wir aber auch in Alexandria den heftigsten kampf zwischen christenthum und heidnischer bildung, wenn diese dem christenthume feindlich entgegentrat; und als endlich der kampf entschieden und der gegensatz durch das aufgehen des griechischen lebeus in das christliche gehoben war, vernichtete der siegende islam christenthum und wissenschaft mit einem schlage.

<sup>8)</sup> Parthey, a. s. o. p. 195 (Cl. Ptolemaeus lebt im zweiten jahr-hundert n. Chr.)

<sup>9)</sup> Cf. Suidas s. v. Πάππος, Υπατία, Θέων. 10) Cf. Jac. Bruckeri hist. crit. philos. III, p. 460.

<sup>11)</sup> Cf. Parthey, a. a. o. p. 211.

Aus den letzten zeiten des kampfes zwischen der christlichen kirche und dem glauben an die alten götter tritt uns in Alexandria die erscheinung einer frau entgegen, welche ihres gleichen vergeblich sucht in der weltgeschichte, welche aus dem museum hervorgegangen, fast die gesammte heidnische wissenschaft, wenigstens in den mathematischen und philosophischen disciplinen, in sich zu vereinigen weiss und durch die macht ihrer erscheinung und ihres wortes dem christenthum und seinen vertretern in Alexandria so gefährlich wird oder zu werden droht, dass ein schmählicher mord die kämpfende kirche vor ihr schützen muss. Dieses weib ist Hypatia, die tochter Theons des mathematikers.

Heftig ist über die merkwürdige frau bis in das vorige jahrhundert hinein gestritten worden; während die einen in ihr das ideal eines weibes und das unschuldige opfer gemeiner priesterherrschaft sahen 12), die schuld ihres jammervollen todes auf die vertreter der kirche allein wälzen, sprechen die anderen 13) den bischof Cyrillus von jeder schuld an dem morde frei und erblicken wohl gar in Hypatia ein ränkevolles weib, welches seine kunst und wissenschaft nur dazu verwendet, durch astrologische prophezeiungen die häupter der christen und heiden zu entzweien, und daher einen, wenn auch harten, doch gerechten tod stirbt. Nur mangelhafte kunde über die lebensverhältnisse Hypatia's geben uns die quellen, lassen uns aber doch einen blick thun in den charakter der bedeutenden frau und in das drängen und treiben der stürmischen zeit, in welcher sie lebte und wirkte, und welcher sie erlag. -

Als vater der Hypatia wird uns einstimmig Theon genannt,

13) Cf. P. Desmolets, dissertation sur Hypacie, où l'on justifie Saint Cyrille d'Alexandrie sur la mort de cette Scavante, in Continuation des Mémoires de Littérature et d'Histoire par le P. Desmolets (Paris 1794) V, p. 138-187; s. auch Wernsdorf, dissert. acad. IV. de Hypatia, philosopha Alexandrina. (Vitembergae 1747. 1748.) diss. III. de causis caedis Hypatiae.

<sup>12)</sup> Cf. Toland, Hypatia: or the History of a most beautiful, most vertuous, most learned and every way accomplish'd Lady; who was torn to pieces by the Clergy of Alexandria, to gratify the pride, emustil'd St. Cyrill. in dem Tetradymus (Lond. 1720. 8.) p. 101-136. —
Gottfried Arnold, unpartheyische kirchen - und ketzer-historie cet.
(Frankfurt a. M. 1729. 4.) 1 th. 5. buch III, 11, p. 240. Gibbon, gesch. des verfalls und unterganges des röm. weltreiches, übers. von Sporschil (Leipzig. 1837) p. 1667.

der alexandrinische mathematiker und philosoph 14), über den uns durch Suidas u. a. spärliche nachrichten zugekommen sind. zeitgenosse des Pappus 15), in Aegypten geboren, lebte er unter Theodosius M., also c. 380 n. Chr. g., war (das letzte namentlich aufgeführte) mitglied des museums 16) und hinterliess eine reihe mathematischer, astronomischer und naturwissenschaftlicher schriften, welche uns Suidas aufzählt 17). Ueber Theons geburts- und todesjahr lässt sich aus den vorhandenen nachrichten nur ganz entfernt schliessen; da Suidas den Pappus und Theon ganz ausdrücklich unter Theodosius M. setzt, welcher von 375-395 regiert, so erscheint die annahme gerechtfertigt, dass Theon bei der thronbesteigung des genannten kaisers im vollsten wirken war. Da nun ferner Hypatia von Damascius bei Suidas, als sie bereits als lehrerin öffentlich aufgetreten war, eine auffallend schöne frau 18) genannt wird und die blüthezeit ihrer lehrthätigkeit unter Arcadius, also ungefähr in das jahr 400 gesetzt wird, so dürfen wir ihr geburtsjahr wohl kaum früher als 370 annehmen. derspricht nicht, das Philostorgius 19) sie zufällig bei Valens II und Valentinianus II († 392) erwähnt; auch ist die angabe bei Joh. Malala, dass sie bei ihrem tode (415 oder 416) bereits eine alte frau gewesen 20), kein grund, Wernsdorf beizustimmen, welcher das geburtsjahr der Hypatia auf 350 setzt, also annimmt, dass sie bei

<sup>14)</sup> Cf. Suidas s. v. Υπατία. Socrates Scholast., histor. eccles. VII. 15 (ich citire nach der ausgabe von Henr. Valesius. Parisiis. 1658). Philostorgius Cappadox, histor. eccles. VIII, 9 (ed. Jacob. Gothofredus Genevae. 1643). — An den bei Eunapius de vitis Sophi-starum erwähnten Theon ist nicht zu denken (cf. Aegidius Menagius. historia mulierum philosopharum. Amsteld. 1692. 12. p. 28-33).

<sup>15)</sup> Cf. Suidas s. v. Πάππος und Θέων.

<sup>16)</sup> Cf. Parthey, a. a. o. p. 183.

<sup>17)</sup> S. v. Θέων. - Εγραής Μαθηματικά, 'Αριθμητικά, Περὶ σημείων καὶ σκοπής ὀρνέων καὶ τῆς κοράκων σωνῆς, Περὶ τῆς τοῦ κυνὸς ἐπιτολῆς, Περὶ τῆς τοῦ Νείλου ἀναβάσεως, Είς τον Πτολεμαίου πρόχειρον κανόνα και Είς τον μι-κρον 'Αστρολαβον ὑπόμνημα 'ausgabe von Bernhardy). Es sind von ihm erhalten eine ἐκθοσες der elemente des Euklides, ein commentar zu des Ptolemäus almagest und einige fragmente; s. A. G. Kästner, geschichte der mathematik cet. (Göttingen. 1796. 8.) I, p. 248 f. und J. A. Schmidii dissert. de Hipparcho, Theonibus et Hypatia. Jena 1689. 4. Petersen, griech. lit. gesch. S. 449.

<sup>18)</sup> Ούτω σφόδρα καλή τε ούσα καὶ εὐειδής, ώςτε . . . Suid. tom. II, pars II, p. 1314. Bernh. 19) Hist. eccl. VIII, 9.

<sup>20)</sup> Cf. Joh. Malala, histor. chron. II, p. 60. ed. Oxon. - κατ' έχεινον δέ τον καιρον -- Εκαυσαν -- Υπάτειαν την περιβόητον φιλόσοφον, περί ής μεγάλα έφέρετο. ήν δέ παλαιά γυνή.

ihrem tode bereits 66 jahre alt gewesen sei 21). Dass Hypatia in Alexandria geboren ist, wird durch einstimmige überlieferung aller quellen bezeugt.

Der name schwankt zwischen den beiden formen Tnazia und Υπάτεια, jedoch hat die mehrzahl der quellen die erstere form, die wohl um so sicherer als die richtigere anzunehmen ist, als auch ein entsprechender männername Υπάτιος vorkommt<sup>22</sup>), während Trateve nur als bezeichnung der einwohner von Trata, einer stadt in der nähe des Spercheus 23) im südlichen Thessalien, nicht aber als eigenname sich findet. Auch kommt der name 'Tnatia sonst nicht selten vor 24). In der erinnerung an die in Constantinopel bestehende würde eines υπατος των φιλοσόφων lag es nahe, auch von dem namen der alexandrinerin durch ein wortspiel auf inarn τῶν φιλοσόφων zu kommen 25), wie sich auch Synesius, um die tochter zu ehren, darin gefiel, den namen des vaters aus Ofor in Θεότεκνος umzuwandeln 26).

Ueber die familie der Hypatia ist uns ausser der angabe. dass Theon ihr vater gewesen, wenig bekannt. Ihr vater widmet seine erklärungsschriften zu Ptolemäus seinem sohne Epiphanius, über den wir jedoch nähere kunde nicht haben. Denn die vermuthung Wernsdorf's 27), dass der von Damascius bei Suidas 28) in verbindung mit Euprepius genannte Epiphanius der sohn des Theon sei, ist eben nur eine vermuthung ohne grundlage. Dass auch Hypatia's bruder mathematischen studien sich gewidmet hat. geht aus den dedicationsworten seines vaters hervor.

Von dem vater sorgfältig unterrichtet, begnügte sich die reichbegabte tochter, welche Damascius bei Suidas την φύσιν γενναιοτέρα του πατρός nennt, bald nicht mehr mit den kenntnissen. welche sie in diesem unterrichte erworben hatte und welche sich

23) Cf. Luc. Asin. 1. - Stephan. Byz.

<sup>21)</sup> Dissert. I. de Hypatiae vita et studiis S. 3.
22) Cf. Ammian. Marcell. XVIII, 71. XXI, 6. XXIX, 2. — Jul. Aegin. VII, 591. 592. — Procop. bell. pers. I, 24.

<sup>24)</sup> Suidas s. v. Πανόλβιος erwähnt noch eine Hypatia, die tochter eines präfecten Erythrius unter Zeno, welcher Panolbius eine grabschrift setzte.

25) Cf. Wernsdorf a. a. o. diss. I, Ş. 3.

<sup>26)</sup> Cf. Synesii episc. Cyren. opera. interpr. Dionysio Petavio. Lutetiae Paris. 1633. fol. epist. 4. τῷ ἀθελφῷ Εὐοπτίω und ep. 16 τῆ, φλοσόφφ. 27) Diss. I, S. 6.

<sup>28)</sup> Cf. Suidas s. v. Enegários nai Eunpénios.

1). Das

ige illen

nen Im

ie erste

ehmen 1

nt-2), ti

a, eine

B, BIC

Tatie!

HSTACE.

nabe I

auf t

5, 0

ius A

2002

FF

ige ge nach der richtung des vaters nur auf die mathematischen disciplinen, namentlich auch auf astronomie und mechanik erstreckten, sondern sie strebte auch nach "der andern philosophie" 29). Da Theon mitglied des museums war, so dürfen wir annehmen, dass auch Hypatia den unterricht der mitglieder dieser anstalt genossen 30); aber auch ausserhalb des museums scheint sie unterricht empfangen zu haben, namentlich in den eigentlichen philosophischen disciplinen. Wenigstens lässt uns der umstand, dass sie später in der schule der (neu-) Platoniker gelehrt hat, wohl den schluss machen, dsss sie in derselben anstalt auch ihre philosophischen studien gemacht habe 31). Auch wird ausdrücklich von ihr erwähnt, dass sie in allen philosophischen systemen gar wohl bewandert gewesen sei 32), eine bildung, welche sie durch ihren vater, der nur mathematiker und namentlich mechaniker war, schwerlich erhalten haben konnte. - Ob Hypatia auch ausserhalb Alexandria's, vielleicht in Athen, ihre bildung zu erweitern gestrebt habe, darüber fehlt uns jede sichere nachricht, und nur eine stelle bei Suidas lässt vielleicht die annahme eines aufenthaltes in Athen zu 33).

29) Φιλοσοφίας ήψατο της αλλης. Damasc. bei Suidas.

30) Parthey a. a. o. p. 183 führt Hypatia hinter ihrem vater als mit dem museum in verbindung stehend auf: doch wird sie in den quellen niemals direct als schülerin oder mitglied des museums bezeichnet.

31) Cf. Socrates Schol. VII, 15. - S. auch ob. p. 437.

32) Damasc. bei Suidas: ξξηγεῖτο — ἢ τὰ Πλάτωνος ἢ τοῦ 'Αριστοτέ-λους ἢ ἄλλου ότουθὴ τῶν φιλοσόφων. Socrat. l. c.: ἐπὶ τοσοῦτον προὔβη παιθείας, ὡς — πάντα τὰ φιλόσοφα μαθήματα τοῖς βουλομένοις ἐχτίθεσθαι.

33) Οί τε άρχοντες αεί προχειριζόμενοι της πύλεως έφοίτων πρώτοι πρὸς αὐτὴν, ώς και 'Αθήνησι διετέλει γινόμενον. Damase. bei Suid. Aus dieser stelle folgert Jacobs (Ersch und Gruber, Encyclop. Sect. 11, thl. 12. p. 445', Hypatia habe ihre studien in Athen gemacht; auch Parthey a. a. o. p. 183 nimmt thre studien in Athen als ausgemacht an, ohne, so weit ich zu sehen vermag, eine andere quelle als die obige stelle gehabt zu haben. Aus der stelle folgt jedoch die annahme durchaus nicht. Denn erstens liegt es sehr nahe, den ausdruck ώς και Αθήνησι διετέλει γινόμενον gar nicht auf Hypatia zu beziehen und also die stelle so zu verstehen: "In Alexandria kamen die ersten personen der stadt zur Hypatia, wie auch in Athen immer die staatsmänner mit den philosophen umgegangen waren"; zweitens aber, wenn wir die obigen worte wirklich auf Hypatia beziehen wollen, konnen dieselben nur darauf hinweisen, dass Hypatia, als sie bereits einen bedeutenden ruf hatte, einmal in Athen gewesen sei, bei welcher gelegenheit die häupter der stadt sie besucht hätten, Denn eine solche aufmerksamkeit ist nicht denkbar, wenn Hypatia sich nur ihrer eigenen ausbildung wegen in Athen aufhielt. Eine, wie es scheint bisher noch unbeachtet gebliebene stelle bei Synesius epist. 135 τω αδελφώ

Dagegen ist die richtung ihrer philosophie uns hinreichend bezeugt; sie bekennt sich zu der lehre der schule, welche im anfange des dritten jahrhunderts n. Chr. in Alexandrien durch Ammonius Saccas gegründet war und bis in das fünfte jahrhundert hinein nicht nur in Alexandria, sondern auch in Rom und Athen sich ausgebreitet hatte 34). Schon Ammonius hatte mit der platonischen lehre, welche die grundlage seiner vorträge bildete, fremde, namentlich aristotelische, sätze verbunden; er hatte auch, da er selbst anfangs christ gewesen und erst später zum heidenthume zurückgekehrt war, christliche anschauungen in seine lehre hineingebracht 36). So vermittelte der neuplatonismus und eclecticismus, welcher in den schriften Plotins, des schülers des Ammonius (205-270), dem christenthume gegenüber als eine art heidnischer universalreligion auftritt, doch gerade den übergang von der heidnischen philosophie zum christenthume 36). Wurde doch gerade der eifrigste und begeistertste schüler Hypatia's, welcher bei ihr die plotinische philosophie gehört hatte, durch diese philosophie dem christenthume zugeführt. Denn auch die neuplatoniker glauben an die erlösungsbedürftigkeit der menschheit, da das göttliche in ihnen gebunden und gehemmt wird durch

spricht für meine ansicht, dass Hypatia niemals in Athen gewesen sei. Synesius schreibt in dem angeführten briefe an seinen bruder über den entsetzlichen zustand Athens um das jahr 400 n. Chr., die stadt komme ihm vor wie das abgezogene fell eines opferthieres; von dem leben der früheren zeit sei keine spur mehr vorhanden: man zeige dem neugierigen fremden noch die gebäude der akademie, des lykeinens und der stoa, alle philosophie sei ausgestorben. Dann fährt er fort: νῦν μὲν οὖν ἐν τοῖς καθ' ἡμᾶς χρόνοις Αξυνπτος τρέφει τὰς 'Υπατίας δεξαμένη γονάς' αἱ δὲ 'Αθῆναι πάλαι μὲν ἦν ἡ πόλις ἐστία σοσῶν. τὸ δὲ νῦν ἔχον, σεμνύνουαν αὐτὰς οἱ μέλιττουργοί κτλ. Würde nicht an dieser stelle Synesius, welcher als der begeisterte schüler der Hypatia doch sicher ihre lebensschicksale kannte, den aufenthalt in Athen angeführt haben, wenn derselbe je statt gefunden hätte? Und lässt sich überhaupt denken, dass Hypatia, in einer stadt wie Alexandria, in welcher alle wissenschaft der zeit zusammenfloss, gebildet, zur vervollständigung ihrer bildung nach Athen gegangen wäre, wo von den alten berühmten philosophenschulen nur noch die häuser gezeigt wurden, nach einem orte, in welchem die honigbauer die wichtigsten und bekanntesten personen waren?

34) Cf. Socrates, h. eccl. VII, 15: τὴν δὲ πλατωνικὴν ἀπὸ Πλω-

τίνου καταγομένην διατριβήν διαδέξασθαι κτλ.

35) Ueber Ammonius und seinen abfall vom christenthum s. Jac. Bruckeri hist. critica philosophiae, Il edit. Lipsiae 1766, 4. Periodi Ilae pars la tom. II, p. 205 ff., sowie über die neuplatoniker den abschnitt de secta eelectica ibid. p. 189 ff.

36) S. Neander, allg. geschichte der christlichen religion und

kirche. Hamburg 1828. 8. Bd. II, abth. 1 p. 215 ff.

die alles trübende υλη, sie glauben auch an eine allgemeine erlösende kraft gottes, an den göttlichen loyog, der sich in den verschiedensten gestalten dem würdigen offenbart, aber sie glauben nicht an den persönlichen gekreuzigten gottessohn. speculation war zu idealistisch, als dass sie hätten bei einem geschichtlichen heiland erlösung suchen können. Tritt aber die erlösungsbedürftigkeit so an sie heran, dass sie eine religion als die absolute haben müssen, dann verkörpert sich der göttliche loyog in ihnen zu dem gekreuzigten Christus und was hindert dann, dass sie getauft werden? So wurden der heilige Augustinus, so namentlich Synesius bekehrt 37), welcher auch nach seinem übertritte zum christenthume mit den neuplatonikern und namentlich mit Hypatia in enger verbindung blieb. Steht doch auch Hypatia, obwohl sie heidin ist, mit einem theile der christlichen Alexandriner und namentlich mit den beamten in stetem wissenschaftlichen und geselligem verkehr.

Durch ihre weit bekannten talente, durch ihre für eine frau so ungewöhnliche bildung und nicht minder durch ihre körperliche schönheit wurde Hypatia sehr bald der mittelpunkt eines hochgebildeten kreises. Sie treibt mit denen, welche sie besuchen, philosophie und bald gehört es zum guten tone in Alexandria zu philosophiren, mit der philosophin umgang zu haben <sup>38</sup>), welche allen ihren zeitgenossen an geist so weit überlegen war, welche selbst hochgestellten personen mit sicherheit entgegentrat <sup>59</sup>) und in der freundlichsten weise gern mit jedem sich unterhielt. Es wird uns ausdrücklich von ihr überliefert, dass sie im reden gar wohl erfahren und gewandt gewesen sei, dabei aber in ihrem auftreten sehr verständig und bürgerfreundlich, so dass nicht nur die ersten beamten der stadt sie häufig besuchten, sondern auch die ganze bürgerschaft sie mit ausgezeichneter hochachtung behandelte <sup>40</sup>). Alle tugenden werden ihr nachgerühmt, Synesius

<sup>37)</sup> Cf. Dionysii Petavii e societate lesu ad Syn. oper. notae p. 2 (im anhange der ausgabe des Synesius von Dion. Petav. Lutetiae 1633. fol.) und Synes. hymnus III, vs. 448-472, welche sich auf die bekehrungsgeschichte beziehen (edit. Petav. p. 329).

<sup>38)</sup> Cf. Suidas l. c.: εί γὰρ καὶ τὸ πρᾶγμα ἀπόλωλεν, ἀλλὰ τό γε ὅνομα φιλοσοφίας μεγαλοποεπές τε καὶ ἀξιάγαστον είναι ἐδόκει τοῖς μεταχειριζομένοις τὰ πρῶτα τῆς πολιτείας.
39) Socrates l. c. VII 15: διὰ τὴν προςοῦσαν ἐκ τῆς παιδεύσεως

<sup>39)</sup> Socrates l. c. VII 15: διὰ τὴν προςοῦσαν ἐχ τῆς παιδεύσεως σεμνὴν παιδρήσεων καὶ τοῖς ἄρχουσι σωφρόνως εἰς πρόςωπον ἤρχετο.
40) Cf. Suidas l. c.: οὕτω δὲ ἔχουσαν τὴν Ὑπατίαν, ἔν τε τοῖς λόγοις

erschöpft sich in ihrem lobe, Damascius und Sokrates preisen ihre keuschheit und bescheidenheit, die ihr um so höher angeschlagen wird, als von den vornehmsten kreisen ihr so mannigfache huldigungen entgegengebracht wurden.

Ihre vielen bekanntschaften scheinen sie bald in die öffentlichkeit gezogen zu haben, sie erschien selbst bisweilen in den versammlungen des rathes, der sie hoch ehrte; "sie scheute sich nicht, in der mitte einer versammlung von männern zu erscheinen, sagt Sokrates, denn alle hatten vor ihr ehrfurchtsvolle scheu und bewunderten sie <sup>41</sup>)." Ihre sittliche strenge wird durch eine anekdote charakterisirt, welche uns Damascius bei Suidas erzählt, und wenn wir auch nicht sagen können, dass sich in der dort mitgetheilten handlung gerade ein sehr weiblicher charakter offenbart <sup>42</sup>), so beweis't die erzählung doch, dass das lob, welches ihrer keuschheit gespendet wird, ein gerechtes ist.

Nach noch höherem ruhme, als der blosse privatverkehr, wenn auch mit den ersten männern der stadt, ihr bieten konnte, strebte das junge gelehrte weib. Wie Hipparchia, des Krates gattin, welcher einst Theodorus der gottlose, mit erinnerung an die worte des Euripides in den Bacchen zurief: "diese ist es, die hinter sich den webstuhl sammt dem schiffchen lässt und

έντρεχή οὖσαν καὶ διαλεκτικήν, ἔν τε τοῖς ἔργοις ἔμφρονά τε καὶ πολιτικήν, ἥ τε ἄλλη πόλις εἰκότως ἡσπάζετό τε καὶ προςεκύνει διαφερόντως, οἴ τε ἄρχοντες ἀεὶ προχειριζόμενοι τῆς πόλεως ἐφοίτων πρῶτοι πρὸς αὐτήν, ὡς καὶ Αθήνησι διετέλει γινόμενον.

41) L. c.: και οὐκ ἦν τις αἰσχύνη, ἐν μέσω ἀνδοῶν παρεῖναι αὐτήν. πάντες γὰρ δι' ὑπερβάλλουσαν σωη ροσύνην πλέον αὐτὴν ἦδοῦντο και κατε-

42) Einer der jüngeren männer, welche ihr haus zu besuchen pflegten, wurde von so heftiger liebe zu dem jungen und schönen weibe ergriffen, dass er seiner gefühle nicht meister werden konnte und Hypatia endlich seine leidenschaft merken liess. "Da sagen nun, erzählt Damascius, schlecht unterrichtete überlieferungen, dass sie denselben durch musik von seiner leidenschaft geheilt habe; die wahrheit aber ist, dass sie τῶν γυναικείων ξακῶν τι hervorgezogen und vor ihn hingeworfen hat, und hinweisend auf dieses σύμβολον τῆς ἀκαθάρτον γενέσεως gesagt hat: "dieses allein liebst du, junger mann, aber nichts schönes"". Dieses heilmittel, welches gar hart an das cynische streift, brachte den jungen man nun freilich zur vernunft. "Denn beschämt und erstaunt über diese ἀσχήμων ἐπίδειξις änderte er seinen sinn und wurde verständiger".

43) Cf. Suidas s. v. Θεόσωρος: αὕτη ἐστὰν ἐστὰν τὰς πρὸς ἱστοὺς ἐκλιποῦσα κερκίδας καὶ τρίβωνα φοροῦσα. Die stelle bei Euripides Bacch. 1225 ed. Kirchhoff heisst: ἡ τὰς πας' ἱστοῖς ἐκλιποῦσα κερκίδας Εἰς μείζον ἤκω κτλ. Ueber die Hipparchia und ihre schriften s. Suidas s. v.

einen mantel trägt" 43), so warf auch Hypatia den mantel der philosophen um, ging mit demselben durch die strassen der stadt und trug öffentlich denen, welche zuhören wollten, die systeme des Platon, des Aristoteles und anderer philosophen vor 44). Es ist nicht unwahrscheinlich, dass sie förmlich die leitung der neuplatonischen schule übernommen hat, wenigstens lässt der ausdruck des Sokrates, dass sie die von Plotinus gegründete schule übernommen habe, wohl kaum eine andere deutung zu 43). Wer sie zu dieser stellung berufen hat, ob sie, wie es sonst bei den neuplatonikern geschieht, gleichsam die erbin ihres lehrers wird, 46) oder ob sie durch eine art von wahl zu der leitung der schule berufen worden ist, lässt sich aus den quellen nicht deutlich ersehen. Der ausdruck des Suidas, dass sie "auf staatskosten" (δημοσία) gelehrt habe, lässt vielleicht die annahme Wernsdorf's 47) zu, dass Hypatia von der obrigkeit in Alexandria mit der leitung der neuplatonischen schule beauftragt worden ist und dafür gehalt bezogen hat. Freilich wäre dieser fall ohne analogie in der neuplatonischen und auch wohl, so weit mir bekannt ist, in allen philosophenschulen, lässt sich aber aus dem umstande erklären, dass die stellen im museum vom kaiser oder dessen vertretern vergeben wurden und dass Hypatia, wenngleich über ihre mitgliedschaft an dieser anstalt, deren letztes bekanntes mitglied ja ihr vater Theon ist, nichts überliefert ist, doch aus den fonds des museums gehalt empfangen haben kann. Ob überhaupt die neuplatoniker mit dem museum in verbindung gestanden haben, ist nicht ersichtlich, nur von dem stifter der schule, Ammonius Saccas haben wir sichere kunde; er wurde aus einem Christen ein Grieche, wie Suidas sagt 48), d. h. ein heide und war mitglied des museums 49). — Wann Hypatia die leitung der schule übernommen hat, lässt sich nur aus den worten des Suidas, "sie blühte unter Arkadios" schliessen; es würde uns diese bemer-

<sup>44)</sup> Cf. Suidas I. c.: - διὰ μέσου τοῦ ἄστεος ποιουμένη τὰς προό-

δους, ξεργείτο δημοσία τοῖς άχροᾶσθαι βουλομένοις χτλ.
45) Cf. l. VII, cap. XV.: — την δε πλατωνικήν ἀπό Πλωτίνου χαταγομένην διατοιβήν διαθέξασθαι. Die historia tripartita l. XI. cap. 15 übersetzt diese stelle: - in Platonicam scholam a Plotino venientem susciperet ipsa successionem. S. auch Niceph. Callist. XIV, 16, wo die erzählung des Sokrates fast wörtlich wiedergegeben ist.

<sup>46)</sup> Cf. Brucker, l. c. tom. II, p. 344 f.

<sup>47)</sup> Cf. Diss. I. S. 11. 48) S. v. 'Αμμώνιος.

<sup>49)</sup> Parthey a. a. o. p. 211,

kung ungefähr auf das jahr 400 führen, in welchem sie gegen dreissig jahr alt war.

Ueber ihre thätigkeit als lehrerin und die art ihres verkehrs mit ihren schülern liegen uns ausser dem zeugnisse des Damascius bei Suidas 50), welcher ganz besonders ihr lehrgeschick hervorhebt, eine reihe der werthvollsten mittheilungen vor, in den schriften und besonders den briefen des Synesius, bischofs von Ptolemais aus Cyrene, des treuesten und bekanntesten ihrer schüler 51), der seine wissenschaftliche bildung fast allein dem unterrichte der Hypatia verdankt. Um das jahr 380 geboren gehörte Synesius 52) einer vornehmen und alten familie der Pentapolis an, welche den heidnischen glauben treu bewahrte. Durch die Alexandriner und vor allem durch Hypatia in die lehre des neuplatonismus eingeführt, erfasste Syncsius die phantasievollen geheimlehren der schule mit begierde. Vor dem jahre 400 kehrt er bereits nach Cyrene zurück, und wird, obwohl noch sehr jung, um das genannte jahr nach Constantinopel zu Arkadius geschickt als gesandter seiner vaterstadt; von dort kehrt er nach drei jahren als christ zurück 53). Obwohl er selbst es fühlte, wie wenig rechtgläubig er war, obwohl auch der bischof Theophilus von Alexandria dies wusste, so machte ihn dieser doch, als die bürger von Ptolemais sich den Synesius zum bischof ausbaten, 410 zum bischofe. Noch als bischof treibt er vorzugsweise philosophie und mathematik; seine hymnen enthalten stellenweise den ungemischten neuplatonismus, der sich dem christenthume so gut als möglich anpassen muss. Von seiner thätigkeit als bischof ist uns wenig bekannt, nur selten spielt er in seinen schriften darauf an; ebenso kennen wir das jahr seines todes nicht, welcher jedoch jeden-

50) Πρός δὲ τῷ διδασχαλιχῷ χαὶ ἐπ' ἄχρον ἀναβᾶσα τῆς πρακτικῆς

opera notae. De vita scriptisque Synesii im anhange der pariser aus-gabe, wo auch alles über die familienverhältnisse des Synesius be-

kannte zusammengestellt ist.

53) S. ausser Dionys. Petavius über die bekehrung namentlich Neander, kirchengeschichte II, 1, p. 216.

άρετης, διχαία τε χαι σωι ρων γεγονυία, χτλ.
51) Wir besitzen seine schriften nur in der ausgabe des jesuiten Dionysius Petavius (Paris 1633 fol.); eine neue ausgabe, vor allem der briefe, welche eine reihe der schätzbarsten dokumente für die zeitgeschichte sind, ist sehr wünschenswerth. Von der von Krabbinger (Landshut 1846) begonnenen ausgabe ist nur der erste band, die homilien enthaltend, erschienen. Ueber seine philosophie s. Brucker, hist, crit, phil. tom. 111, p. 511 seqq.
52) Ueber das leben des Synesius s. Dionysii Petav. ad Synes.

falls vor 430 fällt. Denn im jahre 431 ist sein bruder Euoptius, welcher ihm in der bischofswürde von Ptolemais nachfolgte, bereits als bischof auf der synode zu Ephesus. Die annahme Wernsdorf's, dass Synesius vor Hypatia gestorben sei, weil er ihren tod nicht erwähnt, entbehrt jeder sicheren grundlage <sup>54</sup>).

Auch nachdem Synesius christ geworden war, blieb er mit den Alexandrinern und namentlich der Hypatia in der innigsten und nicht bloss wissenschaftlichen verbindung: seine briefe, welche er meist schrieb, als er bereits bischof geworden war, athmen die treueste anhänglichkeit und eine fast schwärmerische verehrung für die philosophie. "Grüsse mir doch, schreibt er in dem vierten briefe an seinen bruder Euoptius, die hochverehrteste, gottgeliebteste philosophin und den glücklichen chor, welcher ihre stimme geniesst, vor allen aber den heiligen vater Theotecnus 55) und unseren genossen Athanasius." In dem zehnten briefe, dem einzigen, welcher die aufschrift: "an die philosophin Hypatia" trägt, während alle anderen nur an "die philosophin" gerichtet sind, klagt er über den mangel an nachrichten aus Alexandria. "Dir selbst, schreibt er, und den hochbeglückten genossen meinen gruss, glückliche herrin! Schon lange mache ich euch vorwürfe, dass ich keines briefes mehr gewürdigt werde. Jetzt weiss ich mich freilich von euch allen verachtet, denen ich doch kein unrecht gethan; aber ich bin unglücklich in vielen dingen, in so vielen, als nur einen menschen unglücklich machen können. Freilich, würde ich von euch briefe erlangen und erfahren, was ihr treibt, - ihr seid ja doch auf jeden fall in besserer lage und ein günstigeres geschick behütet euch; - dann würde ich nur halb so unglücklich sein, da ich in euch glücklich wäre. Jetzt ist auch dies eins von den schweren leiden, die mich ergriffen haben. Ich bin beraubt nicht nur meiner kinder, auch meiner freunde und des wohlwollens aller, und was das schlimmste ist, deines göttlichen geistes, welchen ich mir zu erhalten hoffte, mächtiger als die strömungen des geschickes." Rührend ist die anhänglichkeit, die sich in dem sechszehnten briefe ausspricht.

<sup>54)</sup> Cf. l. c. Diss. l. S. 13.

<sup>55)</sup> Jacobs in Ersch und Gruber's encyclopädie, Hypatia, glaubt in diesem namen nur den von Synesius mit zarter schmeichelei veränderten namen des vaters, Theon, zu erblicken. Ich vermag nicht mit dieser auffassung das epitheton ἱερωπατος in einklang zu bringen, ohne dass ich jedoch eine andere erklärung wagen möchte.

rig dictire ich diesen brief; mögest du ihn gesund empfangen, du meine mutter, meine schwester, meine lehrerin, durch alles dieses meine wohlthäterin, du mein alles, was ehrwürdig ist dem namen und der sache nach. Mein körperliches leiden stammt von dem geistigen her. Nach und nach reibt mich die erinnerung an meine dahingeschiedenen kinder auf. Nur so lange hätte Synesius leben müssen, als er des lebens leid noch nicht erfahren hatte. Wie ein gehemmter waldstrom mit einem male ganz sich ergiesst, so hat sich auch des lebens süssigkeit jählings geändert. Könnte ich doch aufhören zu leben oder immer an das grab meiner söhne zu denken! Dir selbst möge es gut gehen, grüsse die glücklilichen freunde, von dem vater Theotecnus und dem bruder Athanasius an allzumal; auch wenn einer noch hinzugekommen ist, der nach deinem herzen ist - denn ich schulde ihm ja schon dank, weil er nach deinem herzen ist, - auch den grüsse wie den liebsten freund von mir. Geht dir mein geschick nahe, so danke ich dir; und wenn nicht, bin ich dir nicht gram." Hypatia scheint ihm einmal einen gewissen Alexander empfohlen zu haben, der vielleicht ihr nahe stand. Ein kurzes briefchen (ep. 33) ist die antwort: "wie ein echo thut, so thue ich jetzt; den laut, den ich empfangen, gebe ich zurück, wenn ich den vortrefflichen Alexander bei dir lobe." In dem schweren unglück, das auf ihm lastet, ist ihm Hypatia der einzige trost, auf ihren einfluss in Alexandria vertraut er. "Wenn auch, schreibt er im 80. briefe, das schicksal mir nicht alles rauben konnte, so will es doch, so viel es kann,

welches der söhne so viel' und so tapfere raubte mir armen <sup>56</sup>). Aber das beste immer zu wollen und beizustehen den unterdrückten, das wird es mir nicht nehmen. Möge es nur nicht auch unserer gesinnungen herr werden. Ich hasse die ungerechtigkeit, das darf ich ja; auch hindern möchte ich dieselbe, aber auch das gehört zu dem, was mir entrissen ist. Vor meinen kindern war mir schon dies dahin. "Ja, ehemals war noch stark Miletos bürgerschaft" <sup>57</sup>). Es gab eine zeit, in der auch ich den freunden nützen konnte; da sagtest du, ich sei gut gegen fremde, weil ich

<sup>56)</sup> Worte des Priamos II. XXII, 44 : ος μ' υλών πολλών τε καὶ ξαθλών εὐνιν ἔθηκεν.

<sup>57)</sup> Cf. Aristoph. Plut. 1002, 1075: Πάλαι ποτ' ήσαν ἄλκιμοι Μιλήσιοι.

für andere von der aufmerksamkeit der mächtigen gegen mich gebrauch machte; diese waren gleichsam meine hände. Jetzt stehe ich von allen verlassen da, ausser wenn du noch etwas vermagst. Denn fürwahr, dich und die tugend halte ich für güter, die mir nicht entrissen werden können. Du wirst und mögest immer einflussreich sein, da du ja deinen einfluss auf die beste weise gebrauchst. Dass Nikaeus und Philolaus, die tüchtigen und braven jungen leute und meine verwandten, ihr eigenthum wieder erlangen, das möge allen, die dich verehren, am herzen liegen, seien sie in einem amte oder nicht." Hypatia scheint ihn dann eingeladen zu haben, Cyrene zu verlassen und zu ihr nach Alexandria zu kommen; er antwortet ihr darauf in dem 124. briefe:

"wenn der gestorbenen auch man vergisst in Aides wohnung, dennoch werd' ich auch dort der "theuren Hypatia denken. 58) Bin ich doch rings umgeben von den leiden des vaterlandes, es wird mir zuwider, da ich täglich die feindlichen waffen sehe und die menschen abgeschlachtet wie opferthiere, da ich die luft einathme, die durch die fäulniss der leichen verpestet ist und da ich selbst noch anderes der art zu erleiden erwarten muss. Denn wer ist noch hoffnungsreich, da selbst die luft traurig aussieht, verdunkelt durch die das aas fressenden vögel? Aber bei dem allen liebe ich mein land. Denn was leide ich, da ich ein Libyer bin, hier geboren und die ehrenreichen gräber meiner väter erblickend? Nur deinetwegen, glaube ich, würde ich mein vaterland verschmähen und, wenn ich die zeit dazu haben werde, fortgehen von hier."

Dass Hypatia auch für ihre entfernten freunde und schüler den mittelpunkt des verkehrs bildete, geht aus einem briefe des Synesius an Olympius (ep. 132) hervor, welchen Synesius aus Pentapolis an ihre "gemeinsame lehrerin" sendet, weil er nicht weiss, wie der brief den Olympius erreichen soll. Hypatia mag denselben geben, wem sie will; sie wird ihn gewiss dem kundigsten zur besorgung übergeben.

Auch auf die studien ihrer auswärtigen schüler übt Hypatia fortwährenden einfluss aus, sie unterstützt sie mit rath und that. Synesius schenkt dem Paeonius ein selbsterfundenes astrolabium,

<sup>58)</sup> Worte des Achilleus II. XXII, 389: ,,εὶ δὲ θανόντων περ καταλήθοντ' εἰν 'Αίδαο, | αὐτὰρ ἰγω κὰκείθε φίλου μεμνήσομ' ἐταίρου.

bei dessen verfertigung ihm die "hochverehrte lehrerin" geholfen hat. 59). In dem fünfzehnten briefe bittet er sie um besorgung eines hydroskopion, dessen construction er angiebt; Hypatia soll das instrument unter ihren augen anfertigen lassen 60). Er sendet ibr seine schriften vor der ausgabe (bf. 145), nicht nur die philosophischen, sondern auch die theologischen, er der christliche bischof der heidnischen philosophin; sie soll allein entscheiden, ob dieselben ausgegeben werden sollen oder nicht.

So verbindet ein enges band sie mit den aus allen weltgegenden ihr zuströmenden schülern, deren namen uns Synesius zum theil aufbewahrt hat. Er nennt nicht nur den Olympius seinen früheren mitschüler 61), er schreibt auch an den sophisten Troilus, welcher unter Theodosius II am hofe zu Constantinopel so einflussreich wurde, dass er mit ihm seine studien getrieben habe 62), durch seinen bruder Euoplius, welcher sich in Alexandria aufhält, lässt er die dortigen freunde grüssen 63), gegen Herculianus spricht er von ihren gemeinsamen philosophischen studien 64), den Hesychius erinnert er an das innige freundschaftsband, welches die "heilige geometrie" zwischen ihnen geknüpft habe 65). Und so kann er an einer anderen stelle mit recht sagen 66), Aegypten nähre die saaten, welche Hypatia ausgestreut habe, während Athen verödet sei.

Aus diesen mittheilungen des Synesius ergiebt sich bereits im allgemeinen, was Hypatia ihren schülern vorgetragen hat. Wenn sie auch als vorsteherin der neuplatonischen schule hauptsächlich die philosophischen systeme der aristotelischen und der eigenen schule zu lehren hatte, so scheint doch ihre hauptthätigkeit sich im gebiete der astronomie und mechanik bewegt zu haben, wie schon ihr vater hauptsächlich mechaniker gewesen war. Wir haben eben gesehen, dass Synesius ihr die unterstützung

<sup>59)</sup> cf. Synes. πρὸς Παιόνιον ὑπὲρ τοῦ δώρου ἀστρολαβίου λόγος p. 311 ed. Dion. Petav.

<sup>60)</sup> Ueber dieses Υδροσχόπιον oder Βαρύλλιον s. auch die noten des Dion. Petav. zu Epist. 15, pag. 49. Wolf, mul. graec. frag. p. 74, not. 88. 89.

<sup>61)</sup> Ep. 97, 132.

<sup>62)</sup> Ep. 26, 90, 108, 109. Ueber Troilus s. Socrates, hist. eccl. VII, 1.

<sup>63)</sup> Ep. 4. 64) Ep. 136.

<sup>65)</sup> Ep. 29. 66) Ep. 135.

bei dem baue eines neuen astrolabiums dankt, dass er sie um die besorgung eines hydroskopiums bittet. Mit seinen angaben stimmen die der anderen quellen überein; Philostorgius sagt, sie habe ihren lehrer (d. h. ihren vater Theon) übertroffen vorzüglich in der sternkunde <sup>67</sup>); Hesychius spricht von ihren hervorragenden kenntnissen in der astronomie <sup>68</sup>), ja Damascius setzt sie als eine nur die geometrie studirende frau ausdrücklich dem Isidorus gegenüber, als einem wirklichen philosophen <sup>69</sup>). Jedenfalls waren also ihre mathematischen studien die vorwiegenden. Auch ihre uns genannten schriften behandelten nur mathematische gegenstände. Bei Suidas <sup>70</sup>) werden angeführt ein commentar zu den schriften des Diophantus, ein astronomischer kanon und ein commentar zu den kegelschnitten des Apollonius Pergaios.

Leider ist von ihren schriften auch nicht das geringste fragment erhalten, ebensowenig lässt sich eine spur entdecken, aus welcher hervorginge, ob Hypatia auch nicht mathematische schriften verfasst habe 71). Nur ein lateinischer brief ist uns

<sup>67)</sup> Philost. Cappad. VIII, 9 — πολλώ δε κρείττω γενέσθαι τοῦ διδασκάλου, καὶ μάλιστά γε περὶ τὴν ἀστροθεάμονα τέχνην κτλ.

<sup>68)</sup> Hesych. de claris philos. s. v. — ὑπερβάλλουσα σοφία μάλιστα εἰς τὰ περὶ ἀστρονομίαν.

<sup>69)</sup> Photii Biblioth. p. 346 ed. Bekker.: δ Ισίσωρος πολύ σιαφέρων ην της Υπατίας, ου μόνον οία γυναικός ανής, αλλά και οία γεωμετρικής τῷ ὄντι φιλόσογος.

<sup>70)</sup> S. v. 'Υπατία. Die dort angegebenen titel ihrer schriften sind: ὑπόμνημα εἰς Διόσαντον, ἀστρονομικός κανών, εἰς τὰ κωνικά Μπολλωνίον ὑπόμνημα. So hat Fabricius (bibl. graeca. l. V., cap. 22 nach der ausgabe von 1707. Hamburg, Liebezeit) die worte festgestellt gegen die offenbar verderbte überlieferung. Ihm tritt Aegid. Menagius (histor. mulierum philosopharum p. 28 — 33 nach der ausgabe von 1692. Amsterd. Wetstenius) bei. Von den schriften des Diophantus. welche Hypatia commentirte, sind erhalten 6 bücher ἀρίθμητικά (Paris 1621 fol.); der ἀστρονομικός κανών bei Suidas war ein commentar zu dem Κανών μαθηματικός oder ἀστρονομικός der könige, (Ideler, historische untersuchungen über die astronomischen beobachtungen der alten p. 37 ff. und Ideler, handbuch der chronologie I. p. 110) daher wahrscheinlich zu lesen ist: εἰς τὴν ἀστρονομικόν κανόνα sc. ὁπόμνημα. Von den κωνικά des Apollouius Pergaeus sind nur die ersten 4 bücher ganz, das 5, 6, 7 buch in der lateinischen übersetzung einer arabischen version, buch 8 nur in fragmenten erhalten, welche Edmund Halley zu ergänzen versucht hat (s. Halleys ausgabe, Oxford. 1710 fol.). Ueber die schwierigkeiten in der feststellung des textes in der stelle des Suidas s. Bernhardy's anmerkungen zu der stelle (II, 2, p. 1313),

<sup>71)</sup> In dem buche von J. Chr. Wolf, mulierum graccarum, quae oratione prosa usae sunt, fragmenta et elogia; accedit catalogus feminarum illustrium. Gotting, 1739, 4, sind nur einige der hauptstellen

erhalten worden, welchen Hypatia in der sache des Nestorius an den Cyrillus, bischof von Alexandria, geschrieben haben soll 72). Aber wenn auch der erste herausgeber Christianus Lupus 731 den brief für echt hielt, so hat doch schon Stephanus Baluzius 74) die unechtheit mit schlagenden gründen nachgewiesen. Denn es ist erstens durchaus nicht annehmbar, dass Hypatia in Alexandria lateinisch geschrieben habe und zwar lateinisch an den griechischen bischof Cyrillus, - dass aber der überlieferte lateinische text eine übersetzung aus dem griehischen sei, wird nirgends erwähnt; zweitens wird in dem briefe die verurtheilung des Nestorius auf dem concile zu Ephesus erwähnt, welche in das jahr 431 fällt, während Hypatia wahrscheinlich schon 415, spätestens 416 starb. Baluzius hätte als ein drittes argument noch hinzunehmen können. dass Hypatia bis an ihren tod heidin war und niemals, wie man aus dem briefe schliessen müsste, nestorianische christin wurde. Dass sie ihr heidnisches bekenntniss, für welches uns das unbezweifelte heidenthum ihres vaters Theon beweis ist, niemals gegen das christenthum vertauscht hat, beweist uns nicht nur das

über Hypatia auf p. 72-91 griechisch und lateinisch abgedruckt,

aber kein einziges fragment.

72) Exemplar ab Hypatia, quae philosophiam docebat in Alexandria, ad beatum Cyrillum Archiepiscopum, in diptychis [Dieser ausdruck ist hier nicht verständlich. Das wort diptycha kommt für schreibtafel im spätern latein nicht selten vor (cod. Theod. 15, 9, 1).

S. die anmerkung von Baluzius a. a. o.]:

Legens historiam temporum reperi factam Christi praesentiam ante annos centum quadraginta. [Chr. Lupus l. c. vermuthet: ante annos quater centum quadraginta.] Fuerunt vero discipuli eius qui postea Apostoli nominati sunt; qui et post assumptionem eius in coelos Christianam praedicavere doctrinam: qui simplicius quidem et absque omni curiositate superflua docuerunt, ita ut invenirent locum plerique gentilium, male intelligentes atque sapientes hanc accusandi doctrinam et instabilem nominandi. Quod enim dixit Evangelista "Deum nemo vidit unquam" (Johan. I.) quomodo ergo, inquiunt, dicitis, Deum esse crucifixum? Et aiunt; "qui visus non est, quomodo affixus cruci? quomodo mortuus atque sepultus est?" Nestorius igitur, qui modo in exilio constitutus est, Apostolorum praedicationes exposuit. Nam discens ego ante longa pridem tempora, quod ille ipse duas naturas Christum sit confessus existere, ad eum, qui haec dixerit, inquam: "solutae sunt gentilium quaestiones." Dico igitur sanctitatem tuam male fecisse, illi contraria sapiendo, Synodum congregare et absque conflictu deiectionem fieri praeparasse. Ego vero adhuc paucis diebus eiusdem viri expositiones inspiciens et Apostolorum praedicationes conferens atque intra memet ipsam agitans, quod bonum mihi sit fieri Christianam, digna effici spero dominici generatione baptismatis.

73) Cf. Synodicon adversus tragoediam Irenaei, Louaniae, 1682.

74) Cf. nova collectio conciliorum I, p. 926.

gänzliche stillschweigen aller quellen, welche ihren übertritt si
cher gemeldet haben würden, sondern bei der erzählung ihres
todes bezeichnet Damascius 75) den Cyrillus ausdrücklich als den
"vorsteher der entgegengesetzten glaubensrichtung." Dass sie
auch mit christen in freundlichen verhältnissen stand, wie ihre
stellung zu Synesius u. a. beweist, ist kein grund, ihr heidenthum
zu bezweifeln oder auch nur bei ihr die neigung zum übertritte
anzunehmen. Der verkehr von heiden und christen hat in einer
zeit, wo mit dem heidenthume auch die bildung noch verbunden
war, nichts auffallendes.

Wie allgemein die bedeutung Hypatia's anerkannt wurde und wie gross die verehrung war, welche man ihr nicht nur in Alexandria zollte, beweisen nicht nur die oben mitgetheilten äusserungen des Synesius, sondern auch ein offenbar bei ihren lebzeiten gedichtetes epigramm des alexandrinischen dichters Palladas <sup>76</sup>), welches uns in der griechischen anthologie <sup>77</sup>) aufbewahrt ist.

"wann ich dich seh', dein wort vernehm', bet' ich dich an, "der hehren jungfrau sternbedecktes haus erblickend; "denn auf den himmel nur erstreckt sich all' dein thun, "du jeder rede zier und schmuck, Hypatia, "der höchsten weisheit reiner, unbesleckter stern!"

75) Bei Suidas s. v. Υπατία — τὸν ἐπισκοποῦντα τὴν ἀντικειμένην αξερείν Κύριλλον — "Cyrillus Christianae religionis episcopus" in der übersetzung bei Bernhardy, II, 2 p. 1315.

76) Nicht des Paulus Silentiarius, wie Wernsdorf l. c. diss. l, \$. 18 annimmt. Ueber den dichter, dessen zeit sich nur aus diesem epigramme bestimmen lässt, s. Jacobs animadv. in anthol. gr. XIII, p. 926. 77) lX, 400, der ed. Tauchn.: s. die erläuterungen bei Jacobs l.

c. X, p. 254:

όταν βλέπω σε, προςχυνῶ, καὶ τοὺς λόγους. τῆς παρθένου τὰν οίκον ἀστρῷον βλέπων. εἰς οὐρανὸν γάρ ἐστι σοῦ τὰ πράγματα, Ὑπατία σεμνή, τῶν λόγων εὐμορφία, ἄγραντον ἄστρον τῆς σοψῆς παιδεύσεως.

Aggario action in 60475 naticolous.

Menagius I. c. giebt die folgende lateinische übersetzung des H. Grotius, (s. auch Fabricius bibl. gr. V, 22):

Colat necesse est litteras, te qui videt, Et virginalem spectat astrigeram domum. Negotium namque omne cum coelo tibi, Hypatia prudens, dulce sermonis decus, Sapientis artis sidus integerrimum.

Wernsdorf 1, 18 verbessert die beiden ersten verse so:

Te quando specto, te colo et voces tuas Et virginalem specto sideream domun. cet. Eine andere, wörtliche übersetzung des gedichtchens s. bei Wolf l. c. p. 91, an welcher stelle auch not. 115 zu vergleichen ist.

Noch ehrenvoller als dies fast überschwängliche gedichtchen eines begeisterten verehrers ist die art, wie Nicephorus Gregoras die Hypatia erwähnt 78). Er erzählt von der Eudocia, der gemahlin des Constantinus Palaeologus, dass sie mannigfach gebil. det gewesen sei, dass sie mit leichtigkeit über alles, sei es von ihr selbst erkanntes, sei es von anderen gehörtes, gesprochen habe, so dass sie eine zweite Theano oder Hypatia genannt wurde. Dass ist ein lob, dem man den vorwurf der schmeichelei nicht machen kann; wohl musste der ruhm eines namens gross sein, der in dieser art angeführt werden konnte.

Es bleibt uns noch eine frage zu erörtern, über welche es nicht möglich ist, zu einem anderen als einem rein negativen urtheile zu gelangen. Suidas in seinem auszuge des Damascius nennt nämlich die Hypatia das weib des philosophen Isidorus und sagt doch kurz darauf, sie sei eine jungfrau geblieben. Zum beweise hierfür erzählt er die oben mitgetheilte anekdote (p. 444) und fährt nach der erzählung ihres todes fort 79): "das bei den Alexandrinern erhaltene andenken an diese vorfälle verringerte nur wenig die ehrerbietung und den eifer für Isidorus u. s. f." und spricht nun weiter über den Isidorus. Diese stelle lässt sich nur erklären aus jener ersten mittheilung über die ehe der Hypatia. Aber wie sollen die beiden sich widersprechenden mittheilungen in dem excerpte des Suidas aus demselben schriftsteller in übereinstimmung gebracht werden? oder welche ist als die richtige, welche als die falsche anzunehmen? Keiner der andern schriftsteller, von denen wir nachricht über die alexandrinische philosophin haben, deutet auf eine ehe Hypatias auch nur im entferntesten hin, keiner bringt sie auch nur mit Isidorus in verbindung, mit alleiniger ausnahme des Damascius, in einer in der bibliothek des Photius excerpirten stelle 80). "Isidorus, heisst es daselbst, war gar sehr verschieden von der Hypatia, nicht nur

οδοί κέγοντου κακαν ασχασές, ως σενώ του πουτογορικήν και Ιπατίαν αλ-λην όνομαζεσθαι ταύτην πρός τών έφ' ἡμών σοφωτέρων. 79) Τούτων δὲ ἡ μνήμη ἔτι σωζομένη τοῖς 'Αλεξανδρεῦσιν συνέστελλεν εἰς μικρὸν χομιδή την περί τὸν 'Ισίδωρον τών 'Αλεξανδρέων τιμήν τε καὶ σπουδήν, p. 1316 Bernhardy. 80) P. 346 Bekker.: s. pag. 25.

<sup>78)</sup> Hist. rom. VIII, 5: ทุ้ง ปีย หลัง ชอดูเลร หทีร อิย์อุลอิยง อย่ห ลีมอเออร ή γυνή. ἦν γὰς Ιδεῖν αὐτὴν πάντα καὶ παντοῖα βαθίως κατὰ κακρον εν τῆ δμιλία διὰ γλώττης προφέρουσαν, ὅσα τε αὐτὴ δι ἐαυτῆς ἀνεγνώκει καὶ ὅσα λεγόντων ἄλλων ἀκήκοεν, ὡς Θεανώ τινα πυθαγορικὴν καὶ 'Υπατίαν ἄλ-

wie ein mann sich unterscheidet von einer frau, sondern auch wie ein wirklicher philosoph von einer mathematikerin." Wie Da. mascius darauf kommt, den Isidorus mit der Hypatia zu vergleichen, ist aus dem angeführten mangelhaften excerpte des Photius nicht zu ersehen; aber jedenfalls enthält diese stelle keinen beweis für die richtigkeit der behauptung der ehe bei Suidas. Eine andere stelle des Damascius bei Photius 81) nennt uns sogar den namen der gattin des Isidorus; Domna heisst die frau, von welcher Damascius nur zu berichten weiss, dass sie durch ihren tod, der fünf tage nach ihrer entbindung erfolgte, den philosophen von "einem schlimmen thiere und einer bittern ehe" befreite. Aber freilich widerspricht sich Damascius auch selbst. Denn an einer andern stelle im leben des Isidorus sagt er, dieser habe ein kinderloses leben geführt mit seiner frau, und als grund davon wird nicht etwa der tod seines sohnes Proklus genannt 82). Wie in diesen wirrwarr der widersprechendsten nachrichten ordnung zu bringen sei, ist schwer einzusehen. Toland 83) allein hat es versucht, alle die angeführten stellen zu vereinigen, aber mit welcher gewaltsamkeit! Nach ihm ist Isidorus verheirathet mit der Domna, die ihm einen sohn gebiert; nach ihrem tode verlobt er sich mit der Hypatia, heirathet sie aber nicht; deshalb kann Suidas sagen, indem er die ehe mit der Domna (die ihm erst später einfällt!) vergessen hat, dass Isidorus mit seiner gattin ein kinderloses leben geführt habe! Mit dieser annahme ist uns wenig geholfen. Wahrscheinlich würde die sache klar liegen, wenn wir statt der mangelhaften auszüge das werk des Damascius vollständig hätten; jetzt können wir nur derjenigen nachricht glauben beimessen, welche uns durch andere überlieferung gestützt erscheint.

Es ist soeben erwähnt worden, dass von einer ehe der Hy-

<sup>81)</sup> Ρ. 352 Β: ὅτι ἀγαγομένω Ἰσιδώρω Δόμναν γυναϊκα τίκτεται αὐτῷ 81) Γ. 552 Β: οτι αγαγομενω Ισισωρω σομναν γυναικα τατεται αυτω παῖς ἐξ αὐτῆς. Πρόκλον τὸ παιδίον ἐπωνόμασε, καὶ ἡ λόμνα ἐπί γε τῷ τόκω πέμπτη ὕστερον ἡμέρα ἀποθνήσκει κακοῦ θηρίου καὶ πικροῦ συνοικεσίου ἐλευθερώσασα τὸν σελόσοφον ἐαυτῆς.

82) Photius p 351 Β: ἄπαιδα βίον τῆ γυναικὶ συμβεβίωκεν. — καὶ διετέλεσεν ἄχρι θανάτου ἀμγης παυτός σώματος.

83) Hypatia Ş. 14 (Tetradymus p. 121). Jacobs in seinem sufsatze über Hypatia bei Ersch und Gruber II, 12 p. 445 sagt: — "wenn satze über Hypatia bei Ersch und Gruber II, 12 p. 445 sagt: — "wenn satze über Hypatia bei Brsch und Gruber II, 12 p. 445 sagt: — "wenn satze über Hypatia bei Brsch und Gruber II, 12 p. 445 sagt: — "wenn satze über Hypatia bei Brsch und Gruber II, 12 p. 445 sagt: — "wenn satze über Hypatia bei Brsch und Gruber II, 12 p. 445 sagt: — "wenn satze über Hypatia bei Brsch und Gruber II, 12 p. 445 sagt: — "wenn satze generalist eine ge

sie, wie erzählt wird, den philosphen Isidorus zum mann gehabt hat, so ist dies von einer jungfräulichen ehe verstanden worden," giebt aber nicht an, von wem. Toland kann er, wie die anmerkung zeigt, bei dieser stelle nicht meinen.

patia ausser bei Suidas nirgends die rede ist. Bei der art des verkehrs zwischen Hypatia und Synesius, die wir oben charakterisirten, hätten wir in den briefen desselben wohl um so sicherer eine andeutung über das verhältniss zu Isidorus erwarten dürfen, als Synesius an mehr als einer stelle seiner lehrerin grüsse aufträgt an die, welche ihr nahe stehen, diese auch zum theil nennt 84). Das oben bereits angeführte epigramm des dichters Palladas giebt uns aber auch einen positiven beweis gegen die annahme der ehe der Hypatia. Palladas vergleicht dort die gefeierte mit der jungfrau, deren sternbild den himmel ziert 85). Der vergleich hätte keinen sinn, wenn Hypatia mit dem Isidorus vermählt gewesen wäre, auch wenn wir die ehe noch so platonisch-jungfräulich annehmen.

Geben schon diese beiden gründe uns das recht, die existenz des verhältnisses zwischen Isidorus und Hypatia stark zu bezweifeln, so drängen uns die schwierigkeiten, welche die chronologie darbietet, die annahme auf, dass die ganze sache auf einem irrthum oder einer nachlässigkeit des Suidas beim excerpiren des Damascius oder auf der interpolation eines abschreibers beruht. J. Brucker hat in seiner geschichte der philosophie 86) nachgewiesen, dass Isidorus erst geboren sein kann, als Hypatia bereits ermordet war; er macht es auch wahrscheinlich, dass Suidas durch die anführung des Isidorus am schlusse seiner mittheilung über Hypatia nur einen beweis dafür liefern wollte, dass das volk von Alexandria, trotz seiner wuth auf die philosophen und trotz seiner erinnerung an den mord der Hypatia, ihn doch hoch schätzte, und dass dann später, durch die ungeschickte verbindung verleitet, ein abschreiber die worte: "sie war das weib des philosophen Isidorus" wie zur erklärung einschob. -

```
84) Ep. 4, 16.
```

84) Ep. 4, 16.
85) S die anmerkungen von Jacobs, bd. X, p. 254.
86) Tom. I, p. 344 sqq. Proclus nascitur A. C. CDXII, (Bruck. II, p. 319).
moritur
Marinus succedit Proclo
instituit Isidorum
CDLXXXVI (p. 337).
CDLXXXVII,

obit circiter CDXC.
Isidorus succedit Marino docetque Athenis abit Alexandriam CDXCIV.

florent his temporibus sub Justiniano Eulalius

Damascius, Simplicius DXXX, (p. 350). Isidorus cum Platonicis in Persiam abiens redit CDXXXIII. Jam si ponamus, eo ipso sui reditus anno centenarium Isidorum obiisse, non potest tamen natalis eius contigisse ante A. C. CDXXXIV.

Ein trauriges ende war der frau vorbehalten, die Alexandria so grossen ruhm verliehen hatte, ein tod durch mörderhand, welcher der kirche und ihren dienern nicht geringen hass zuzog, da nicht nur geistliche bei dem verbrechen betheiligt waren, sondern auch die urheberschaft dem Cyrillus, dem bischofe von Alexandria zugeschoben wurde. "Einst traf es sich, erzählt Suidas nach Damascius 87), dass Cyrillus, der bischof der entgegenstehenden secte (d. h. der christlichen gemeinde 88) am hause der Hypatia vorbeiging und an den thüren ein grosses gedränge sah von pferden und menschen, gehenden, kommenden und stehenbleibenden. Auf die frage, was die menge zu bedeuten habe und wesshalb der lärm vor dem hause sei, hörte er von seinem gefolge, dass die philosophin Hypatia jetzt vortrage und dass dieses ihr haus sei. Als er dies nun erfahren, da soll es ihn so gewurmt haben in seiner seele, dass er sogleich ihr den mord ersann, der der gottloseste ist von allen 89). Denn da sie nach ihrer gewohnheit heraustrat, stürzte eine rotte bestialischer menschen auf sie zu, wie ächte frevler, die weder von der götter rache noch von der menschen ahndung wissen 90), tödten die philosophin und bringen so über ihre vaterstadt den verruchtesten frevel und die grösste schmach. Und der kaiser hätte darüber wohl gezürnt, wenn nicht Aedesius bestochen worden wäre. Er nahm die strafe von den mördern, aber zog sie auf sich und sein geschlecht; sein enkel erfüllte das gericht". Und an einer andern stelle 91) sagt Suidas üher die art und den grund des mordes noch folgendes: "sie wurde von den Alexandrinern zerrissen, ihr körper misshandelt und durch die stadt verstreut. Dieses erlitt sie in folge des neides auf sie und wegen ihrer hervorragenden weisheit, vorzüglich in der astronomie, wie die einen sagen durch Cyrillus, wie die andern sagen, durch die angeborene verwegenheit der Alexandriner und ihre neigung zum aufruhr 92). Denn schon mehreren, auch von ihren bischöfen, hatten sie solches gethan, wie dem Georgius und Proterius.

<sup>87)</sup> II, 2. p. 1315 Bernh. 88) ἀντικειμένη αίρεσις.

<sup>89)</sup> Μαθόντα δη ούτω δηχθηναι την ψυχην, ώστε φόνον αὐτη ταχέως έπιβουλεύσαι, πάντων φόνων άνοσιώτατον.

<sup>90)</sup> ώς άληθώς σχέτλιοι, οὕτε θεῶν ὅπιν εἰδότες οὕτ' ἀνθοώπων νέμεσιν. cf. Hesiod. Op. et D. 187.
91) II, 2 p. 1313 Bernh.

<sup>92)</sup> διά τὸ έμφυτον τῶν 'Αλεξανδρέων θράσος καὶ στασιώδες.

Wir übersehen sogleich die mängel dieses berichtes. In dem zuerst angeführten theile wird der bischof Cyrillus ausdrücklich und ausschliesslich des mordes beschuldigt, und doch giebt Suidas an der andern stelle auch als mögliche veranlassung des mordes die angeborene wildheit der Alexandriner an. Aber er schweigt über den eigentlichen grund des frevels. Es lässt sich ja doch nicht annehmen, dass der pöbel von Alexandria Hypatia ermordet habe wegen ihrer astronomischen kenntnisse, noch weniger der neid auf diese ihre wissenschaft den Cyrillus zu einem solchen verbrechen bewogen habe. Auch leidet der bericht noch an der unwahrscheinlichkeit, dass Cyrillus bis zu dem tage, an welchem er den mord beschloss, nichts von der Hypatia gewusst habe, wenigstens nicht wusste, wo Hypatia lehrte und dass ihre vorlesungen stark besucht würden. Und doch lehrte sie seit einer reihe von wenigstens zwanzig jahren öffentlich in Alexandria, sie war der mittelpunkt einer gelehrten gesellschaft, der nicht nur heiden angehörten und Cyrillus war seit langen jahren in Alexandria, seit drei jahren bischof und bei der art, in welcher er sich um alles bekümmerte und in alles einzugreifen suchte, gewiss auch über alles, was in Alexandria geschah, gut unterrichtet.

Es ist uns zum guten glücke über den schmählichen mord der bericht des Socrates Scholasticus erhalten, welcher auch auf die tiefer liegenden ursachen ein licht wirft, indem er uns einen einblick in die zustände in Alexandria zu jener zeit eröffnet, zustände, deren verwirrung hauptsächlich durch die übergriffe der geistlichkeit und vor allen des Cyrillus hervorgerufen waren.

Zu der zeit, in welcher Cyrillus dem Theophilus auf dem bischöflichen stuble von Alexandria folgte 95), war in Alexandria als kaiserlicher präfect (praefectus augustalis) Orestes, ein mann, über den uns die verschiedensten urtheile hinterlassen sind. Soviel jedoch geht aus allem hervor, dass, wenn Cyrillus anmaassend und herrschsüchtig war und kein mittel verschmähete, seine macht und seinen einfluss in Alexandria und in Constantinopel zu steigern, namentlich auch in weltlichen dingen mitzureden, dass auch Orestes den gelüsten des priesters mit aller strenge entge-

<sup>93)</sup> Socr. VII, 7. Theophilus starb am 15. Oct. 412 unter dem 9. consulate des Honorius und 5. des Theodosius (Cassiod, Chronic. p. 1360 ed. Aurel. Allobr. 1609, 8); in einem über die nachfolge entstandenen aufruhr schwang sich Cyrillus auf den bischöflichen stuhl und begann sogleich über seine priesterliche gewalt hinauszugehen.

gentrat, und um so eifersüchtiger auf die festhaltung seiner autorität hielt, als er, selbst aus einer heidnischen familie stammend und, obwohl getauft, doch vorwiegend mit gebildeten heiden verkehrend, in der person des Cyrillus zugleich die übergriffe des christenthums zurückwies. Trat Cyrillus mit seiner macht als höchste geistliche person in Alexandria auf, so wusste dagegen Orestes stets seine würde als präfect zur geltung zu bringen.

Das zerwürfniss der beiden machthaber scheint bald auch zu heftigen auftritten in den strassen von Alexandria geführt zu haben. Cyrillus scheute sich nicht, den anordnungen des Orestes offenen trotz entgegen zu setzen, indem er sich dabei auf den ihm ergebenen theil des pöbels, namentlich auch auf die sogenannten Parabolaner stützte, welchen Orestes seine leute, verstärkt durch die in Alexandria sehr zahlreiche judenschaft entgegenstellte. Namentlich scheinen an den sabbathen öfters blutige conflicte stattgehabt zu haben. Es war in Alexandria sitte, dass an diesem tage die öffentlichen tänzer - und pantomimen aufführungen stattfanden, welche die obrigkeit, wenn auch nicht mehr einrichtete, doch gestattete. Während es nun für die christen nicht für wohlanständig galt, diesen aufführungen an dem beiligen tage beizuwohnen 9+), erschienen stets die Juden in grosser menge. Die vorübergehenden christen wurden verspottet, diese blieben die antwort auch nicht schuldig und so waren die händel fertig. Vergebens hatte Orestes frieden zu stiften gesucht, kein theil wollte sich beruhigen 95).

Eines tages hält Orestes in dem theater die politeia ab, eine versammlung, in welcher die öffentlichen anordnungen erlassen werden <sup>96</sup>); auch viele anhänger des Cyrillus sind zugegen, um die bestimmungen des präfecten kennen zu lernen. Unter diesen befindet sich ein gewisser Hierax, ein schulmeister <sup>97</sup>), einer der glühendsten anhänger des Cyrillus, welcher in dessen versammlungen und vorträgen das beifallsklatschen anzuregen sich gar ange-

<sup>94)</sup> Schon 401 beschloss das concil zu Carthago, um verlegung des spiele auf einen anderen tag einzukommen; 425 wurde die veranstaltung öffentlicher spiele und aufführungen an sonn- und festtagen verboten. S. Neander, kirchengesch. II, 2 p. 641, 642.

<sup>95)</sup> Cf. Socrates VII, 13.

<sup>96)</sup> Οὕτω ὀνομάζειν εἰώθασιν τὰς δημοτικὰς διατυπώσεις. Socr. 97) Γοαμμάτων τῶν πεζῶν διδάσκαλος Socr., puerilium literarum doctor Cass. hist. trip.

legen sein liess 98). Kaum erblicken die Juden den Hierax, so erhebt sich ein geschrei, er sei in die versammlung nur gekommen, um aufruhr unter das volk zu bringen. Orestes, welchem die beobachtung seiner massregeln durch Cyrillus besonders zuwider war, befiehlt in seiner aufregung, den Hierax zu ergreifen und zu foltern. Cyrillus, sobald er diess erfahren, beruft die vorsteher der judenschaft und bedroht sie hart, für den fall, dass die bewegungen gegen die Christen nicht aufhören. Sogleich erhebt sich die judenschaft von neuem. Es wird ein nächtlicher kampf gegen die Christen verabredet, bei welchem die Juden sich an ringen von palmrinde erkennen wollen. In der nacht ertönt das geschrei, die Alexanderkirche brenne. Die Christen stürzen aus den häusern, werden aber von den Juden sogleich niederge-Am anderen morgen zieht Cyrillus mit einer ungeheuemetzelt. ren menge volkes an die jüdischen synagogen, entreisstadiese den Juden, vertreibt diese aus der stadt und erlaubt seiner schaar, die besitzthümer derselben zu plündern und zu rauben. Orestes, schwer erzürnt über diese gewaltthat des bischofs, welche seine stadt so vieler einwohner beraubte, berichtet sogleich an den kaiser. Auch Cyrillus berichtet seinerseits über die vorfälle nach Constantinopel; zu gleicher zeit aber bietet er dem Orestes durch dritte personen versöhnung an, gezwungen durch die Alexandriner, wie Socrates sagt. Orestes, welcher wohl einsah, dass er nicht mit Cyrillus zusammen in Alexandrien sein könne, wies die versöhnung zurück, auch als Cyrillus es versuchte, ihn durch hinweisung auf das evangelium zu beruhigen. Orestes war entschlossen, den kampf mit dem bischofe durchzufechten, wenn ihn auch der hof von Constantinopel im stiche liess.

Schon die vorgänger des Cyrillus, namentlich Theophilus <sup>99</sup>), hatten bei passender gelegenheit eine stütze gefunden an den mönchen, welche theils in, theils um Alexandria in grosser menge wohnten. Schon bei mehr als einer gelegenheit hatten die bewaffneten schaaren aus den klöstern auf den bergen von Nitria einen strassenkampf in Alexandria zu gunsten der bischöfe entschieden <sup>100</sup>). Auch jetzt hatten die mönche von Nitria den lauf

<sup>98)</sup> Ueber diese art von claque in den kirchen s. Neander II, 2, p. 677 f. 99) Cf. Socr. VII, 14.

<sup>100)</sup> Wie man schon damals in Alexandria über die mönche dachte, zeigt eine stelle bei Eunapius in Aedes. I, p. 43. Boisson., die Par-

der welt nicht aus den augen gelassen. Kaum waren ihnen die erzählten vorfälle zu ohren gekommen, so stürmt eine schaar von ungefähr 500 in die stadt und lauert dem Orestes auf. Als er eines tages ausfährt, stürzen sie auf ihn los, schimpfen ihn "mörder! heide!" und misshandeln ihn. Orestes, sogleich vermuthend, dass Cyrillus der urheber dieses überfalles sei, ruft vergebens laut aus, er sei ein christ und in Constantinopel vom bischofe Atticus getauft. Die mönche beachten dies nicht und einer, namens Ammonius, verwundet den Orestes durch einen steinwurf so am kopfe, dass er ganz mit blut bedeckt ist und seine begleiter, um ähnlichen würfen zu entgehen, sich verbergen. Orestes wäre verloren gewesen, wenn nicht das herbeieilende volk die mönche verjagt hätte. Ammonius selbst wird ergriffen und vor den präfecten gebracht, welcher ihn öffentlich den gesetzlichen bestimmungen gemäss foltern lässt. Ammonius stirbt auf der folter. Orestes verfehlt nicht, sogleich einen bericht über die ereignisse nach Constantinopel zu schicken, wie denn auch Cyrillus einen gegenbericht nicht unterlässt 101). Aber er lässt sich auch nicht nur den leichnam des Ammonius ausliefern, und bestattet ihn in einer kirche, sondern geht soweit, ihm öffentlich statt seines namens Ammonius den namen Thaumasius, der wunderbare, beizulegen, ja sogar anzuordnen, dass der gefallene als märtyrer verehrt In einer öffentlichen rede in der kirche preist er die seelengrösse des mannes, der für die frömmigkeit in den kampf und den tod gegangen sei. Dieser übertriebene eifer erregte den unwillen aller verständigen, auch der christen; Cyrillus selbst suchte, im gefühle seines unrechtes, die sache bald zu unterdrücken und vergessen zu machen. Natürlich war das verhältniss zwischen ihm und Orestes gespannter als jemals.

Orestes stand in sehr befreundetem verhältnisse zu Hypatia 102), mit welcher er so häufig zusammenkam, dass der christliche pöbel zu der annahme gebracht werden konnte, sie sei das hinderniss einer versöhnung des Cyrillus und Orestes. Daher verabreden sich einige leute von heftiger gemüthsart, an deren spithey s. a. o. p. 102 anführt: ΕΙτα ἐπειεζήγον τοῖς ἱεροῖς τόποις (es ist die rede vom Serapeion, welches 389 n. Chr. eine christliche kirche wurde) τοὺς καλουμένους μονάχους, ἀνθομάτους μὲν κατὰ τὸ εἰθος, ὁ δὲ βίος αὐτοῖς συώθης. Socrates VII, 14 sagt, die mönche von Nitria hätten ein ἐνθερμον ηρόνημα gehabt.

101) ἀλλὰ και Κυθειλος τὰ ἐναντία ἐγνωριζε βασιλεί Socr. VII, 14.

<sup>102)</sup> Socr. VII, 15.

tze ein gewisser Petrus, ein vorleser 105) (ἀναγτώστης) steht, und lauern der irgendwoher nach hause zurückkehrenden philosophin auf. Man reisst sie vom wagen und schleppt sie zu der kirche Kaisarion 104); dort wird sie ihrer kleider beraubt und mit scherben getödtet 105). Der leichnam wird gliedweise in stücken gerissen, die blutigen glieder auf den sogenannten Kinaron 106) geschleppt und dort verbrannt. "Und diess, setzt Socrates hinzu, brachte dem Cyrillus und der alexandrinischen kirche nicht geringen vorwurf. Denn denen, welche auf Christi wegen gehen, sind fremd mord und kampf und was dem ähnlich ist. Dieses geschah im vierten jahre des bisthums des Cyrillus, da Honorius zum zehnten und Theodosius zum sechsten male consuln waren, im monat märz zur zeit der fasten" 107).

Mit dieser erzählung des Socrates, welchen wir für einen um so glaubwürdigeren zeugen halten dürfen, als er selbst nicht nur christ, sondern auch homousianer war, stimmen im allgemeinen die mittheilungen der anderen quellen überein. Johannes Malala 108) erzählt nur, indem er die einzelheiten des mordes übergeht, dass die Alexandriner den leichnam der unglücklichen frau auf einem haufen zusammengelesenen reisigs verbrannt haben, setzt aber ausdrücklich hinzu, dass sie vorher vom bischofe sich dazu erlaubniss erbeten haben. Philostorgius 109) hingegen giebt nur das zerreissen und nicht auch das verbrennen des leichnams an;

103) Ueber diese vorleser, welche sonntäglich die bibelabschnitte

vortrugen s. Neander II, 1, p. 331. p. 322. 11, 2, p. 679. 104) Cf. Athanasius epist. ad Solitarios p. 860 und H. Valesius

zu Socrates an unserer stelie.

105) Octodicos sagt Socrates. Da das Kaisarion nahe am meeresstrande lag, so ist die übersetzung "muschelschalen" wohl richtiger. Gibbon, übers. von Sporschil. Lpz. 1837. p. 1667 sagt: "mit schaifen austernschalen wurde das fleisch von den knochen geschabt und ihre zuckenden gliedmassen den flammen überliefert". Diese übertreibung ist unnöthig; die sache selbst ist schon grässlich genug. Fleury, hist. eccl. Caen 1781. IV, 23. 25. p. 129 sagt: la tuèrent à coups de pots cassés.

106) Was für ein ort der Κυναρών gewesen ist und wo gelegen, ist vollständig unbekannt. Jedenfalls ist derselbe aber nicht weit vom Kaisarion, also wohl auch im stadttheile Bruchion zu suchen.
107) Wörtlich dasselbe bei Nicephor. Call. hist. eccl. XIV, 16.

108) Ioh. Malala, hist. chron. II, p. 60 ed. Oxon.: κατ' έκεινον τον καιρον παβόησίαν λαβόντες ύπο τον Έπεισκόπου οι 'Αλεξανθρείς έκαυσαν φωγάνοις αὐθεντήσαντες Υπάτειαν την περιβόητον φιλόσοφον, περί ής μεγάλα έφέρετο.

109) Philostorg. Cappad. (ed. Jacob. Gothofredus. Genev. 1643) hist. eccl. VIII, 9: λέγει δὲ ὁ δυσσεβής, Θεοδοσίου τοῦ νέου βασιλεύοντος διασπασθῆναι τὸ γύναιον ὑπὸ τῶν τὸ ὁμούσιον πρεσβευόντων. wenn er auch den namen des Cyrillus nicht nennt, so bezeichnet er ihn doch deutlich genug durch die angabe, die vorsteher der homousianischen gemeinde hätten Hypatia ermordet. Da Philostorgius Arianer, also ein gegner des Cyrillus war, so wirft ihm Photius  $^{110}$ ) parteilichkeit und unwahrheit vor und belegt ihn sogar mit dem schimpfnamen: "der gottlose" ( $\acute{o}$   $\delta v \sigma \sigma \epsilon \beta \acute{\eta} \epsilon$ ). Hesychius erzählt nur, dass Hypatia in Alexandria zerrissen und die traurigen reste in der ganzen stadt verstreut seien; diess sei geschehen wegen ihrer hervorragenden weisheit, besonders in bezug auf die astronomie  $^{111}$ ).

Während also Damascius bei Suidas den Cyrillus direct des mordes beschuldigt, wirft Philostorgius wenigstens der partei des bischofs die mordthat vor und selbst Socrates, welcher nicht leicht etwas schreibt, wodurch die rechtgläubige kirche beleidigt werden könnte, kann nicht umhin, durch eine umschreibung erkennen zu lassen, dass er den Cyrillus für den intelligenten urheber des mordes halte. Er sagt, dass dem Cyrillus und der kirche die schnöde that sogleich zum vorwurfe gemacht worden sei, ohne die grundlosigkeit dieses vorwurfes zu berühren; auch erzählt er wie Nicephorus, dass ein geistlicher, wenn auch nur des niedrigsten ranges, der vorleser Petrus, an der spitze des mörderhaufens gestanden habe 112). Für die unschuld des Cyrillus spricht ausser der ansicht des Photius, welche sich in der fassung der worte des Philostorgius bei ihm kund giebt, nur das stillschweigen des Hesychius und des Theophanes 115) über den urheber des mordes.

Ueber die schuld oder nichtschuld des bischofs ist von den späteren historikern heftig gestritten worden; Toland beschuldigt

<sup>110)</sup> Bibl. cod. 40 p. 8 Bekker. ἱστορεῖ τἀναντία σχεθὸν ἄπασι τοῖς ἐκκλησιαστικοῖς. — ibid. ἔστι δὲ ὁ ἀνὴρ ψευδολόγος τε καὶ οὐδὲ μυθολογίας ἀπεχόμενος.

<sup>111)</sup> Hes. Mil. περί σοφών ε. τ. Υπατία. διεσπάσθη ύπο 'Αλεξανδρέων, και το σώμα αὐτῆς Ενυβρισθέν, καθ' όλης τῆς πόλεως διεσπάρη. Τοῦτο δὲ πέπονθε διὰ τὴν ὑπερβάλλουσαν σοφίαν καὶ μάλιστα εἰς τὰ περὶ τῆς ἀστρονομίας.

<sup>112)</sup> In Alexandria konnten jedoch zu den anagnosten und kirchensängern (ἀναβολείς) auch katechumenen (ungetaufte) genommen werden, s. Socr. V, 22 und Neander, kirchengesch. II, 2 p. 686—689. 694. II. 1 p. 381.

<sup>694.</sup> Π, 1 p. 381.
113) Theoph. Chronogr. ed. Classen. Bonn. 1839. I, p. 128. Τούτω τῷ ἐτεὶ Υπατείαν τὴν φελόσοφον θυγατέρα θέωνος τοῦ φελοσόφου βιαίω θανάτω τυτε ἀνείλον.

den Cyrillus ganz entschieden, wie er ja grade den mord der Hypatia dazu benutzt, die unheiligkeit des alexandrinischen bischofs darzuthun; Gottfried Arnold in seiner kirchen - und ketzergeschichte ist ganz derselben ansicht 114). "Aber der mordgeist, schreibt er, ruhete nicht, durch diesen blutgierigen bischof oder superintendenten mehr unheil anzurichten". - ,, Diese unmenschliche, geschweige unchristliche that machte dem Cyrillo folgends auch bei nur vernünftigen leuten einen bösen nachklang, weil er doch an allen diesen himmelschreienden sünden schuld war, und sie auch nicht abthat oder straffte". Ganz anders stellt sich Wernsdorf in seinen oft erwähnten vier dissertationen über Hypatia zu der frage. Er geht von der vorgefassten meinung aus, dass Cyrillus ganz unschuldig sei an dem morde der philosophin; diese ansicht sucht er theils durch eine sämmtliche quellen als unglaubwürdig darstellende kritik derselben zu befestigen, theils durch positive beschuldigung anderer, namentlich des Orestes 115). Die einzige quelle, welche Wernsdorf als unglaubwürdig oder parteiisch darzustellen nicht im stande ist, ist Socrates; aber aus dessen worten folgt seiner ansicht nach nicht nur nichts gegen den bischof, sondern Socrates muss sogar bei ihm den Orestes anklagen und Cyrillus vertheidigen helfen (III, 7). Der hass des Orestes gegen den bischof ist die quelle des unglücks (IV, 2); nur aus opposition gegen Cyrillus behandelt der präfect die Juden zu milde (IV, 3); ungerechter weise und nur um den bischof recht empfindlich zu kränken lässt er den Hierax foltern (IV, 5); die wiederholt angebotene versöhnung und freundschaft mit dem geistlichen weist der kaiserliche beamte zurück; dadurch macht er seine sache noch vollends schlecht (IV. 6). Cyrillus, von dem präfecten schnöde hehandelt, vertreibt die Juden aus einer art von nothwehr, also mit vollstem rechte, wenn auch nicht kraft seines amtes (IV, 5). Dass die mönche von Nitria durch den bischof auf Orestes gehetzt seien, ist wenigstens nicht zu beweisen (IV, 7); nur die feierliche heiligsprechung des märtyrers Ammonius-Thaumasius ist ein fehler. Aber auch diesen weiss der eifrige

<sup>114)</sup> I, 5. III, 11. p. 245 der ausgabe von 1729.

<sup>115)</sup> Cf. Diss. de Hypatia, philosopha Alexandrina, speciatim de eius caede; Diss. III. de causis caedis Hypatiae; Diss. IV. de Cyrillo episcopo in caussa tumultus alexandrini caedisque Hypatiae contra Gothofredum Arnoldum et Joannem Tolandum defenso.

vertheidiger zu entschuldigen; nicht der bischof macht sich desselben schuldig, sondern das ganze jahrhundert, welchem dergleichen dinge nun einmal eigenthümlich sind (IV, 8). Wie bei allen misshelligkeiten mit Orestes auf den bischof nicht die geringste schuld fällt, so ist er auch an dem morde der Hypatia durchaus unschuldig; wusste er doch gar nicht einmal wo sie wohnte (IV, 9); die philosophin ist gefallen durch die wuth des volkes, welches sie beschuldigte, astrologie und zauberei mit Orestes zu trei-Desshalb verbrennt auch schliesslich das volk die blutigen glieder der hexe (IV, 10. 11. III, 6). Vielleicht hoffte das volk auf die milde des bischofs (III, 9), die es kannte. Dass den Cyrillus kein vorwurf treffen kann, beweist der umstand, dass keiner der gleichzeitigen kirchenschriftsteller ihn des mordes anklagt, (freilich hat auch keiner die vorfälle in Alexandria erzählt!); dass auch Euoptius, der bruder des Synesius, mit Cyrillus befreundet war 116); würde ja doch Cyrillus auch die heiligkeit der fastenzeit respectirt haben (IV, 12). Noch eifriger als Wernsdorf sucht der P. Desmolets in seinem aufsatze über Hypatia alle vorwürfe gegen den bischof zurückzuweisen 117). Nach ihm haben nur die protestanten den Cyrillus so schändlich verläumdet, jeder rechtgläubige muss auch an seine unschuld glauben. Das zeugniss des Socrates, das des Nicephorus Callistus und des Philostorgius beweist nichts gegen ihn; Damascius aber ist als heide vollständig unglaubwürdig. Toland sucht zwar die betheiligung des Cyrillus zu beweisen, aber ist nicht Toland ebenso gut als ein beide? Es ist für Cyrillus ein ruhm, dass ein mensch wie Toland gegen ihn schreibt! - Diese art von vertheidigung hilft uns freilich nicht viel.

<sup>1(6)</sup> Ueber diesen dem Synesius sehr unähnlichen bruder s. Neander, Kirchengeschichte II, 3. p. 1003.

<sup>117)</sup> Continuation des Mémoires de Littérature et d'Histoire par le P. Desmolets. Paris 1749. V., p. 138—187: Dissertation sur Hypacie, où l'on justifie Saint Cyrille d'Alexandrie sur la mort de cette Scavante. Es ist ein brief an eine mademoiselle vom 27 juin 1727, in welchem der pater das leben der Hypatia, so weit er es kennt, erzählt. Eine menge von unrichtigkeiten und plattheiten laufen bei der erzählung unter; die reise nach Athen wird als sicher angenommen, Ammonius Saccas zum schüber der Hypatia gemacht! Dass Synesius noch als christ mit seiner heidnischen lehrerin verkehrt, ist ein verbrechen für einen bischof (p. 149). Sehr breit wird die geschichte mit den §άzη ausgeführt (p. 15, anm. 2). Das ganze schriftehen macht den eindruck, als ob es nur geschrieben sei, um bei der jungen dame,

Wenn wir so directer und vollständig glaubwürdiger nachrichten über die schuld oder nichtschuld des Cyrillus entbehren müssen, um so mehr, als wir über die auf die erwähnten unruhen folgende zeit und das auftreten des Cyrillus in derselben keine kunde haben, so ist uns doch ein, wenn auch schwacher, anhalt zur beurtheilung der verhältnisse in dem verfahren der behörden nach dem tode Hypatia's gegeben. Wir sehen aus der art, wie man in Constantinopel sich zu der sache stellte, dass man nicht geneigt war, den bischof von der hauptschuld an den differenzen mit dem kaiserlichen präfecten Orestes und den daraus entsprungenen unruhen frei zu sprechen, wenn man auch ihn direct als urheber derselben zu bezeichnen nicht wagen durfte.

Bald nach dem morde der Hypatia hatte Orestes der regierung in Constantinopel durch seinen vorgesetzten, den präfectus prätorius des orientes, Monaxius bericht erstattet; zugleich war aber von Alexandria aus direct eine gesandtschaft nach Constantinopel gegangen, um dort vorzubauen und die schuld der gestörten verhältnisse auf den kaiserlichen beamten selbst zu schieben. Ueber die art der gesandtschaft, die theilnehmenden personen und ihre speciellen aufträge wissen wir nichts, auch durchaus nicht, was der kaiser sogleich geantwortet oder angeordnet haben mag. Nur eine mittheilung des Damascius bei Suidas giebt uns anhalt zu einer vermuthung über das verfahren der regierung. dort, der kaiser würde wohl gezürnt haben, wenn nicht Aedesius bestochen worden wäre 118). Wer dieser Aedesius gewesen, ist nicht zu ermitteln; ein brief des Isidorus Pelusiota, welchen Wernsdorf abdruckt, ist an einen Aedesius gerichtet, der sich entweder im staatsdienste befand oder sich doch wenigstens viel um öffentliche angelegenheiten bekümmerte. Dieser brief an den Aideolog πολιτευόμενος ist zu allgemein gehalten, als dass sich mit sicherheit behaupten liesse, er beziehe sich auf die in rede stehenden verhältnisse, wenn auch eine solche beziehung nicht zu gewagt

an welche es gerichtet ist, jeden eindruck des Toland'schen aussatzes zu verwischen, welchen sie vielleicht gelesen hatte.

<sup>118)</sup> Wernsdorf (Diss. II, §. 7) übersetzt: imperator graviter hoc tulisset, nisi Aedesius dona dedisset, er las also ἐδωρήθη statt ἐδωροδο-κήθη. Dadurch wird seine ganze auffassung der sache falsch; Aedesius wird bei ihm zu einem Alexandriner, welcher bei den unruhen selbst betheiligt ist und die strafe durch bestechung von regierungsbeannten abzuwenden wusste.

erscheint 119); da aber Isidorus aus Pelusium ein zeitgenosse der Hypatia ist, so ist es in hohem grade wahrscheinlich, dass der von Suidas genannte Aedesius derselbe ist mit dem, an welchen Isidorus schreibt. Nehmen wir diese identität als richtig an, so drängt sich bei berücksichtigung des epithetons πολιτενόμετος und der worte des Suidas die vermuthung auf, dass Aedesius, welcher entweder in Alexandria selbst oder, was wahrscheinlicher ist, in Constantinopel beamter war, von der regierung den auftrag erhalten habe, als unparteiischer die angelegenheit zu untersuchen, dass er jedoch bestochen wurde 120) und dass nun in folge seines berichtes die eigentlichen urheber des mordes straflos ausgingen. Vielleicht scheute sich der kaiserliche hof auch, den kampf mit Cyrillus und seiner mächtigen partei aufzunehmen.

Wenn nun aber auch eine bestrafung der aufrührer und mörder in Alexandria unterblieb, so erliess doch die regierung, vielleicht in folge des berichtes des Aedesius einige verordnungen, durch welche sie derartige ungehörigkeiten und übergriffe von seiten der geistlichen und ihrer partei abzustellen suchte. Dass die beiden gesetze, welche uns in dem gesetzbuche des Theodosius aufbewahrt sind, erst anderthalb jahre nach dem morde der Hypatia erlassen werden, ist eine stütze für die so eben ausgesprochene vermuthung über Aedesius; nur durch die annahme, dass nach den berichten des Orestes und der gesandtschaft ein commissarius der regierung in Alexandria selbst den thatbestand untersuchte und dass dann erst auf mittel zur abhülfe gedacht wurde, ist die lange frist zu erklären.

Die eine der beiden regierungsverordnungen ist vom 5. october 416 121), gerichtet an Monaxius, den kaiserlichen präfecten des orients, den vorgesetzten des Orestes. In derselben wird be-

<sup>119)</sup> Isidor. Pelus. Epist. lib. V, ep. 14: Αλδεσίω πολιτευομένω. Επειδή θυμώ μεν αναπιομένω συναπτεται πολεμος, σβεννυμένω δε οὐ σβέν-

κπειση θυμφ μεν άναπισμένω συναπεται ποιεμος, σρεννυμένω δε οῦ σβένννται, μηθέποιε σαυτόν εἰς πολέμους ξιβαλλε χαλεποὺς καὶ μάλιστα, όταν μηθέ πεψ εὐσεβείας ἢ ἀψετῆς ὁ λόγος ἢ. ἐν γαφ ταύταις χυεία ξως αἴματος ἀγωνίζεσθαι μήτε ἐκείνην μήτε ταύτην προθιθόντα.

120) Dass dem Cyrillus eine solche bestechung wohl zugetraut werden darf, beweist Isidor. Pelus. ep. lib. II, ep. 127, wo ihm vorgeworfen wird, er verkaufe bisthümer an ganz unwürdige menschen für geld. Ueber den charakter des bischofs vergleiche auch Neander, bischogensch II. 2, 2,066 ff. kirchengesch. II, 3, p. 966 ff.

<sup>121)</sup> Codex Theodosianus (ed. Cuiac. Paris. 1586 fol.), lib. XII, tit. XII, de legatis et decretis legationum, lex XV. dat. III Non. Oct. Constantinop. Theod. A. VII. et Palludio coss. (pag. 409).

stimmt, dass gesandtschaften an den kaiser nicht mehr wie bisher ohne erlaubniss der kaiserlichen beamten abgeschickt werden sollen, sondern dass folgender modus beobachtet werden soll. Wird irgendwo eine gesandtschaft beabsichtigt oder vorbereitet, so sollen sämmtliche bei der entsendung betheiligte vorber bei dem präfectus augustalis ihre wünsche schriftlich und mit namensunterschrift bekräftigt darlegen; dieser wird danach einen bericht an den vorgesetzten praefectus praetorius (Monaxius) machen, welcher nach der sorgfältigen prüfung der sachlage entscheiden wird, ob die gesandtschaft kommen darf oder nicht. — Durch diese verordnung wurde der gegenpartei des Orestes ein harter schlag versetzt; es leuchtet ein, dass alle verbindung des Cyrillus mit dem hofe, wenigstens öffentlich, abgeschnitten wurde; vielleicht wollte man in Constantinopel selbst jeden directen einfluss des bischofs auf den kaiser unmöglich machen.

Tiefer noch wurde die macht des klerus von Alexandria angegriffen durch die zweite, in derselben zeit mit der oben erwähnten erlassene kaiserliche verordnung vom 29. september 416 über die Parabolaner. Auch diese verfügung ist gerichtet an Monaxius; auch in dieser wird die gesandtschaft von Alexandria als ungehörig bezeichnet; während aber durch jene verfügung das unwesen der gesandtschaften beseitigt werden sollte, so sollte diese dem übelstande ein ende machen, dass der bischof und überhaupt die geistlichkeit von Alexandria einen bestimmten pöbelhaufen zu ihrer verfügung hatten, auf welchen sich stützend sie der weltlichen obrigkeit thätlichen widerstand leisten konnten. Es hatten sich nämlich die priester in Alexandria ausser in den mönchen von Nitria noch aus dem hauptstädtischen pöbel selbst eine vollständig organisirte hülfstruppe gebildet, welche unter dem namen der Parabolaner bekannt geworden ist. Das wort hatte in früherer zeit eine ganz bestimmte bedeutung als standesbezeichnung noch nicht gehabt. Παράβολοι, "wagehälse", nannte man wohl die leute, die sich dazu hergaben oder hergeben mussten, durch gefechte mit wilden thieren das volk zu unterhalten 122). Doch war das wort nicht eigentlich ein name für diese menschenklasse. Als nun das christenthum in Alexandria einen überraschend schnellen erfolg hatte und mehr und mehr eingang fand, so dass die dor-

<sup>122)</sup> Cf. Socrates hist. eccl. lib. VII, cap. 22. — Gothofredus ad Cod. Theod. lib. XVI. tit. II. leg. 42.

tige gemeinde bald eine der bedeutendsten wurde, so suchte die priesterschaft auf alle weise ihre ärmeren glaubensgenossen zu unterstützen und namentlich auch durch krankenpflege und andere werke der liebe den geboten des Herrn nachzukommen. sser die gemeinde wurde, desto weniger waren die priester allein im stande, diese pflichten der liebe zu erfüllen; sie umgaben sich mit einer schaar dienender und helfender brüder, und zogen namentlich leute aus den niedersten ständen, welche mancherlei strapatzen ertragen konnten, an sich heran, um die pflege der kranken und die beerdigung der todten zu übernehmen. Auch zu dieser krankenpflege gehörte eine  $\pi\alpha\varrho\alpha\beta\delta\lambda\eta$ , ein auf das spiel setzen des lebens, auch diese leute werden παράβολοι genannt, und bald ist der name "parabolaner" eine ganz bestimmt und feststehende bezeichnung für diesen bestimmten stand 123). Es liegt auf der hand, dass diese schaar für die priesterschaft und namentlich für den bischof eine handfeste schutzwehr bildete und dass es nur auf den bischof ankam, welchen gebrauch er von den fäusten dieser masse, die ihm unbedingt ergeben war, machen wollte, Cyrillus scheint sich in seinen zwistigkeiten mit Orestes und bei der vertreibung der Juden mehrmals der unterstützung dieses haufens. welcher natürlich in dem übrigen theile des pöbels auch noch grossen anhang hatte, bedient zu haben; wenigstens waren sie wohl ebenso in der begleitung jenes schulmeisters Hierax als der mönche von Nitria und des Ammonius-Thaumasius, von welchen wir oben gesprochen haben. Dass auch in dem pöbelhaufen, welchen der lector Petrus führte und welcher die unglückliche tochter Theons zersleischte, parabolanerschaaren gewesen sind, unterliegt wohl keinem zweifel.

Die in rede stehende kaiserliche verordnung 124) vom 29.

<sup>123)</sup> Gibbon, geschichte des verfalles des römischen reiches. (Uebers. von Sporschil) p. 1666 anm. giebt an, die Parabolaner seien gestiftet zur zeit der pest unter Gallienus. Soviel steht wenigstens fest, dass sie bei dieser gelegenheit sich sehr auszeichneten und deshalb viele corporationsrechte bekamen.

<sup>124)</sup> Cod. Theodos. lib. XVI. tit. II, de Episcopis, Ecclesiis et clericis, lex 42. Impp. Honorius et Theodosius AA Monaxio Pf. P. Quis inter caetera Alexandrinae legationis inutilia hoc etiam decretis scriptum est, ut Reverendissimus Episcopus de Alexandrina civitate aliquos non exire [sic; aliquatenus non exiret Cuiac.; aliquo non exiret Gothofr.], quod quidem terrore eorum, qui Parabolani [Parabalani nuncupantur, legationi insertum est, Placet Nostrae Clementiae, ut ni-hil commune Clerici cum publicis actibus vel ad curiam pertinenti-

sept. 416 sucht nun diese macht und den im besitze liegenden reiz zu übergriffen dem klerus von Alexandria gänzlich zu nehmen. Erstens wird nämlich der geistlichkeit jede betheiligung an den öffentlichen aufführungen nicht weniger als an den politischen versammlungen entschieden und ohne bedingung untersagt. Der gesetzgeber dachte bei dieser bestimmung wohl zunächst an die tänzeraufführungen und die politeia des präfectus augustalis Orestes, welcher der schulmeister Hierax beizuwohnen für gut fand und von welcher der anlass hergenommen wurde zu den unerquicklichen streitigkeiten zwischen Orestes und Cyrillus. In dem zweiten paragraphen wird die zahl der parabolaner auf 500 beschränkt, welche zahl also früher jedenfalls bedeutend überschritten war. Drittens sollen unter die parabolaner nur aufgenommen werden notorisch arme, nicht aber bemittelte oder solche, welche eine parabolanerstelle durch kauf erwerben. Es leuchtet ein, dass eine solche bestimmung nicht getroffen werden konnte, wenn nicht der verkauf der stellen und der damit verbundenen vorrechte mannigfache missbräuche und übelstände hervorgerufen hätte. Ueber die ernennung der parabolaner wird viertens bestimmt, dass der praefectus augustalis (Orestes) die namen der candidaten resp. der bereits vorhandenen parabolaner aufschreiben und die liste dem praefectus praetorius des orients (Monaxius) einsenden soll. Kein parabolaner darf fünftens jemals an irgend einen ort kommen, an welchem entweder öffentliche spiele aufgeführt werden oder verwaltungsangelegenheiten bekannt gemacht oder recht gesprochen wird, es sei denn dass ein einzelner in einer privatangelegenheit als kläger oder verklagter vor gericht stehe. Der ganze stand soll vor gericht vertreten werden durch

bus habeant. Praeterea eos, qui Parabolani vocantur, non plus quam quingentos esse praecipimus. Ita ut non divites et qui hunc locum redimant, sed pauperes a Corporatis pro rata Alexandrini populi praebeantur: eorum nominibus Viro Spectabili Pf. Augustali videlicet intimatis et per eum ad vestram Magnitudinem referentes. Quibus neque ad quodlibet spectaculum neque ad Curiae locum neque ad iudicium accedendi licentiam permittimus: nisi forte singuli ob caussas proprias et necessitates iudicem adierint, aliquem lite pulsantes vel ab alio ipsi pulsati: vel in communi totius corporis caussa Syndico ordinato; sub ea definitione, ut si quis eorum haec violaverit, et brevibus Parabolani eximatur et competenti supplicio subiugetur: nec unquam ad eandem sollicitudinem revertatur. Loco autem mortuorum Viro Spectabili Pf. Augustali subrogandi dedimus potestatem sub ea condicione, quae superius designatur. Dat. III. Kal. Oct. Constp. Theod. A. VII. et Palladio Coss.

einen syndicus. Alle diese bestimmungen werden bekräftigt durch die strafandrohungen des sechsten paragraphen; der zuwiderhandelnde soll nicht nur aller vorrechte eines parabolaners verlustig gehen, sondern auch noch der betreffenden gerichtsbehörde zur aburtheilung überwiesen werden; niemals darf er wieder zu derselben beschäftigung zurückkehren. Um der bestimmung über die ernennung der parabolaner noch mehr nachdruck zu geben, wird zum schlusse noch ausdrücklich wiederholt, dass der präfectus augustalis unter oberaufsicht des präfectus prätorius allein befugt und ermächtigt sein soll an die stelle der gestorbenen neue parabolaner zu ernennen.

Wir sehen also, dass, wenn auch die regierung direct gegen die geistlichkeit und speciell gegen den bischof Cyrillus nicht einschreiten mochte, sei es in folge der bestechung ihres commissarius Aedesius, sei es aus furcht vor dem anhange der priesterschaft, sie doch das ihrige zu thun suchte, um ferner ähnlichen tumulten entschieden vorzubeugen. Dass die aus rein kirchlichem interesse gegründete und später wenigstens nur von der geistlichkeit abhängige, nur in ihrem interesse verwendete macht der parabolaner dem einflusse des bischofs vollständig entzogen wurde, und dass die specielle und alleinige aufsicht über dieselbe gerade dem manne übergeben wurde, gegen welchen diese macht bisher vom bischofe am meisten gebraucht worden war, ist ein punkt, der wohl nicht zweifeln lässt, auf welcher seite die regierung trotz aller gesandtschaften und bestechungen die schuld zu erblicken glaubte 125).

Fassen wir nun mit diesen schritten der regierung das zusammen, was uns über die betheiligung des bischofs an den vorgängen in Alexandria, welche zuletzt zu dem tode Hypatia's führen sollten, von den quellen überliefert ist, die directe beschuldigung des Damascius und des Philostorgius, das vollständig glaubwürdige zeugniss des Socrates über den argen tadel, den sich der bischof zugezogen, so dürfen wir uns der ansicht nicht ver-

<sup>125)</sup> Wernsdorf a. a. o. Diss. IV. S. 12 ist der ansicht, das gesetz sei gegeben worden auf bitte des Cyrillus! Wie er sich das möglich gedacht hat, ist nicht einzusehen. — Nach einigen jahren scheint Cyrillus in Constantinopel wieder mehr einfluss gehabt zu haben. Ein gesetz (Cod. Theod. lib. XVI. tit. II. lex 43) vom III Non, febr. Honor. XII et Theod. VIII, AA. coss. erhöht die zahl der parabolaner auf 600 und giebt dem bischofe den alten einfluss auf die ernennung zurück.

schliessen, dass Cyrillus nicht frei war von schwerer schuld. Mag auch Damascius arg übertrieben haben, soviel müssen wir als feststehend betrachten, dass der christliche pöbel, wenn auch nicht gerade zu aufgehetzt vom bischofe und dessen helfern, so doch begünstigt und geschützt und vertrauend auf diesen schutz den grausen mord beging und dass der bischof wegen seiner nachsicht und seiner begünstigung der mörder nicht mit unrecht als der eigentliche urheber der schnöden that von denen angeklagt wird, welche nicht geneigt sind, das unglückliche weib, weil sie heidin ist, zur verdammenswerthen intriguantin zu stempeln.

Es bleibt uns nur noch übrig, die zeit des traurigen ereignisses näher zu bestimmen. Socrates giebt an, Hypatia sei ermordet worden, als Honorius zum zehnten und Theodosius zum sechsten male consul war, im vierten jahre des bisthums des Cyrillus im monat märz zur zeit der fasten. Das jahr, in welches die erwähnten consulate fallen ist 415 n. Chr., Cyrillus ist jedoch erst im jahre 412 bischof von Alexandria geworden, da sein vorgänger Theophilus unter dem neunten consulate des Honorius und dem fünften des Theodosius (412) im october starb 126). Es würde hiernach das jahr des mordes nicht 415, sondern 416 sein. Wernsdorf in seiner zweiten dissertation (§. 8. 9.) sucht diesen widerspruch dadurch zu beseitigen, dass er, festhaltend an dem jahre 416, dem Socrates einen irrthum in bezug auf die consuln unterlegt und also annimmt, dass der mord geschehen sei unter dem siebenten consulate des Theodosius und dem des Palladius. Wernsdorf sucht diese annahme zu stützen, indem er die chronographie des Theophanes herbeizieht und aus dem ziemlich gewaltsam umgestalteten texte das jahr 416 herausbringt (d. h. nach reduction der jahre des Theophanes auf gewöhnliche rech. nung). Für seine ansicht spricht ausserdem noch der umstand, dass die beiden vorher erwähnten gesetze gegeben sind im herbste des jahres 416, also ein und ein halbes jahr nach dem morde, wenn wir diesen in das jahr 415 setzen. Dass aber dieser zeitraum nicht zu lang erscheint, haben wir oben schon berührt (p. 467); es konnten bei der sendung der gesandtschaften nach Constantinopel, den verhandlungen der kaiserlichen präfecten, der untersuchung des Aedesius u. s. w. recht wohl anderthalb jahre ver-

<sup>126)</sup> Socrat. VII, 7.

gehen, ehe die regierung die genannten verfügungen erliess. Gegen die Wernsdorfische hypothese spricht aber noch folgendes. Die zeitangabe des Socrates ist von Nicephorus Callistus aufgenommen worden, ohne dass dieser an dem widerspruche anstoss genommen hatte. Wir dürfen also ohne bedenken annehmen, dass er einen widerspruch gar nicht fand. Auch für uns hebt sich derselbe, wenn wir die bei den Römern übliche art, die jahre der magistrate zu zählen, auch auf die jahre der bischöfe übertragen 127). Dann ist das jahr 412 in der that das erste des Cyrillus, ganz abgesehen davon, dass Cyrillus erst am 18. october bischof wurde, das jahr 413 ist das zweite, also 415 das vierte jahr des bisthums. Den umstand, dass eine handschrift des Socrates das siebente consulat des Theodosius neben dem zehnten des Honorius angiebt, hat auch Wernsdorf nicht zur stütze seiner annahme benutzt; es ist jedenfalls ein schreibfehler.

Also der monat märz des jahres 415 ist die zeit des mordes. Da (nach der Gaussischen regel berechnet) das osterfest dieses jahres auf den 11. April fiel, so lässt sich aus der angabe, dass die that zur fastenzeit geschah, etwas genaueres auf die zeit nicht folgern; fast der ganze monat märz fällt in die 40tägigen fasten 128). Aus der jahreszeit aber, wie Wernsdorf thut 149), die unschuld des bischofs Cyrillus herleiten zu wollen, der ja die fasten respectirt habe, ist sehr kühn. Mit heiliger entrüstung spricht gerade über diese entweihung der heiligen zeit der fromme Isidorus aus Pelusium in einem briefe es aus, "wie die sünde des mordes durch den ort und die zeit noch verruchter werde 150)"; denn zu der sünde des mordes komme noch der fluch für den entweihten ort und die entweihte heilige zeit.

"Auf sich und sein geschlecht zog der kaiser den frevel und

<sup>127)</sup> S. Mommsen, die rechtsfrage zwischen Cäsar und dem senate. Breslau, 1858.

<sup>128)</sup> Socrat. V, 22 p. 286. Die fasten dauerten in Alexandria sechs, in Rom nur vier wochen.

<sup>129)</sup> Diss. IV, §. 12.

<sup>130)</sup> Isid. Pelus. epist. lib. V. ep. 492. — Τὰ αὐτὰ άμαρτήματα καὶ παρὰ τὸν τόπον καὶ παρὰ τὸν καιρον ἀργαλεώτερα γιγνεται. οἰον ὁ φόνος ἐστὶν ἐναγής: ἐὰν δὲ καὶ ἐἰς τόπον ἄγιον τολμηθῆ, ἐναγόστερος γιγνεται. ἐὰν δὲ καὶ ἐν καιρῷ ἀγίω, ἐναγόστατος εἰ τοίνυν αὐτὸς καθ' ἐαυτόν ἐστι χαλεπός, προςλάβοι δὲ καὶ τὴν ἀπὸ τοῦ τόπου καὶ τοῦ καιροῦ προςθήκην, μείζων καὶ ἀργαλεώτερος γίγνεται.

sein enkel büsste den mord <sup>151</sup>)". Diese einfachen worte des Damascius bei Suidas bezeichnen das gefühl, welches der heide über den tod seiner glaubensgenossin und die straflosigkeit ihrer mörder hatte. Mit ihr war der letzte glanz heidnischer wissenschaft erloschen; mit Hypatia's leben wurde auch der letzte rest des museums vernichtet; den ruhm, welcher durch mehr als sechs jahrhunderte die stadt der Ptolemäer geziert hatte, vermochte die christliche wissenschaft der hauptstadt Aegyptens nicht zu erhalten.

131) Valesius zu Socrates führt die greuel des kaiserhauses aus, worauf Damascius sich bezieht. Der pater Desmolets in seiner erwähnten schrift findet es unglaublich, dass gott den mord einer heidin (!) an späteren generationen räche, wie Damascius annehme. Est-ül croiable, que cette mort, quoiqu' iniuste, interessât si fort le ciel, pour qu'il la punit si séverement pendant un tems si long et sur tant de personnes? — Wetzlar.

## Zu Sophoel. Antig. 4.

Οὐδὲν γὰρ οὕτ' ἀλγεινόν, οὕτ' ἄτης ἄτερ, οὕτ' αἰσγρόν, οὕτ' ἄτιμον ἐσθ', —

In dieser stelle sind bekanntlich die worte  $o\tilde{v}\tau'$   $\tilde{\alpha}\tau\eta\varsigma$   $\tilde{\alpha}\tau\epsilon\varrho$  eine crux interpretum. Dass sie zu ändern seien, wird jetzt mit recht angenommen. Dass aber die änderung mit den worten  $\tilde{\alpha}\tau\eta\varsigma$   $\tilde{\alpha}\tau\epsilon\varrho$  vorzunehmen sei, ist schon deshalb durchaus unwahrscheinlich, weil, wie aus dem scholion hervorgeht, schon Didymos diese worte vor augen hatte. Ich meine nun, dass man ohne alle buchstabenänderung abkommen kann. Man schreibe nur  $o\tilde{v}$   $\tau'$   $\tilde{\alpha}\tau\eta\varsigma$   $\tilde{\alpha}\tau\epsilon\varrho$ . Dann entsprechen sich  $o\tilde{v}\tau\epsilon$  —  $\tau\epsilon$  —  $o\tilde{v}\tau\epsilon$  —  $o\tilde{v}\tau\epsilon$ . Ich verweise wegen des sichentsprechens von  $o\tilde{v}\tau\epsilon$  und  $\tau\epsilon$  nur auf die eine ähnliche stelle aus der Antigone selbst, vs. 762 fll.:

οὐ δῆτ' ἔμοιγε, τοῦτο μὴ δόξης ποτέ, οὐθ' ἥδ' ὀλεῖται πλησία, σύ τ' οὐδαμὰ τοὺμὸν προσόψει χρᾶτ' ἐν ὀφθαλμοῖς ὁρῶν.

Οὐκ ἄτης ἄτερ entspricht dem durch den sinn geforderten ἀτηρότ; nur dass dieser begriff durch die ausdrucksweise mit der negation noch stärker hervorgehoben wird.

Göttingen.

F. Wieseler.

## XVI.

## Homerus Latinus.

Zu dem bei August Boeckh's jubileum veranstalteten abdruck des bekannten lateinischen auszugs aus der llias, der unter des Pindarus Thebanus namen geht 1), sollen hier einige nachträge und, was die textesänderungen betrifft, begründungen, soweit sie nötbig schienen, gegeben, ebenso für einige glücklicher weise grösstentheils sich selbst verbessernde operarum errores und versehen verzeihung erbeten werden.

Wenn zunächst a. a. o. p. 10 gesagt wird, es stehe fest, dass schon im dreizehnten jahrhundert der name Pindarus für den verfasser der epitome vorkomme, so bedarf dies einer erweiterung. Derselbe erscheint, was übersehen war, schon im elften. Denn der abt Benzo sagt in der zueignung seiner bücher an kaiser Heinrich den vierten, die also vor 1106 verfasst sind, folgendes (Monum. Germ. Tom. XIII, 599:)

Maro vates Mantuanus, Lucanus et Statius, Pindarus seu Homerus et noster Horatius, Gellius, Quintilianus, comicus Terentius Formidassent regis opus, quo nil excellentius.

Es war also der name schon zwei jahrhunderte früher bekannt. Da nun schwerlich die übrigens jungen handschriften, in denen man ihn gefunden, ihn aus Hugo von Trimberg (a. a. o. p. 10) oder aus Benzo oder sonst woher haben, und da es, falls auch dies der fall ist, nicht wahrscheinlich, dass ihn die autoren des mittelalters erfunden haben, so muss er in einer älteren hand-

<sup>1)</sup> Ueber den auszug aus der Ilias des sogenannten Pindarus Thebanus. Berlin 1857, hei F. Reichardt u. Comp.

schrift überliefert gewesen sein. Nun sind zwei möglichkeiten; entweder er stand im codex archetypus, und ist durch zufall aus einer klasse von handschriften verschwunden: dies wäre denkbar und wir hätten auf diese weise einen umgekehrten Quintus Smyrnaeus. Doch hat unleugbar die andere ansicht eben so viel für sich, dass nämlich durch irgend ein missverständniss etwa der art wie es von Haupt De Carminibus Bucolicis Calpurnii et Nemesiani p. 14 dargelegt wird ein vielleicht schon an sich pseudonymer name in den titel der epitome als name des verfassers gelangte; wobei entweder der rechtmässige verdrängt oder die schrift anonym überliefert sein könnte?). Die entscheidung hierüber wäre nur möglich durch das auffinden einer gewichtigen handschrift, die eine der verschiedenen vermuthungen durch ihre autorität bestätigte.

Dass das gedicht (wenn der ausdruck nicht zu schmeichelhaft) im mittelalter viel gelesen wurde ist a. a. o. p. 11. bemerkt und belegt 3). Von einer abschrift desselben gegen ende des elften jahrhunderts zu Monte Cassino verfertigt erzählt die chronik des klosters (Monum. Germ. IX, 746) mit folgenden worten; historiam Cornelii cum Omero (describi praecepit Desiderius). Es versteht sich, dass hier kein gedanke an des Cornelius Nepos vitae oder gar an den Tacitus ist, sondern dass Dares Phrygius gemeint. Ein ähnliches beispiel giebt Wattenbach zur angeführten stelle. Offenbar waren Dares Phrygius und Homerus Latinus in derselben handschrift, weil beide dem schulge. brauch dienten. - Es wurde also der auszug im mittelalter häusig gelesen und angeführt; meist schlechtweg unter dem titel Homerus 4); und hieraus ergiebt sich, was an der noch jetzt hier und da spukenden nachricht, in der klosterschule zu Paderborn sei im zehnten jahrhundert mit Virgil, Lucan, Statius auch Homer gelesen worden, daran ist. Es ist natürlich nicht Smirnamus vates, wie ihn Theganus Monum. Germ. II, 600 nennt, ge

<sup>2)</sup> Was sonst noch zur erklärung des namens gesagt ist oder sich sagen liesse, s. a. o. p. 10.

<sup>3)</sup> Für das vierzehnte jahrhundert deutet Petrarca in seiner gleich anzuführenden stelle eine allgemeine kenntniss desselben an.

<sup>4)</sup> Petrarka bei Heeren gesch. des studiums der griech. und röm. literatur 1, 289: is qui Homerus vulgo dicitur, alterius, nescio cuius, scholastici opusculum scias, licet ab Homerica lliade sub breviloquio descriptum. Heeren scheint unsern auszug nicht gekannt zu haben; s. den text zur note.

meint, sondern eben sein nacheiferer en miniature. Dasselbe gilt, wo in mittelalterlichen katalogen des occidents ein Homerus vorkommt. Je auffälliger grade für Deutschland eine solche kenntniss des griechischen wäre, da nicht einmal von Italien, wo doch in folge des seeverkehrs und der eroberungszüge das griechische nicht ganz ausstarb, zumal in Calabrien und Apulien, im entferntesten so etwas berichtet wird, um so mehr müsste man diese nachricht, sie mag stammen woher sie will, beargwöhnen, auch wenn sich nicht eine so einfache erklärung derselben von selbst darböte. Für das dreizehnte jahrhundert bezeugt Hugo von Trimberg ausdrücklich, zwar mit schlechtem latein, aber sehr deutlich (Haupt monatsschr. der Berliner akademie von 1854 p. 147), dass man vom griechischen Homer nichts wusste:

sequitur in ordine Statium Homerus,
qui nunc usitatus est, sed non ille verus.
nam ille Graecus extitit Graeceque scribebat,
sequentemque Virgilium Aencidos habebat,
qui principalis extitit poeta Latinorum:
sic et Homerus claruit in studiis Graecorum.
hic itaque Virgilium praecedere deberet,
si Latine quispiam hunc editum haberet.
sed apud Graecos remanens non dum est translatus.
hinc minori locus est hic (l. huic) Homero datus,
quem Pindarus philosophus fertur transtulisse,
Latinisque doctoribus in metrum convertisse.

Wie es aber im elften jahrhundert mit dem griechischen stand, dafür möge ein beispiel genügen, auf das der unterz. von hrn. prof. Haupt gütigst aufmerksam gemacht worden  $^5$ ). Notker der dritte (Labeo) übersetzt den von Boethius citirten homerischen vers åργαλέον δέ με ταῦτα θεὸν ῶς πάντ ἀγορεύειν, den er selbst mit lateinischen lettern so schreibt: argalthon demetauta theonos panta gopiin folgendermaassen: fortissimus in mundo deus omnia peregit. Davon ist nur richtig πάντα — omnia; theonos scheint Notker für eine homerische erweiterung von  $\theta εός$  gehalten, und ihm bei argalthon eine dunkle reminiscenz an ἄρχω vorgeschwebt zu haben; alles übrige ist errathen. — Wenn es also im mittelpunkt der klösterlichen bildung in Deutschland so

<sup>5)</sup> Lachmann versuch über Dositheus p. 6.

aussah, wie durfte sich da jemand unterfangen, Homer in schulen zu lesen 6)? Denn dem umstand, dass Homer häufig neben Virgil als grosser dichter genannt wird, dürfte wohl niemand mehr gewicht beilegen als wenn bei mittelalterlichen autoren, z. b. Johannes Salisberiensis, griechische schriftsteller aus lateinischen quellen entlehnt citirt werden 7). Wie lange übrigens nach saec. VI in's mittelalter hinein Homer im abendlande gelesen wurde, und wo und unter welchen verhältnissen, diese frage erscheint zu schwierig, als dass ich sie bei meinen ungenügenden kenntnissen der hierauf bezüglichen literatur zu beantworten mir getraute. — Um nun wieder auf den epitomator zurückzukommen, so wissen wir nichts von seinen lebensverhältnissen, dagegen erzählt ein codex in Catanea saec. XV (derselbe, dem, wie sich bald zeigen wird, sehr unverdient die ehre einer erwähnung in Bernhardys literaturgeschichte p. 470 ed. III wiederfahren ist) folgendes 8):

Troiae gesta canens hic hic finitur Homerus.

Pindarus hunc librum fecit sectatus Homerum.

Graecus Homerus erat, sed Pindarus iste Latinus.

Homeri hystoria clarissimi traductio hexametris versibus pyndari haud indocti ad institutionem filii sui parme.

Also ein sohn mit namen Parma, von dem man sonst nichts weiss. Dass der autor einen, auch wohl mehrere söhne besessen habe, ist an sich sowohl möglich, als das gegentheil. Damit aber niemand auf den gedanken komme, es sei hier der stammvater

7) Z b. Monum. Germ. V, 466, z. 7. So steht bei Benzo a. a. o. Tullius namque Romanus et Graecus Demostenes, omnium rhetorico-rum qui noscuntur proceres, fugerent eius notare tam multa certamina. Vgl. ebendas. 388, z 55.

8) Vgl. Hertz monatsber. der Berl. akadem. d. wiss. 1847 p. 407. Herrn professor Hertz, seinem verehrten lehrer, verdankt überhaupt der unterz. die aufklärung über jene seltsame notiz und ihre quelle.

<sup>6)</sup> Das verzeichniss der bibliothek von York, das Alkuin in seinem gedicht de pontificibus et sanctis ecclesiae Eboracensis giebt (Heeren geschichte des studiums der griechischen und römischen literatur I, p. 112), enthält doch nirgend sicher ein griechisches schriftstück. Die worte v. 2 Graecia vel quidquid transmisit clara Latinis sollen vielleicht auch ausdrücken, dass von übersetzungen die rede sei, wie gewiss nicht beim folgenden vs. Hebraicus vel quod populus bibit imbre superno an wirklich in hebräischer sprache verfasste schriften zu denken ist, sondern an tralationen. Dass übrigens vs. 4 die afrikanische literatur als eine besondere hinzugefügt wird, zeugt für das hohe ansehen, dessen sich die africitas damals erfreute. Uebrigens ist der in abscheulichen hexametern verfasste katalog bekanntlich auch für römische autoren wenig ergiebig.

7) Z b. Monum. Germ. V, 466, z. 7. So steht bei Benzo a. a. o.

der stadt Parma entdeckt, gleichsam ein zweiter Troianer Frankus oder Amphiktyon, so möge gleich bemerkt werden, dass sich die sache umgekehrt verhält. Nicht dieser ist der stammvater der stadt Parma, sondern die stadt Parma seine, wenngleich unrechtmässige mutter. Jene notiz ist nämlich, wie der ganze codex, abgeschrieben aus einer i. j. 1492 in Parma bei Angelus Ugoletus erschienenen ausgabe, die am ende dieselben worte hatte, bloss statt parme so: Parmae impressa est u. s. w. — hinc illae lacrimae 9).

Ausser diesem ist nur noch über das zeitalter des autors folgendes zu bemerken. Bekanntlich sagt Lachmann in dem geziemend berücksichtigten kurzen aufsatz in den monatsber. der Berliner akad., die mehrfach erwähnten worte 899—902,

quem nisi servasset magnarum rector aquarum, ut profugus laetis Troiam repararet in arvis, augustumque genus claris submitteret astris, non clarae gentis nobis mansisset origo

seien nicht mehr wahr und passend gewesen, seit Tiberius nicht unter die götter versetzt sei, und setzt deshalb die entstehung des auszugs vor 37 n. Chr. Allein zuerst drängt sich die frage auf, ob man die worte ut augustum genus claris submitteret astris, so wie Luchmann annimmt, übersetzen müsse "dass er das augustische geschlecht zum himmel — zu den götter emporschickte, oder nicht vielmehr mit Wernsdorf so "dass er das augustische geschlecht zu dem licht der sterne — dias in luminis oras — also auf die erde emporsendete." Jedenfalls passt zu dem vorhergehenden ut Troiam laetis 10) repararet in arvis — Troiam

<sup>9)</sup> Schweiger klassische bibliographie II, 757 führt zwar aus der Parmenser ausgabe, die ich mir nicht zu verschaffen vermocht, nicht jene drei hexameter an, allein zweifelsohne standen sie am ende; doch sind sie schwerlich, obwohl man keinen grund hat, sie ihm zu beneiden, produkt des Parmenser herausgebers, sondern wenigstens der letzte und also auch wohl die beiden vorhergehenden stehen schon in einer wahrscheinlich zu Venedig im jahre 1485 erschienenen ausgabe (Schweiger a. a. o).

<sup>10)</sup> laetis ist überlieferung, vgl. Aen. II, 783 illic (in Italia) res laetae; überlüssig und vielleicht verkehrt ist die conjectur Bondams Latiis; vgl. unten zu vs. 249. Denn augustum braucht nicht nothwendig proprium, sondern kann appellativum sein, so wie es z. b. bei Manilius I, 7 sq. heisst Caesar, patriae princepsque paterque, qui regis augustis parentem legibus orbem u. a., indem ja in solchen stellen doch jeder die beziehung auf den kaiser oder sein haus heraus erkannte.

rursus faceret exurgentem besser, dass dem Aeneas die entstehung des augustischen geschlechts, als dass ihm die verklärung desselben zugeschrieben wird, zumal da ja Aeneas nicht selbst seine nachkommen zum himmel erheben konnte, sondern nur, um mit Virgil zu reden, Juppiter aequus aut ardens virtus. Auch mussten dieselben doch erst geboren und auf erden gewandelt sein, ehe sie der vergötterung theilhaftig werden konnten. irrt, wer wegen claris an die apotheose denken zu müssen glaubt; claris ist durchaus nur epitheton ornans, wie magnarum bei aquarum gleich nachher, oder 427 vastae cuspidis, 580 notus gente paterna und unzähliges andere bei diesem versificator. Es scheint mir also glaublicher, dass man submitteret claris, astris nehmen müsse = ederet ad lucem, grade so wie bei Virg. Aen. VI, 719 o pater, anne aliquas ad caelum hinc ire putandumst sublimis animas, wo ad caelum erläutert wird durch das folgende quae lucis miseris tam dira cupido? Zu submittere = auf die obersläche senden oder an das licht bringen vergleicht Wernsdorf passend das properzische aspice, quo submittit humus for mosa colores, et veniant hederae sponte sua melius. - Allein gesetzt auch, die erklärung Lachmanns sei richtig, so erscheint doch seine beweisführung nicht ohne bedenken. Zwar ist es nicht glaublich, dass Horaz C. III, 3, 11 - 12 geschrieben habe: quos (Pollucem et Herculem) inter Augustus recumbens purpureo bibit ore nectar; sondern gewiss ist dort mit handschriften bibet zu setzen, da der dichter den Augustus selbst an einem andern ort ansleht, dass er spät zum himmel zurückkehren und lieber auf erden unter seinem volke verweilen möge (C. I, 2, 45-50). Allein es ist doch kein zweifel, dass in der zeit von Tiberius bis Nero (über die des Tiberius vgl. Tac. Ann. III, 65) von weit geistreicheren männern als der epitomator gewiss war, weit ungeschickter und plumper geschmeichelt worden, als in jenen worten des Homerus Latinus, sie mögen nach des Tiberius tod, oder wann es sonst ist, geschrieben sein. Vgl. Tac. Ann. XV, 74 reperio in commentariis senatus Cerialem Anicium, consulem designatum, pro sententia dixisse, ut templum divo Neroni quam maturrime publica pecunia poneretur. Quod quidem ille decernebat tamqum mortale fastigium egresso et venerationem hominum merito (es folgt des Tacitus von ihm selbst ausgesprochenes oder dem Nero in den mund gelegtes urtheil über die verkehrt-

heit jenes antrages, das nachher durch nam motivirt wird, die worte selbst aber sind bis zur unkenntlichkeit verderbt). Nam deum honor principi non ante habetur, quam agere inter homines desierit 11). - Dass also der auszug aus der Ilias nicht grade muss bis zum 16. märz 37 n. Chr. verfasst sein, ist klar. Dagegen ist nicht zu läugnen, dass auf einen kaiser, der noch aus dem hause des Augustus stammte, sowohl die angezogene stelle als die sonstigen erwähnungen des Aeneas hindeuten. sehe vs. 483 eminet interea Veneris pulcherrima proles, oder gar 236 et sacer Aeneas, Veneris certissima proles, während Virgil selbst seinen helden stets nur pius, nie sacer genannt hat. Dies alles sind offenbar gelegentliche anspielungen auf das regierende haus, und gewiss wird man darum doppelt geneigt sein, den verfasser nicht nach Nero's tod zu setzen, wenn nicht seine sprache und metrik zur annahme einer späteren zeit nöthigt. Hiervon, soweit es nicht in den noten zum abdruck des textes schon geschehen ist, wird hier in den kritischen bemerkungen zu einzelnen stellen gesprochen werden, über die metrik, die sich mit den genauesten verskünstlern der silbernen latinität, z. b. Manilius, vollkommen messen kann, ausserdem in einem bald herauszugebenden buch über die metrik der römischen dichter.

Dass das gedicht trotz einzelner gelungener stellen, wohin ich namentlich die beschreibung des achilleischen schildes, wo freilich der autor nicht blos vom Homer sondern auch von Ovid Met. II, 5—18 manches entlehnt hat, rechnen möchte, eine schulübung sei, ist nicht zweifelhaft. Ein wahrer dichter wird sich selbstverständlich nicht an ein so kümmerliches problem machen; hierzu füge man eine menge durch die versnoth veranlasster erscheinungen; den sehr zahlreichen gebrauch der epitheta ornantia, die aus gleichem umstand hervorgegangene abwechselung des praesens und perfectum, die zu häufige wiederholung desselben wortes nach kurzem zwischenraum, die an Cicero's poetische jugendversuche und an die Ciris, produkte, die gleichfalls aus schulübungen entstanden sind, erinnert, endlich die fast lächerliche ausschreibung und nachahmung Virgils und Ovids, wobei natürlich die Aeneis und die Metamorphosen in vorderster reihe stehen.

<sup>11)</sup> Ein ähnliches beispiel von absurder schmeichelei, mit der treffenden kritik des Tiberius s. Ann. III, 47 von solus Dolabella bis zum ende.

Die vorliebe für kampfesereignisse möchte man vielleicht nur der nicht geschickten benutzung der Ilias, wovon nachher, zuschreiben; aber gewiss von Virgil und Ovid hat er die — bei ihm offenbar fehlerhafte — vorliebe für reden und gleichnisse. Dass er ausserdem beiden dichtern unzählige phrasen, wendungen, halbverse und mehr noch verdankt, davon kann sich leicht überzeugen, wer van Kootens anmerkungen und die hier zu gebenden betrachtet. <sup>12</sup>).

Was die anordnung betrifft, so fällt die ganz unproportionirte, gänzlich unkünstlerische art des epitomirens auf. Von 1070 versen kommen auf die fünf ersten bücher 563; manche bücher sind fast ganz oder ganz übergangen; dagegen der katalog der Griechen und Trojaner, der sich allerdings zum auswendiglernen der helden vor Troja sehr wohl empfahl, mit peinlicher sorgfalt übertragen 13) u. a. - Allerdings waren solche harmlose versuche, falls man nicht mit Phädrus fabeln dichten, oder über die figuren und schemata der rede hexameter schreiben wollte (denn derselben zeit dürfte ja doch wohl der in der vorletzten note erwähnte autor angehören, worüber an einem andern orte), fast das einzige unverfängliche belletristische vergnügen zu einer zeit, wo es ein tödliches verbrechen war, den Brutus gelobt und den Cassius den letzten Römer genannt zu haben, oder auch nur aus der mythenzeit den gegenwärtigen tyrannen ähnliche verbrechen zu behandeln. Tac. Ann. VI, 29. Doch jetzt zu den vornehmlichsten textänderungen 14).

13) Nicht ein einziger Grieche oder Trojaner ist übergegangen.

s. aber die anm. zu 193.

<sup>12)</sup> Ob der autor ein Römer gewesen sei oder nicht, ist an sich sehr gleichgültig (denn wie viele römische autoren waren denn Römer?); aber einen grossen grad von wahrscheinlichkeit hat es, dass er es war. Denn dass er in der nächsten zeit nach Ovid lehte, haben wir gesehen und werden wir sehen. Nun zeigt aber sein werk keine spur mehr von einer lektüre und benutzung älterer dichter; dies hätte aber der fall sein müssen, wenn der auszug in den provinzen entstanden wäre, wo, wie Sueton de grammat. illustr. 24 berichtet, zu Nero's zeit "durabat adhuc antiquorum memoria nec dum omnino erat abolita sicut Romae". Den unterschied zwischen römischer und provinzialer wahl der musterstücke sieht man am besten, wenn man das von Quicherat, dann von Sauppe und Schneidewin herausgegebene produkt de figuris et schematibus betrachtet, das nach meiner ansicht in's erste jahrhundert n. Chr. fällt.

<sup>14)</sup> Die lesarten des secundus Leidensis, Erfurtanus und Burmannianus sind mit geringen meist unerspriesslichen ausnahmen in den noten zum abdruck des gedichts angegeben. Einiges mit unrecht über-

Vs. 1—8 Iram pande mihi Pelidae, diva, superbi, tristia quae miseris iniecit funera Grais atque animas fortes heroum tradidit orco, latrantumque dedit rostris volucrumque trahendos illorum exangues inhumatis ossibus artus. confiebat enim summi sententia regis, ex quo contulerant discordi pectore pugnas sceptriger Atrides et bello clarus Achilles.

Diese verse entsprechen denen der llias 1—7, so weit möglich, und dies bestätigt einige emendationen Higts, die allerdings meist auch der sinn und die grammatik fordert, v. 2 quae für qui der handschriften, consiebat für consiciebat, die entsprechenden wendungen im Homer sind jedem im gedächtniss. Darum ist es auch räthlicher v. 7 zu schreiben ex quo contulerant als worauf die handschriften allerdings führen contulerant ex quo. Auch ergieht sich daraus, dass vs. 10 Brantsma richtig vermuthet: ille Pelasgum insestus regi pestem in praetoria misit statt der zum theil absurden überlieserung insestam und praecordia, ll. v. 9 und 10.

Vs. 17—18 postquam nulla dies animum maerore levabat nullaque lenibant patrios solatia fletus.

Levabat haben alle guten handschriften, zu lenibat vgl. 229 munibat: bekannt ist Virgils lenibant curas et corda oblita laborum.

Vs. 22 dona simul praefert.

So die beglaubigte überlieferung und K; vgl. Catull. 64, 34: dona ferunt prae se.

Vs. 36 en haec desertae redduntur dona senectae? So die handschriften; defectae K ohne genügende autorität; es wäre dann hier das einzige beispiel eines leoninischen verses in diesem gedicht, obwohl diese sich sonst häufig finden.

Vs. 52 sq. tunc Calchas numina divum consulit. Wahrscheinlich ist tum zu schreiben, vgl. Lachmann zu Lucr. I, 130.

62 sqq. confremuere omnes; tandem clamore represso

gangene wird nachträglich an seinem ort beigefügt werden. Der bequemlichkeit wegen siud dieselben abkürzungen wie in den noten gebraucht. Was die ausgaben des gedichts betrifft, so bittet der unterz. die angaben darüber a. a. o. p. 14 und 15 aus Schweiger II, 757 sqq. zu vervollständigen, wenn man auch schwerlich etwas dabei gewinnt; werthlos ist auch ein Giesener codex.

cogitur invictos aeger dimittere amores (Atrides). So schien es am sichersten an dieser stelle zu schreiben, da L 2 invictus von m. 1 hat; will man invitos der früheren ausgaben obstinat vertheidigen, so darf man ja nicht amores wie vs. 71 und wie 73 ignibus und ignes durch gegenstand der liebe übersetzen, sondern amores ist nur das abstraktum im plural, wie bei Ov. IV, 259. Zu dimittere amores vgl. curam hanc dimittite bei Ov. Met. 1, 209. Invictos dagegen ist als epitheton ornans zu nehmen, vgl. die note und das oben über den gebrauch solcher epitheta in dem auszug gesagte.

Vs. 68-70 protinus infesti placantur numina Phoebi, et prope consumptae vires redduntur Achivis. non tamen Atridae Chryseidos excidit ardor.

Vs. 69 fehlt in B, E, L 2 und steht unten am rande in G 1; nur G 2 hat ihn im text. Jener umstand macht ihn in hohem grade verdächtig; auch ist er offenbar überflüssig, doch lässt sich andererseits nicht läugnen, dass er weder grammatische noch metrische bedenken hat, und dass anch sonst zuweilen in diesem gedicht ohne ersichtlichen grund ganz unverdächtige, ja nothwendige verse gänzlich ausgefallen, oder nur am rande nachge tragen sind; vgl. v. 605. Es war deshalb vorläufig am gerathensten, den besagten vers gnade finden zu lassen.

Vs. 104—110 geben die handschriften so: talibus incusat dictis irata Tonantem, inque vicem summi patitur convicia regis. tandem interposito lis omnipotente resedit consiliumque simul genitor dimittit Olympo. interea sol emenso decedit Olympo, et dapibus divi curant sua corpora largis. inde petunt thalamos iucundaque dona quietis.

Dass zunächst statt omnipotente zu lesen sei ignipotente, weiss jeder aus Homer. Vs. 107 haben E und L 2 Olympo, B Olympi, jenes hat noch G 1 (nicht Olympi), dieses V, S. Offenbar ist das wort aus dem folgenden vers hineingekommen, und verdient in diesem falle G 2 das meiste vertrauen, in welchem nach dimittit ein leerer raum ist. Sehr hübsch ist die ergänzung ab aula, vgl. Aen. I, 140, wo dasselbe wort ironisch von des Aeolus allerdings nicht sehr confortabler wohnung gebraucht wird. Die geringen

versehen wären also erledigt. Allein noch ist die reihenfolge der verse abgeschmackt. Znnächst ist bekannt, dass nach Homer die entlassung der götter erst dann stattfindet, nachdem dieselben ές ήέλιον καταδύντα geschmaust haben, wie es auch natürlich ist. Doch dies allein wäre nicht entscheidend für eine umstellung, da sich in der reihenfolge der epitomator auch sonst ungenauigkeiten zu schulden kommen lässt. So erzählt er, Achilles sei mit gezücktem schwert auf den Agamemnon eingedrungen, als dieser ihm die Briseis geraubt, vs. 74 sqq. während jeder weiss, dass er es nur aus der scheide zog, und zwar in der volksversammlung, die der entführung der Briseis voranging. Ebenso erfolgt die beschreibung des achilleischen schildes erst, nachdem es dem Achill übergeben; vgl. auch die note zu vs. 430. Dies bedachte K, wie an andern so an dieser stelle nicht, als er sich begnügte 106 nach 107 zu stellen. Auch wird dadurch nicht eine ganz vollständige übereinstimmung mit Homer bewirkt, da ja bei Homer die götter erst nach dem schmause von einander scheiden, und das eigentlich abgeschmackte bleibt. Dies besteht eben darin, dass nachdem vorher gesagt ist concilium genitor dimittit; unmöglich folgen kann et dapibus divi curant sua corpora largis, denn dies besagt ja, dass die götter noch beisammen bleiben. bedarf keines beweises. Daher ergiebt sich folgende umstellung von vs. 106-110:

> tandem interposito lis ignipotente resedit, et dapibus divi curant sua corpora largis. interea sol emenso decedit Olympo conciliumque simul genitor dimittit inde petunt thalamos iucundaque dona quietis.

Es sind also vs. 107—109 in folgender reihe gesetzt: 109 108, 107. So erst wird der sinn verständig, und alles stimmt mit Homer, nur dass mit geringer abweichung der epitomator den schmaus erst nach des Hephaestus versöhnungsworten setzt, während er auch schon, wie Homer v. 584 und 601 vermuthen lässt, vorher und während derselben stattfand. Vielleicht meinte unser autor bei zänkereien, wie sie zwischen Zeus und Hera stattfanden, liesse sich kein gemüthliches mahl denken 15).

<sup>15)</sup> Leider ist in dem abdruck des gedichts, obwohl die richtige stellung der vvs. in der note angegeben ist, durch die hartnäckigkeit der setzer vs. 107 vor 106 gekommen, wobei mindestens nach resedit

Vs. 111 nox erat et toto fulgebant sidera mundo. So hat L 2; coelo dafür B; E caelo --toto. mundo ist gewiss das richtige, vgl. Cat. 64, 206.

124 sqq. vigila et mandata Tonantis, quae tibi missa simul delatus ab aethere porto, accipe.

iussa ist in B, E, L 2, G 1 (nicht ussa), allein mit recht wird emendirt missa, da mandata iubere kein latein ist; missa hat, irre ich nicht, G 2.

> 184-185 Euryalus Sthenelusque simul et fortis in armis Tydides valido pulsarunt remige fluctus.

So E. Simul, wofür duces B, erscheint als gemacht; nicht minder decens von L 2. Offenbar war in der urhandschrift das dahingehörende wort unleserlich. Der ergänzungen bieten sich manche dar. Dagegen ist im folgenden vers offenbar fluctus das richtige, obwohl L 2 es auslässt, vgl. v. 160. Was B hat ist nicht klar; pontum der herausgeber erscheint aber nicht beglaubigt.

190. totidemque Euhaemone natus.

Auf Euhaemone nicht Euaemone führt die verderbniss der handschriften euchenore in E, L 2, eucenore (wie z. b. erictonius für erichthonius) in B; vgl. Lachm. zu Lucr. V, 743 (nicht 130 wie irrig a. a. o. in der note angegeben ist).

193 Thessalici iuvenes Phidippus et Antiphus ibant. Es wäre leicht Thessalidae zu schreiben, was das richtige, indem bei Homer II, 679 Θεσσαλοῦ personenname, nicht volksname ist. Indess erscheint diese art zu emendiren doch etwas zu wohlfeil; jedenfalls ist es für den epitomator nicht so schimpflich, jenen irrthum begangen zu haben, als es für den Posidippus war, aus Il. 11, 101 den stoff zu einem epitaphium für einen Trojaner Berisos genommen zu haben <sup>16</sup>).

ein punkt zu setzen wäre, und überhaupt der zusammenhang nicht so einfach und gut wird, als durch die oben angegebene umstellung. Dies bittet der unterz. zu entschuldigen und zu verbessern.

16) Ein anderes beispiel von flüchtigkeit ist v. 215, wo Protesilaus und Podarces als führer einer flottenabtheilung angegeben werden, während nach der Ilias bekanntlich Podarces an stelle des getödteten Protesilaus den befehl übernahm: wobingegen 217 nur Philoctetes als anführer seiner sieben schiffe genannt ist, ohne auf den ihn, den in Lemnos krank zurückgelassenen, vertretenden Medon rücksicht zu nehmen.

213 et clara virtute Polyxenus atque Diores (onerarunt milite naves).

So hat C, und dies erscheint gewählter als clari, was W und K bieten; vgl. Aen. VII, 473 sq. hunc decus egregium formae movet atque iuventa, hunc atavi reges, hunc claris dextera factis.

233 sqq. hunc sequitur forma melior, non fortis in armis belli causa Paris, patriae funesta ruina.

Statt non, das nicht genügend beglaubigt ist, hat L 2 quam, und dies ist wohl richtig, obwohl mir im augenblick kein beispiel einer solchen verbindung von comparativ und positiv ausser bei Tacitus bekannt ist. V. 234 hat B patriae et was hätte aufgenommen werden sollen, vgl. v. 253.

244—249 cum quibus et Mesthles atque Antiphus et bonus armis
Hippothous venere Acamasque et Pirous una,
ex Enetisque orti Chroniusque atque Ennomus, ambo
florentes aetate viri, quos Phorcus et ingens
Ascanius sequitur, simul et Iovis inclita proles
[Sarpedon claraque satus tellure Coroebus].

Ex Enetisque orti, wofür die handschriften Ixioneque (L 2) oder Exione (B) oder Axinoque sati (E) haben, ist sehr zweifelhaft, da der epitomator sonst stets den namen des anführers, nicht des volkes setzt. Doch ergab sich dem unterzeichneten nichts besseres; vielleicht andern oder durch bessere handschriften. - Phorcus 247 hat E mit darübergeschriebenem fortis, was in allen übrigen handschriften steht; dieselbe form des namens hat Virg. Aen. V, 240 Phorcique chorus. Uebrigens hatte Phorcys auch bei Manilius V, 586 das unglück, in fortis verderbt zu werden, wo vielleicht auch nach den spuren des zweiten Vossianus Phorcus her-Zu dem ingens Ascanius vergleiche man zustellen sein dürfte. ingentem Aenean Aen. VI, 415. In v. 249 fällt zuerst auf die unbestimmte bezeichnung der heimath des Coroebus, während bei allen übrigen helden des katalogs dieselbe, wenn überhaupt, stets namentlich angegeben ist. Noch bedenklicher aber erscheint die erwähnung eines nicht bei Homer genannten helden, zumal im katalog, der im übrigen so gewissenhaft übertragen. Es finden sich in dem auszuge wohl einzelne abweichungen von Homer, wie z. b. die verlegung der schmiede des Vulkan in den Aetna v. 857 u. a.; allein nur in den, allerdings erst nach Homer entstandenen oder doch von ihm unberücksichtigten sagen, die längst allen geläufig

waren. Ebenso verhält es sich mit der erzählung, die den Hector dreimal um Trojas mauern schleifen lässt. Sie war nach Homer in schwung gekommen, und Virgil selbst hat sie bekannt-Dass am schlusse des gedichts Homer genannt wird 1066, ist ganz natürlich, da nach beendigung des bis 1062 reichenden auszugs eben der autor in jenen versen die vollendung seines vorgesetzten themas anzeigt. - Dagegen ist die einmischung fremder heroen ganz unerhört; denn wenn v. 266 W und K an einen Alcinous aus des Ausonius epitaphien dachten, so widerlegt sich das von selbst, und wenn W sagt 177, die erzählung von Nestors beiden söhnen sei aus Dictys Cretensis genommen, so weiss jeder, dass dem nicht so ist, da ja der Thrasymedes ebensogut wie Antilochus beim Homer erwähnt wird. Aber gesetzt auch, alle diese behauptungen seien unbedeutend, so müsste dennoch der epitomator ganz albern gewesen sein, gerade den Coroebus einzuschalten, von dem sein meister Virgil sagt illis (nämlich qui praecedebant proxime Troiae expugnationem) ad Troiam forte diebus venerat; also nach Hectors tode und dem schluss der Ilias. Noch genauer Quintus Smyrnaeus XIII, 174 "xurer youtos ύπὸ Πριάμοιο πόλιν. - Also Coroebus ist falsch und der vers offenbar eingeschoben aus v. 520, 521 von jemand, dem lovis inclita proles nicht genügte zur bezeichnung Sarpedons. Freilich war dies verkehrt, da kein anderer Zeussohn vor Troja war, und der epitomator auch sonst, selbst im katalog, die einfache patromymische bezeichnung liebt, vgl. 190 Euhaemone natus; 377 Amarynciden etc. Ueber die interpolation ist a. a. o. p. 13 und 14 hinlänglich gesprochen. Dass sie gern aus Virgil schöpfte, mögen zwei beispiele beweisen. V. 239 hat B Pandarus et - Bitias statt P. e. Glaucus aus Virg. Aen. IX, 672. Dann v. 800 für stans prima in puppi muss die lesart der schlechten ausgaben celsa in puppi doch auch aus handschriften und in diese aus Aen. III, 527 gekommen sein.

261 sqq. ubi sunt vires, ubi cognita nobis ludorum quondam vario in certamine virtus?

So Higt; für virtus haben die besten handschriften vis est; allein abgesehen davon, dass vis und vires schon in dem vorhergehenden verse standen, wo denn doch diese häufung desselben wortes etwas gar zu arg wäre, so ist ubi sunt vires, ubi vis zu abgeschmackte tautologie, als dass man sie selbst diesem autor zutrauen könnte.

Dagegen ist der begriff der übung und geschicklichkeit verlangt, auf die es ja nächst der kraft am meisten bei den certamina ludorum ankommt, und dieser begriff liegt eben in virtus.

273 sq. nam nec mihi coniunx pronaque luxuria est potior virtutis honore.

Für pronaque hat E, L 2 parvaque; über B nichts sicheres. Es war wohl pravaque zu schreiben; bekannt ist, dass pravus für alle laster auch bei dichtern ein sehr gebräuchliches epitheton ist.

294 sqq. insequitur iuxta clamor; tum adversus uterque constitit et galea galeam terit, et pede plantam coniungit; stridet mucro mucrone corusco.
[corpus conlectum tegitur fulgentibus armis].

Wessen körper wird denn mit blinkenden waffen bedeckt? Und was ist corpus conlectum? Offenbar soll es dasselbe sein als collectum in arma (Aen. X, 412); allein da fehlt ja grade der hauptbegriff. Ferner wie verbindungslos ist der vers angereiht! wie plump ist er in metrischer beziehung! Man wird also wohl keinen justizmord begehen, wenn man diesen vers in klammern setzt.

307 sqq. et iuvenem arrepta prosternit casside victor, ad sociosque trahit; quod ni caligine caeca texisset Cytherea virum —, ultimus ille dies Paridi foret.

V. 308 ist gegeben worden, wie es der sinn erforderte. Dass die urhandschrift schadhaft war, zeigen die abgeschmackten interpolationen, sowie die lesart B's, die man in der note a. a. o. finden kann. Die obige änderung ist wohl deshalb dem versuche K's quem ni c. c. t. C. Venus vorzuziehn, weil abgesehn von Bentley's bemerkung über Cytherea Venus (zu Hor. C. I, 4, 5, vgl. auch Meineke praef. p. 5 ed. II) an unserer stelle Venus, was nur B hat, offenbar aus einer über Cytherea geschriebenen glosse stammt. Uebrigens steht im abdruck Cythera, wogegen in der note u. v. 335 richtig Cytherea gedruckt ist. Dem unterzeichneten war nicht unbekannt, was Lessing dem pastor Lange über dieses wort in bezug auf Hor. C. I, 4, 5 einschärft.

349 sqq. excedit pugna gemibundus Atrides
castraque tuta petit; quem doctus ab arte paterna
Paeoniis curat iuvenis Podalirius herbis,
atque iterum in pugnas horrendaque proelia mittit.
Für mittit haben E, L 2, wahrscheinlich auch B victor, was je-

doch in E unterstrichen und dafür misit beigeschrieben ist, was auch eine schlechtere handschrift, V, bietet. - Was von jenen änderungen in E zu halten sei, ist a. a. o. p. 12 auseinander ge-Als wahre überlieferung erscheint durchaus nur victor, woraus folgt, dass nach v. 352 eine lücke ist, die etwa durch folgende worte zu ergänzen: in c. h. p. v. fertur 17) et adversas prosternit Marte phalangas; vgl. 391 und 92. Wenn mittit überliefert wäre, so wäre es sehr passend, s. 741, da es aber auf so gewaltsamer änderung beruht, so schien es richtiger und für den autor selbst ehrenwerther, denselben mit einer lücke zu versehn, sowie es ja auch im leben für ehrenvoller gilt, mit einem schadhaften als mit einem durch winkelzüge erworbenen neuen rock einherzugehen. Der unterzeichnete ist von der richtigkeit dieser methode so überzeugt, dass er die gelegenheit benutzt, dem Manilius auf diese weise gleichfalls eine lücke zu verschaffen. Denn in dem procemium des vierten buches von v. 37-42 steht nach Jakob's ausgabe folgendes:

quid referam Cannas admotaque moenibus arma? postque tuos, Thrasimene, lacus Fabiumque morantem, Varronemque, fuga magnum, quod vivere posset, accepisse iugum victae Carthaginis arces? speratum Hannibalem nostris cecidisse catenis, exiliumque rei furtiva morte luisse.

Das ganze procemium des vierten buchs bis v. 97 bewegt sich darum, dass vergeblich die menschheit sich in sorgen verzehre, da alles unabwendbar durch das fatum bestimmt werde. Dies wird dann bewiesen durch kontraste und die verschiedenheiten der erscheinungen. Zunächst, wie solle man anders in der geschichte sich den jähen wechsel von glück und unglück, von blüthe und untergang erklären? Bis v. 40 ist nun alles klar und deutlich, indem Jakob richtig v. 38 und 39 umgestellt hat, was deshalb nothwendig ist, weil um den wechsel der geschicke an den ereignissen des zweiten punischen krieges darzuthun, wenn die niederlagen Roms mit Carthagos endlicher demüthigung kontrastirend dargestellt werden sollten, die schlacht bei Cannae — Alliensi nobilitate par Liv. XXII, 50 — jene furchtbarste niederlage der Römer nicht verschwiegen werden durfte, noch viel weniger, da

<sup>17)</sup> Natürlich Menelaus; der wechsel des subjects wie bei Virg. Aen. XII, 351, 352 u. a.

der Fabius morans ja den siegeslauf Hannibals aufgehalten, ja nach der erzählung der Römer wenigstens (Virg. Aen. VI, 845 und 46 u. a.) Roms macht gegen Hannibal wieder hergestellt hatte. - Was wird aber aus dem speratus Hannibal? Dass Scaliger, der im zweiten verse, was allerdings dann nothwendig war, exilium regi, schreibt, cecidisse durch casurum erklärt, ist wohl nur ein angenblickliches versehen. Jakob erklärt, wie allerdings grammatisch allein möglich, so: cecidisse Hannibalem, quem nostris catenis speraveramus. Leider wird der sinn dadurch nicht besser: denn also würde es auf deutsch heissen: "soll ich erzählen, wie Hannibal, den die Römer im triumphzug zu sehen gehofft hatten, gefallen (durch selbstmord) sei und das exil eines verbannten mit heimlichem tode gebüsst habe". - Was ist denn dabei auffallendes? Dass jemand gedrängt von seinen todfeinden, die ihn, wenn sie ihn gefangen, doch sicher, vielleicht unter martern, hinrichten liessen, um denselben zu entgehen sich selbst tödtet, ist doch wahrlich nichts verwundernswerthes; eben so wenig ist da von einem plötzlichen glückswechsel, wie er von v. 23-68 an fürsten und völkern geschildert wird, die rede. Denn durch den selbstmord vertauschte ja Hannibal in diesem falle nur ein unglück mit dem andern; und das sollte als parallele zu dem furchtbaren glücksumschlag der schlachten bei Cannae und Zama stehn? Ferner was wird denn aus v. 42, wenn cecidisse für obisse steht? Würde morte nicht abgeschmackt dasselbe sagen, oder zeigt nicht vielmehr schon exiliumque rei luisse, dass dieser vers eine steigerung enthalten muss, wie ja furtiva morte im verhältniss zu exilium luisse 18) selbst eine steigerung ausdrückt? - Wenn nun in der nähe Hannibals das verbum sperare sich findet, wer denkt da nicht an das, was Juvenal den Hannibal in folgenden worten als das ziel seiner bestrebungen hinstellen lässt 19):

> actum nihil est, nisi Poeno milite portas (Romae) frangimus et media vexillum pono Subura.

Vgl. Liv. XXII, 58, 3 de dignitate atque imperio certare (Hannibalem); et patres virtuti Romanae cessisse et se id adniti, ut suae invicem simul felicitati et virtuti cedatur. - Ein ähnlicher gedanke nun muss nach dem vorhin auseinandergesetzten auch bei

18) Exilium luere ist gesagt wie bei Virgil dira poenas pro caede luebat; furtiva morte ist abl. qualitatis.
19) X, 155 sq.

Manilius gestanden haben; erst dann schliesst sich v. 41 and 42 an 37—40, so wie an alles übrige des procemium entsprechend und parallel an. Hiernach werden wir zunächst speratum in sperantem ändern; was aber Hannibal gehofft hat, ist vor diesem v. 41 ausgefallen, nichts weniger als das einzige beispiel einer lücke im Manilius. Der gedanke ergiebt sich von selbst und wenn es nicht zu unbescheiden wäre, in das wunderschöne procemium des vierten buches einen vers schlechterer fabrik einzuschwärzen, so dürfte man die stelle etwa so herstellen:

servitium terrae Ausoniae Romaeque ferocis sperantem Hannibalem nostris cecidisse catenis etc.

Soll ich berichten wie Hannibal, der Roms unterjochung hoffte, von uns bezwungen ward? etc. Cadere steht hier selbstverständlich in der bedeutung, gebändigt, überwunden werden, als passivum von frango, wie bei Horaz C. I, 12, 30 concidunt venti. Es ist natürlich nostris catenis bildlich zu nehmen: Hannibal, der uns unterjochen wollte, musste selbst unser joch tragen; d. h. er musste dulden, dass während er an der spitze Karthagos stand, Karthago den Römern zinspflichtig und botmässig war; s. Liv. XXX, 44, 4 sq.; Mommsen Röm. gesch. I, 728, 2te ausgabe. Zum ausdruck vgl. Ov. Am. I, 2, 40 nova captiva vincula mente feram; III, 11, 3 scilicet asserui iam me fugique catenas, beides bildlich. S. auch Horaz epod. XVII, 67 Prometheus obligatus aliti. Tac. Ann. I, 3 senem Augustum adeo devinxerat. Tibull. I, 1, 55 me retinent vinctum formosae vincla puellae u. a. 20)

Doch zurück auf den weg!

365 sq. purpuream vomit ille animam; tum sanguine multo ora rigat moriens; tunc magnis Antiphus hastam viribus — torquet.

tum und multo ist conjectur, wofür die handschriften cum und (wenigstens C) mixtum (nicht mixtum) haben. Wie richtig ver-

20) Ueberhaupt würde sich Manilius, dieser hochbegabte dichter und feine verskünstler, der dem Lukrez wahrlich nicht blos in der unglücklichen wahl des stoffes, sondern auch an hoher dichterischer begabung ähnlich, ja ihm fast congenial ist — er würde sich in seiner urne umdrehn, wenn er wüsste, was alles, seit Bentley und Scaliger todt sind, ihm zugetraut wird. Er würde z. b. stolpern zwar nicht über seine spondeen, denn diese sind got und nicht zu zahlreich, aber über die trochaeen, die Jakob ihm unter dem namen hiatus verliehen hat. Leider ist hier nich der ort und die zeit, dies auszuführen.

muthet sei, mögen andere beurtheilen; nur darf keiner daran anstoss nehmen, dass im folgenden verse wieder tunc steht, oder dieses in hinc ändern wollen; vgl. 636 und 40.

368 sq. telumque erravit ab hoste;

inque hostem cecidit; cadit cinctus in inguine Leucos. cadit cinctus hat E mit darübergeschriebenem tunc ictus (was B bietet); cadit ictus L 2; cadit ist offenbar aus cecidit wiederholt, namque ictus Schraders schwerlich richtig, da ictus selbst als gemacht erscheint. Vielleicht ist zu schreiben nam fictus; vgl. Lucret. III, 4.

377 sq. iamque Amarynciden saxi deiecerat ictu inpiger Imbrasides.

iamque Amarynciden ist eine vortreffliche, emendation Schraders und der ed. Fan., da in den handschriften unsinnig steht inque mare egeum. Für inpiger wollte ferner Schrader Piros (falsch für Pirous) Imbrasides, allein ohne grund, s. die anm. zu v. 249 und oben 372 inpiger Atrides. Leider ist aus dieser selben stelle, obwohl sie gelegenheit gab, eine falsche conjectur zurückzuweisen, ein sehr störender fehler in v. 378 des abdrucks gekommen, nämlich Atrides für Imbrasides; wofür der unterzeichnete zugleich entschuldigung und verbesserung erbittet.

432 sqq. Meriones Phereclum librata percutit hasta, Pedaeumque Meges; tum vastis horridus armis Eurypylus gladio vementem Hypsenora fundit, et pariter vita iuvenem spoliavit et armis,

Statt tum v. h. armis bieten die ausgaben unglaubliches. Die lesart Megestus von B und E ist aus dem lächerlichsten irrthum entstanden, weil Meges tum den unwissenden schreibern als accusativ eines nomen proprium erschien, den sie in Megestus änderten, weil sie sahn, dass ein nominativ erfordert werde. Der schreiber von L 2, dem dieser name wahrscheinlich nicht klassisch genug erschien, setzte dafür Megepeus. Für vementem hat E vehementem, die andern venientem; vgl. v. 288 und Lachmann zu Lucr. II, 1024. — Was v. 435 betrifft, so lässt sich wohl nicht strikt beweisen, dass er unächt sei; allein, er ist überflüssig, und sogar was vita spoliavit betrifft tautologisch mit dem vorbergehenden; anderer geringerer übelstände zu geschweigen.

442 sq. in mediasque acies animosi more leonis fertur et Astynoum magnumque in Hypirona tendit.

Für in H. t. haben die zuverlässigen handschriften Hypenora fundit; nur B ipemina. Die schlechten bieten gefälschte namen. -Hypenora scheint bei Homer IV, 144 nur auf schlechter autorität zu beruhen; die scholien erwähnen diese lesart gar nicht. -Nach der vulgate nun wäre im Homerus Latinus das kurze y in Hypenora oder Hypirona verlängert. Das ist aber unmöglich. Abweichungen von Homer in der quantität hat der epitomator überhaupt nur zwei; nämlich Diores und Pyraechmes braucht er mit kurzem ersten vocal 21), während Homer denselben verlän-Allein die verkürzung ist offenbar natürlicher als die gert 22). länge, da Diores mit die dioe, Pyraechmes mit noo, noos zusammenhängt; sowie auch Virgil Aen. XII, 509 den vers schliesst mit fratremque Diorem 23). Anderer art ist der gebrauch der lateinischen formen für die längst den Römern bekannten helden der Ilias, z. b. Achilles neben 'Arilevs oder 'Arillevs, und Ulixes neben 'Οδυσ(σ)εύς. Anderer art ist auch die form Phorcus v. 247 neben Φόρχυς. Durch dies alles wird also nicht die verlängerung des y in Hypirona entschuldigt. Dass ein metrischer irrthum vorliege, ist bei der bekannten quantität von vno und der fehlerlosigkeit, mit der die zahlreichen, oft schwierigen griechischen namen übertragen sind, nicht denkbar. Es findet also ein Schrecklich leer ist Wakkers magnumque ut verderbniss statt. Hypenora vidit, und leichter nur, nicht besser, obwohl aus anderem grunde, Weytinghs magnum quoque H. f. Dem oben gesetzteu magnumque in Hypirona tendit entspricht v. 466 sq. nebulasque per ipsas fertur et in Venerem flagrantibus irruit armis. Die stellung der praeposition wie bei Ov. A. Am. III, 150 nec quod apes Hyble nec quod in Alpe ferue; worüber Bentley zu Hor. C. III, 25, 2 spricht. - Es konnte in vor Hypirona oder Hypenora, wenn dieser name wie in B mit einem i geschrieben ward, gar leicht ausfallen, und dann lag es nahe tendit in fundit zu verwandeln.

509 sq. tantum hic Aenean misso contendere curru conspicit Atrides.

Statt Aenean hat E Aeneamque, ein beispiel monchischer interpolation aus metrischen gründen. Denn überliefert war Aeneam im-

<sup>21) 219, 243.</sup> 

<sup>22)</sup> II, 622, 848.23) Deshalb werden auch in dem aristotelischem peplus beide namen mit kurzer erster gebraucht.

misso, was L 2, vielleicht auch B, hat, und durch einschiebung von que suchte nun der schreiber E's zu helfen 24). G 2 bietet Aeneam misso contendere c.

511 sq. iaculum, quantum furor ipse monebat, viribus intorquet.

Für quantum ist nur die variante, dass L 2 von zweiter hand quantus hat. Deshalb war es unrichtig die lesart der übrigen zu verlassen und mit Higt quantis zu schreiben, wenn auch dadurch, um mit K zu reden, elegantior enascitur poetae manus; quantum hat nichts anstössiges.

533 sqq. quem (Martem) sancta virago egit et extrema percussum cuspide caedit attonitumque simul caelum petere ipsa coegit.

Für caedit ist wohl laedit, was B hat, aufzunehmen, da caedit ein zu starker ausdruck ist. Im folgendem verse ist vielleicht ira (nämlich Palladis) zu lesen; ipsa, wofür B illa, hat keinen verstand.

548 sqq. protinus arquatas innuptae Palladis arces Iliades subeunt festisque altaria sertis exornant caeduntque sacras ex more bidentes.

Da E nur festis hat, so ist vièlleicht auch im folgenden verse que zu tilgen, so dass die darstellung asyndetisch würde, vgl. Aen. IV, 56—57. Und ex more ist ganz unsicher, da L 2 den vers auslässt, E aus dem folgenden dafür ad templa hat. Dass hier im archetypum unsicherheit und verwirrung stattfand, zeigt die in der note a. a. o. zu ersehende lesart B's (man vergleiche auch die bei K angeführte variante V's); doch erscheint ex more oder de more sehr passend; vgl. Aen. IV, 57.

582 sq. Aiacesque duo et claris speciosus in armis Eurypylus.

Vgl. Jahns jahrb. für phil. u. paed. LXXV, heft 7, p. 485 anm. 2.
591 partesque oculis rimantur apertas.

So Higt für apertis, was K's und W's handschriften, und irre ich nicht auch E, haben. Man sehe K's note.

601—608. [talis Priamides similisque Eacides annis] tantum animis teloque furens Telamonius Aiax

24) In ähnlicher weise steht bei Ovid Her. IX, 141 corrigirt von zweiter hand im Puteaneus in lerniferoque veneno, unsinnig, obwohl metrisch richtig für die verderbte lesart in letifero veneno.

insignem bello petit Hectora, quaque patebat nuda viri cervix fulgentem dirigit hastam. ille ictum celeri praevidit callidus astu tergaque submisit ferrumque umbone repellit. sed levis extremas clipei perlabitur oras cuspis et exiguo cervicem vulnere libat.

Eacides, was B und E haben (was L 2, ist ungewiss), schien zu schön und zu geeignet, um solche, denen jeder, der einen vers, welcher in allen handschriften steht, athetirt, nicht bloss für einen schlechten kritiker, sondern für einen schlechten menschen gilt, duldsameren gesinnungen zugänglich zu machen; sonst war es leicht, den interpolirten vers noch weiter zu interpoliren, wie dies auch geschehen. Auch ohne dies argument haben denselben W und K als unächt erkannt. Wahrscheinlich war v. 597 der Mentor dieses Telemachus, und hat sich blos zufällig von ihm verirrt. Ueber die abenteuer, die ein dem rande beigeschriebener vers erleben kann, siehe die note zu 604.

604 und 608 haben die handschriften ensem und ensis; allein abgesehen davon, dass Homer naturgemäss nur von einem έγγος und einer έγγείη (VII, 255 und 261) redet, kann man denn von einem schwerte sagen perlabitur oras clipei? oder kann ein Aiax einen schild mit einem stossdegen durchbohren? zeigt ja v. 610 sq., dass sich der autor Aiax und Hector auf schussweite entfernt gedacht hat. Also war zu schreiben 604 hastam, 608 cuspis, und die lesart der handschriften ist aus jener kindischen lust zu variiren hervorgegangen, von der a. a. o. p. 14 die rede ist. V. 605 ist verdächtig, da er in B fehlt und in E, L 2 am rande nachgetragen ist, doch ist offenbar ein solcher gedanke nothwendig, die latinität untadelig; ja sogar gewissermassen jener durch II. VII, 254, diese durch Aen. V, 444 gesichert; desbalb ist er bis auf weiteres wohl zu begnadigen 25). repellit 606 ist nicht "treibt zurück", sondern = hält oder wehrt ab; fast synonym mit arcet oder defendit; vgl. Virg. Aen. II, 544 telumque inbelle sine ictu coniecit, rauco quod protinus aere repulsum et summo clipei nequiquam umbone pependit. Es enthalten also y. 607 und 608 keine contradictio in adiecto.

Ueber 621-626 vgl. man die note und K's ausgabe.

25) Der in der note zu 604 besprochene vers ist die variation desselben.

627. virtus communis utriquest.

Für virtus haben die handschriften sanguis, was wohl wegen der einschiebung von 621—626 das rechtmässige virtus verdrängt hat. Jedenfalls wäre es komisch, wenn Hector die verwandtschaft mit Aiax erst nachdem beide lange genug gekämpft haben als grund nicht zu kämpfen anführte, man müsste denn annehmen, er habe aus gelehrter zerstreutheit nicht daran gedacht. Doch ist auch umgekehrt möglich, dass erst aus der verderbung von virtus in sanguis die erwähnte interpolation entstanden ist.

641 sq. neque ille

aut animum praedae aut dictis accommodat aures. So C; ausser dass B commodat hat.

674 sq. quem (Teucrum) saxo Troius heros occupat excussoque incautum proterit arcu.

incautum ist nicht sicher da E, L 2 dafür ex toto haben; E ausserdem excussumque. Leider gelang es nicht etwas den handschriften näheres zu finden.

684 sq. cetera per campos sternunt sua corpora pubes, indulgentque mero curas animosque resolvant.

Statt animosque hat E von erster hand animoque, was vielleicht richtig ist; zum mindesten ist curasque was Higt gesetzt hat, nicht nothwendig; vgl. die bei 549 zu gleichem zwecke angeführte stelle Aen. IV, 56, 57.

696 sq. ulterius tenebrae tardis labentibus astris restabatque super tacitae pars tertia noctis.

tardis hat C, was nicht mit G 1 in tarde zu ändern war; denn so wenig astra labuntur tarda bei einem dichter auffällig ist, so wenig bei der versetzung in den abl. abs. kann es befremden, dass tarda nach bekanntem sprachgebrauch das schicksal seines subjects theilt und auch in den ablativ tritt.

718. at si cur veniam — exquiritis.

Für at bieten die handschriften irrig aut.

753. traxitque ferox cum sanguine poenas.

Vgl. Prop. V, 6, 67 Actius hinc traxit Phoebus monumenta.

774. Idomenei dextra cadit Asius.

Statt Idomenei dextra hat E, L 2 dextra Idomenei.

798. totamque incendere classem

apparat, huic validis obsistere viribus Aiax.

Philologus. XV. Jahrg. 3.

Für obsistere W und K ohne grund obsistit. Virgil sagt Aen. X, 453 pedes apparat ire.

807-812. provolat (Patroclus) et falsa conterret imagine Troas.

qui modo turbabant Danoos animoque fremebant, nunc trepidi fugiunt, fugientibus inminet ille, proturbatque ferox acies vastumque per agmen fervit et ingenti Sarpedona vulnere tundit, et nunc hos curru, nunc illos proterit ardens.

Für animoque hat L 2 animosque; jenes steht, irre ich nicht, in Es ist wirklich nicht zu entscheiden, ob animoque oder animisque zu schreiben sei. Nur fremebant darf man nicht mit conjecturen belästigen, vgl. Aen. IX, 702 sq., XII, 371 und 535. proturbatque hat L. 2 perturbatque, E beides. Man kann schwanken, welches besser sei. Zu fervit per, was mit probabler vermuthung für das allein beglaubigte sternit gegeben ist 26), war dem unterzeichneten damals nur ein beispiel gegenwärtig, bei Lucrez II, 40 sq. tuas legiones per loca campi fervere cum vi-Dazu füge man noch Petron. de bello civili 213 totasque per Alpes fervere Germano perfusas sanguine turmas. V. 812 haben L 2 und E cursu (bei K ist curru in den varianten zu dieser stelle ein druckfehler). Deshalb ist zu schreiben, anders als a. a. o. aufgenommen: et nunc hos cursu, nunc illos praeterit ardens; was der autor seinem Virgil entführt hat, Aen. IV, 157 iamque hos cursu, iam praeterit illos.

> 826 sq. prolapsam (hastam) celer excipit ictu Patroclus redditque vices et mutua dona.

Dass in der folgenden lücke erzählt sei, Patroklus habe den Hektor mit einem steinwurf angegriffen, was auch Homer 16, 734 sqq. obwohl sonst abweichend, berichtet ist sehr möglich; nur wird es nicht so barbarisch ausgedrückt gewesen sein als von den mönchen (man sehe die note), sondern etwa so conicit et sazum, summa vi nizus, in hostem oder c. e. s. positum pro limite quondam, cf. Aen. XII, 896—898.

841 sq. hic aures ut Pelidae devenerat horror. Hierin ist diverberat der handschriften in devenerat und ausserdem Pelides, was C bietet, in Pelidae dem sinne gemäss geändert; ausserdem

26, Fast der umgekehrte fehler findet sich in Ovids Am. II, 14, . 8, wo der Sangallensis für sternetur bietet servetur.

dies wort hinter aures gestellt. Bloss zu schreiben hie ut Pelidae aures etc., war wegen des hiatus eben so unmöglich als 818 huc age huc converte gradum, was ebenfalls die massgebenden handschriften haben, oder 1050 galeaeque cavae; worüber später. Denn wenn die verskunst allein den dichter machte, so wäre unser autor ein sehr grosser. — Er schliesst mit einer einzigen ausnahme nie den vers mit einem mehr denn dreisilbigen wort; ebenfalls nie mit einem monosyllabum, wenn nicht ein gleiches vorhergeht, elidirt keine langemoder auf m ausgehenden monosyllaba vor kurzen silben; gar nicht iambica oder cretica; ja selbst spondiaca vor kurzem vocal nur höchst selten; was könnte man mehr begehren? Darum wird man auch die umstellung billigen müssen.

849 sqq. mox ubi depositi gemitus lacrimaeque quierunt, 
"non inpune mei laetabere caede sodalis,

Hector" ait, "magnoque meo, violente, dolori,
persolves poenas atque istis victor in armis,
in quibus exultas, fuso moriere cruore".

Nach v. 849 fügen die ausgaben hinzu tristis ait, iam iamque meo cruciabere ferro (hiernach bittet der unterzeichnete die note zu v. 849 a. a. o. nachsichtigst zu berichtigen), was barbarisch und ohne autorität ist. In v. 853 ist in wohl verdorben, was auch Weytingh vermuthet, während K victor verdächtigt. Es dürfte zu schreiben sein atque istis, victor in armis tu quibus exultas, fuso etc. Dass tu hier an seinem platze ist, iliegt auf der hand. Will man ja die überlieferung festhalten, so ist victor natürlich grammatisch als vokativ, dem gedanken nach sarkastisch zu nehmen.

859 sq. mox effecta refert divinis artibus arma, devolat atque Thetis.

refert ist allein beglaubigt, nicht ferens, was K aufgenommen, der im folgenden verse schreibt evolat ad Thetidem, obwohl man nicht begreift, wie der lahme vulkan bequem gehen, geschweige fliegen kann. — Dagegen drängen sich dem unterzeichneten bei dem oben gesetzten devolat jetzt zweifel auf, da der epitomator sich die sache so vorgestellt zu haben scheint, dass Thetis ihren besuch dem Hephaestus im Aetna abstattet, nicht im Olymp, wie bei Homer; wonach es gerathener sein dürfte avolat zu schreiben. — Leider ist die lesart von L 2 für diesen vers ungewiss, jedenfalls erscheint derselbe in den übrigen handschriften interpolirt;

denn in dem, was E hat, devolat inde Th. ist inde ganz matt und überflüssig, und die übereinstimmung der übrigen handschriften, die hier in ermangelung des zweiten hauptzeugen in betracht kommen, spricht dagegen. Es hat aber G 1 advolat et Thetis, H et volat (nicht evolat) ad Thetidem, Virg. evolat et Thetidi, G 2 ausser der lesart H's noch et donat Thetidi, endlich S und wie es scheint L 1 evolat ad Thetin. Diese variation wäre nicht denkbar, wenn inde überliefert gewesen wäre; es war aber ziemlich bestimmt folgendes überliefert: evolatque Thetis. Durch einen irrthum wie 615, wo integratque der meisten handschriften aus integrat atque, was E bewahrt, entstanden ist, verlor sich einmal at, und nun wurde auf gut glück gefälscht, um wenigstens das metrum herzustellen. Ueber die interpolationen in E siehe a. a. o. p. 12.

863—865 sideraque et liquidas redimitas undique nymphas fecerat (Vulcanus) et mire liquidas Nereidos arces,

Oceanum terris sed cinctum Nerea circum.

Für sed cinctum Nerea hat L 2 cinctum Nereia; im übrigen siehe die note. Die verse sind gewiss unächt, und sollte es den unterzeichneten freuen, wenn es ihm gelungen wäre, dieselben in ihrer ursprünglichen reinheit, d. h. der verderbtheit und abgeschmacktheit, in der sie von ihrem verfasser, einem mönch des elften oder zwölften jahrhunderts hervorgegangen, hergestellt zu haben.

869-871 Lucifer unde suis, unde Hesperus, unus uterque exoreretur equis et quantus in orbe mearet

Luna cava et nitida lustraret lampade terras (caelaverat Vulcanus).

So die begründete überlieferung; wonach offenbar wieder der autor einer lücke bedarf. Sie ist etwa so auszufüllen et quantus in orbe mearet Phoebus, ut inferius fraterno curreret igni Luna cava etc.: vgl. Ov. Met. 11, 208.

877 in quibus (oppidis) exercent leges animosaque iura. animosa iura schien dem Caspar Barth Adversar. p. 2809 scitissime gesagt; andern dürfte es inscitissime erscheinen. Es ist zu schreiben annosaque iura. Das recht wurde ausgeübt, um mit Tibull zu reden: ritus ut a prisco conditus extat avo.

881-84. haec dextra tympana pulsat, illa lyrae graciles extenso pollice chordas

percurrit, septemque modos modulatur avenis.
carmina conponit mundi resonantia motum.

Dass Homer auf dem schild des Achilles begebenheiten dargestellt, die der sculptur nicht möglich ist auszudrücken, weil sie der zeit nach aufeinander folgende handlungen darstellen, ist bekannt. Dieselbe freiheit nimmt sich der epitomator, doch kommt weder bei Homer vor, noch ist es diesem zuzutrauen, dass er eine rein geistige und innerliche thätigkeit auf dem schilde gemeisselt werden lässt. Homer spricht wohl von sängern, die in der mitte der tanzenden iμερόεν κιθαρίζουσι, ebenso der auszug a. a. o., allein das dichten konnte nicht erwähnt werden, weil es sich absolut in nichts äusserlichem zeigt. Dazu kommt noch eine andere ungereimtheit. Dasjenige mädchen, von dem behauptet wird, sie dichte, spielt ja schon die leier. Dabei kann sie doch nicht zugleich verse machen, und noch dazu solche, dass deren schönheit an den sphärengesang erinnert. Wieviel wahrscheinlicher ist es, dass ein mönch diesen vers am rande beigefügt und componit ungeschickt für canit gesetzt hat, weil dieses nicht in's metrum passte!

Hinter vs. 888 ist wahrscheinlich etwas ausgefallen, weil es für den Mars und die Parcen doch gar zu komisch und gar zu despektirlich gesagt wäre, dass sie zwischen heerden und bergziegen gestanden hätten. Was ausgefallen sein dürfte zeigt Homer XVIII, 509—515 und 520—534. Will man ja die stelle halten, wie sie ist, so muss man haec inter durch zwischen diesem allen übersetzen, und es, was freilich nicht ohne bedenken ist, auf die ganze vorhergehende schilderung beziehn.

889 sq. haec inter medius stabat Mars aureus armis. post quem diva potens Atropos iunctaeque sedebant sanguineis maestae Clotho Lachesisque capillis.

Ueber die interpolation von v. 890 (siehe die anm.) hatte der unterz. wohl früher zu bart geurtheilt. E hat post quem diva poesis

potens relique (nicht reliqui) circaque sedebant, und es ist darin nichts verderbt als dass ein offenbares glossem (wahrscheinlich stand ursprünglich beim folgenden vers reliquae sorores als erklärung über Clotho Lachesisque, und es gerieth von da reliquae oder auch das ganze, wie ja S hat Atropos ante illum stabat reliquaeque sorores in die obere zeile, aus welchem grunde auch wohl

G 2 noch einen ganzen vers zufügt nach 890: post quam diea potens relique circumque sedebant). - dass also ein offenbares glossem reliquae das rechtmässige wort verdrängte. Welches dies gewesen sei, kann nicht zweifelhaft sein, da es das folgende ergiebt: es muss Atropos gestanden haben; wohingegen es nicht durchaus nothwendig ist circa in iunctae oder iuxta zu ändern. Der vers ist also so zu schreiben: post quem diva potens Atropos circaque sedebant etc. - Die jämmerlichen interpolationen der übrigen handschriften und der ausgaben verlohnt es nicht anzuführen. Ueber reliquae s. Lachm. zu Lucr. V, 679. - Vs. 891 ist sanguineis capillis überliefert, was schon wegen des unantiken bildes verdacht erregen müsste; noch weit mehr bei vergleichung mit Homer, an den der autor sich grade bei beschreibung des schildes häufig eng gehalten hat. Vs. 535, 538 er' & fois, er de uvdoipos opileor, er δ' όλοη κηρ, είμα δ' έχ' άμφ' ώμοισι δαφοινεόν αίματι φωτών 27). Hiernach scheint unzweifelhaft die vermuthung des herrn prof. Haupt, s. cucullis, die den passenden sinn gewährt. Das einzige, was man dagegen einwenden könnte, ist, dass cucullus ein etwas plebejisches, unedles wort scheint, wesshalb es zwar in den glossarien eine grosse rolle spielt, aber mit ausnahme der satiriker nicht in gleicher weise bei dichtern. Allein der epitomator hat auch sonst noch hier und da bei aller nachahmung der urbanen dichtersprache veraltete, dem volk entlehnte ausdrücke, so Jovis v. 651; excubitu 683, was bezeichnender weise ausser ihm nur noch vom auctor belli Hispaniensis angeführt wird. Desshalb dürfte daran kein anstoss zu nehmen sein.

Von Liber XVIIII bis XXII wird die darstellung besonders unklar, skizzenhaft und ungenau; so ist Lib. XIX der Ilias gar nicht berücksichtigt, der götterkampf mit einem verse 922. Die abtheilung der bücher, wie sie a. a. o. gegeben ist, steht so in den handschriften. Schwerlich rührt der irrthum von einem grammatiker, sondern wahrscheinlich vom verfasser selbst, der wohl den auszug nicht direct aus der Ilias, sondern erst nach einem prosaisch gefertigten breviarium des inhalts derselben abfasste, und danach die büchertitel darübersetzte. Dass er den irrthum nicht nachgebessert, ist allerdings seltsam; allein schwerlich hatte

<sup>27)</sup> Die ξοις und den χυδοιμός hat der epitomator weggelassen; dagegen scheint er die χῆρ mit der μοίρα oder vielmehr den μοίραν verwechselt zu haben.

er sein werk auf herausgabe berechnet, sondern wohl nur durch zufall oder durch die pietät seiner schüler kam es in's publikum, wo es wegen seiner praktischen brauchbarkeit beachtung fand.

> 895 sqq. contra Cytherius heros concurrit \*\*\*, sed enim non viribus aequis Aeacidae, nec erat conpar.

Vs. 895 und 896 ist die sichere überlieferung aufgenommen, nur scheint forte, was E nach concurrit zufügt, nicht sowohl interpolation zu sein, da es weder dem gedanken noch der metrik nach verstand hat, sondern eher verderbt, und mit leichter conjektur fortis zu schreiben. Sollte ja eine lücke zu statuiren sein, so dürfte man sie wohl mit den worten non dis (vor non viribus) auszufüllen haben, vgl. Aen. V. 809. - Im folgenden verse hat nec erat conpar statt des handschriftlichen nec conpar erat die baseler ausgabe von Spondanus; wohl das einzige beispiel einer sei es zufällig, sei es mit bewusstsein in diesem abdruck gemachten emendation. Auch die umstellung der worte scheint den mönchen vergnügen gemacht zu haben; so haben z. b. v. 904 alle handschriften mit ausnahme von E cum casta, und selbst in diesem ist durch buchstaben bezeichnet, man solle die worte umstellen. So hat 804 E sudor per fessos statt per vastos sudor, wo freilich von L 2 nichts berichtet wird. - Ueber 899-901 s. oben. aetis in arvis haben die vorliegenden handschriften laetis in armis was schon C. Barth, ja schon der rand von H verbessert giebt. ira dahat vires. 909

So die vulgata. Dass vires gemacht ist, zeigt E, in welchem cunctis mit übergeschriebenem vires, was das zeichen der interpolation ist, steht. Was der autor gegeben habe, vermochte der unterz. nicht zu finden; vielleicht stimulos. Der sinn, den die vulgata bietet, ist offenbar erforderlich.

919 sqq. et modo disiectos humeris, modo pectore vasto propellit fluctus, quem longe provida Juno adseruit, rapidae ne cederet imbribus undae.

Für disiectos hat E diectos mit darübergeschriebenem e, L 2 disiectis, wie es scheint. Disiectos ist richtig; es ist proleptisch aufzufassen, vgl. Aen. V, 816 laeta deae permulsit pectora. Im übrigen hatten an dieser stelle die früheren herausgeber alles verdorben, indem sie an der verderbten überlieferung ignibus festhaltend der bekannten schädigung des Xanthus durch Hephaestus

gedachten, was doch hier unmöglich ist. — Dass in diesem vers das archetypum nicht ganz deutlich war, zeigen die a. a. o. gegebenen varianten; was aber gesetzt ist, empfiehlt sich dem sinne nach, und scheint qua in L 2, sowie gar tandem quod in E, woignibus erst nachträglich übergeschrieben, wirklich nur zur ausfüllung einer lücke mit mönchischem witz ersonnen zu sein.

926 sq. non illum vis ulla movet, non saeva fatiscunt, pectora pugnando.

Statt movet hat L 2 monet; movet ist passend. Achilles machte es, wie Sallust den Römern nachrühmt: pulsus loco cedere non audebat. Zu fatiscunt wofür in den handschriften fatigant, vergl. das Taciteische scriptores copia fatiscunt. Für pugnando hat E bellantum, was zum folgenden zu beziehen wäre, aber offenbar falsch ist; pugnando scheint L 2 zu haben und dies oder allenfalls bellando ist das richtige

939 sqq. in somnis veluti, cum pectore ferbuit ira, bic cursu super insequitur, fugere ille videtur. festinantque ambo; gressum labor ipse moratur.

Es ist die rede von einem in der traumesphantasie stattfindenden wettlaufen, wo bei der mühevollen und doch vergeblichen anstrengung keiner von beiden einen vortheil erringen kann. Cum pectora terruit ira (so die handschriften) soll die ursache jener traumerscheinung angeben, der ausdruck schien aber doch zu abgeschmackt, da zu einem terror nicht der mindeste grund ist. Es dürfte deshalb das oben gesetzte richtig sein — "wenn (plötzliche) leidenschaft die herzen entflammt hat." Die form ferbuit wie bei Horaz in der a. a. o. angegebenen stelle, wo übrigens ira in einer anderen bedeutung steht. — Vs. 942 und 1003 reihen sich würdig den hier und da angemerkten spuriis an, nur durfte ihre ursprüngliche farbe nicht durch conjecturen verbessert, was hier verschlechtert wäre, erscheinen.

1004 sq. interea victor defletum corpus amici funerat Aeacides pompasque ad funera ducit.

ad funera war in dem abdrucke blos deshalb eigentlich gelassen, weil sich dem unterz. keine passende änderung darbot, obgleich es wegen des in demselben verse stehenden funerat und funera in 1002 schon sehr missfällig ist, und überhaupt keinen rechten sinn giebt. Jetzt glaubt er das richtige gefunden zu haben, indem zu schreiben scheint pompasque et munera ducit pom-

parum munera. Ueber die zurüstungen vor der verbrennung des scheiterhaufens, und die feierlichkeiten nach derselben siehe II. 23, 163—176. 218—225. 249—256.

1030 sqq. te sensit nostra senectus crudelem nimium; nunc sis mitissimus oro, et patris adflicti genibus miserere precantis.

An dieser stelle hatte der unterz. im abdruck das zeichen der verderbniss bei nunc sis mitissimus oro gesetzt, weil diese worte durch den superlativ mitissimus abgeschmackt erschienen. Das sind sie auch, nur hätte nicht den abschreibern, sondern dem autor die schuld gegeben werden sollen. Der halbvers ist nämlich ausgeschrieben aus Ov. Met. XIV, 586 sq.:

"numquam mihi" dixerat (Venus) "ullo

tempore dure pater, nunc sis mitissimus oro,"
wo beiläusig oro, wie sowohl der gedanke, als die benutzung des
epitomators zeigt, das allein richtige ist. Dort steht nun nunc
sis m. oro sehr passend, denn der sinn ist: du warst gegen
mich immer gütig, aber jetzt bitte ich diese güte mir vornehmlich zu zeigen. In dem auszuge hingegen ist es gerade umgekehrt, denn Achilles ist nie gegen Troja mild gewesen, so dass
mitissimus für mitis ganz unpassend erscheint. Allein so geht es,
wenn jemand zum imitatorum servum pecus gehört; den geist
Virgils oder Ovids konnte der epitomator natürlich nicht sich aneignen; doch wie jene räuspern und dergleichen, hat er ihnen
unläugbar abgelauscht.

1036 sq. non vitam mihi uec magnos concedis honores, sed funus crudele mei.

Ucher jene verse siehe die note; zu mei, das natürlich auch zu vitam und honores gehört vgl. Prop. I, 5, 3 quid tibi vis, insane? meae sentire furores?

1048 sq. tum pyra construitur, qua bis sex corpora Graium quadrupedesque adduntur equi currusque tubaeque.

et clipei galeaeque cavae Argivaque tela.

Ueber pyră s. Lachm. zu Lucr. VI, 971. Für qua hat L 2 quo und dies hätte aufgenommen werden müssen, vgl. Lucr. I, 122 quo neque permaneant animae neque corpora nostra. Statt quadr. add. hat E merkwürdiger weise consequitur traduntur etc. Sollte hierin eine arcana sapientia liegen, so war es dem unterz. wenigstens nicht möglich, sie zu entziffern. Fürs erste glaubt

er es noch nicht. Die lesart von L 2 ist nicht sicher, doch hat V, eine nicht ganz verächtliche handschrift, und der scholiast zu Statius Theb. VI, 118 quadrupedesque, was sehr passend, und wenn nicht ein tieferes verderbniss zu grunde liegt, gesichert erscheint. Dagegen ist vs. 1050 cavae zwar die beglaubigte überlieferung und dem sinne nach nicht unpassend, doch scheint ein solcher hiatus, wenn er auch beim Virgil in gleicher weise vorkommt, in diesem auszug wohl nicht zu ertragen, ebenso wie 966 die verlängerung der letzten von galet; indem eine solche licenz sich nur v. 168 bei verlängerung des que, in fünfter arsis vor zweitem que, mit doppelter sowohl aus Virgil als aus Homer sich bietender erklärung findet. - Nun wird man aber an unserer stelle wohl nicht mit V leves schreiben, denn wer dies thäte, käme in den gegründeten verdacht, über die quantität von levis in seinen verschiedenen bedeutungen im unklaren zu sein, sondern man wird mit W und K wählen graves. - Uebrigens wird nichts von allem, was 1048-1050 in bezug auf ausschmückung der pyra Hectors berichtet wird, bei Homer erwähnt, sondern dies (mit einigen abweichungen) bei bestattung des Patroclus angeführt; auch dies beweist, dass der auszug nicht direkt aus der Ilias gefertigt ist.

1052 sq. stant circum Iliades matres manibusque decoros abrumpunt crines.

Für decoros hat E decoris mit darübergeschriebenem o, von L 2 wird nichts gesagt. Beides ist an sich gleich richtig, doch hier decoros besser, wie das folgende beispiel zeigen wird. Dagegen ist abrumpunt gewiss unrichtig, da, wenn auch das haarausraufen hier an der stelle war, doch abrumpere ein ganz unpassender ausdruck ist, wofür vs. 29 richtig dilacerat steht. Allein ebensogut als das ausraufen der haare konnte das bestreuen derselben mit erde und asche als zeichen der trauer erwähnt werden, vgl. Cat. 64, 224 canitiem terra atque iniecto pulvere foedans. Daher ist zu schreiben corrumpunt crines, d. h. sie entstellen gänzlich ihr haar, wozu dann ersichtlich sehr gut decoros passt. Hierbei ist niemandem verwehrt auch an ein ausraufen zu denken, während man bei abrumpunt passend an gar nichts denken kann. So sagt Ovid Am. 111, 6, 57 quid madidos lacrimis corrumpis ocellos?

1066 sq. iamque tenens portum metamque potentis Homeri Pieridum comitata cohors submitte rudentes; Was mag wohl submittere rudentes bedeuten? Ob es vom ankertau zu verstehen ist?

1069

ades inclita Pallas,

tuque fave cursu vates iam Phoebe peracto.

ades und fave haben nichts auffälliges. Der dichter hat mit hülfe der musen seine fahrt vollendet (1061—1069) und bittet nun, fast wie die comoedie mit plaudite beschlossen wird, Apollo und Minerva um schutz und gunst bei dem zu erwartenden schiedsgericht über seinen poetischen werth, und allerdings bedurfte er fremder fürsprache, um, wenn auch nicht gekrönt zu werden, doch was ihm höchstens zugestanden werden kann, für einen autor zu gelten, qui culpam vitavit, laudem non meruit <sup>28</sup>).

28) Hieran wollte der unterz. noch die besprechung einiger stellen, aus Petronius iambischem gedicht Troiae halosis, das gewissermaassen eine ergänzung des auszugs ist, zufügen; doch da schon so die abhandlung zu einer nimia moles angewachsen ist, so begnügt er sich, dies einer anderen gelegenheit aufbewahrend, für diesmal mit der ankündigung.

Berlin.

Lucian Müller.

#### Zur Vita Terentii.

Den verdorbenen vers des Porcius Licinus dum se amari ab his credit erklärt Ritschl neuerdings für ein glossem, doch kann auch in ihm ein gewisser rhythmus nicht geleugnet werden. Nimmt man an, dass der schluss wegen seines anstössigen inhaltes wegfiel (denn das ganze gedicht handelt von einer consuetudo turpis), so lässt sich die frühere lesung:

dúm se amari ab his concedit [túrpi flagitió stupri] auch jetzt noch unschwer erkennen. Die besserung geedit für credit ist paläographisch nicht anzutasten. — Ebendaselbst schreibt der Parisinus 7920 nihil siministros per idem tempus . . . . worin sicher die richtige lesart verborgen ist, während facillime am ende des verses einem flickwort ähnlich sieht. Ich schreibe darum

Sui ministri trés per idem tempús qui agitabant nóbiles, und verstehe darunter seine ministri libidinis wie bei Cicero de amic. 10, Velleius 83, 1, Livius 3, 57.

Carlsruhe.

W. Fröhner.

### II. JAHRESBERICHTE.

# 12. Die griechischen nationalgrammatiker und lexicographen.

(S. Philol. XI, p. 764-777.)

Der hier zu besprechenden erscheinungen sind nicht viele: daher ist eine eintheilung derselben in bestimmte classen nicht geboten. Zuerst hebe ich hervor:

1. Karl Ernst August Schmidt, beiträge zur geschichte der grammatik des griechischen und des lateinischen. 8. Halle. 1859, wovon uns hier p. 571-601 angehen, in denen über die erfindungen des Aristophanes von Byzanz gehandelt wird. Da dem Salmasius (de mod. us. p. 256, epist. ad Voss. ap. Fabric. BG. VII, 42) Arcadius περί τόνων bekannt gewesen sei, werde, wenn er Aristophanes von Byzanz als erfinder der prosodischen zeichen nenne (epist, ad Sarray, ap. Morhof Polyhist, I, 7, 10-14) dies buch seine einzige quelle gewesen sein, wie sie es für uns noch Welchen glauben, fragt nun Schmidt, hat die nachricht des Arkadios? Diese frage zu beantworten betrachtet er das ganze buch. Er bemängelt den gebrauch von ἐπίθετον, ἐπιθετικόν, προςηγορικόν, ἀντιδιαστολή (43, 14. 63, 8. 128, 5. 151, 10). τὰ ἀντιδοτικά 182, 5, als bezeichnung für οπως οπου u. s. w., wo die correctur ανταποδοτικά sc. των πυσματικών nichts helfe, den ausdruck μετουσίαν σημαίνοντα. Auf diese bemängelung der terminologie folgen erheblichere ausstellungen. Bekannt sind fünf MSS; die besten Par. 2603 und Hafn., schlechter Par. 2102 Villois. Fabr. Sie weichen erheblich ab. In 2603 ist Arcadius verfasser, nach Hafn. ist es Theodosius, der damit einen auszug aus Herodians allgemeiner accentlehre in zwanzig büchern lieferte. In beiden hat das inhaltsverzeichniss (πίταξ) zwanzig bücher, in 2102 nur neunzehn bücher. Das inhaltsverzeichniss erwähne aber in 2603 und Hafn. noch vier anhänge, welche nicht vorhanden seien. Pinax, überschriften und ausführung stimmen nicht immer ganz, doch seien ahweichungen wie buch 6/7 und 13/14 unerheb-

Bis buch X zu ende sei der plan, nach dem buch I-XIV die nomina im nominativ, XV die andern casus, XVI, XVII verba und participia, XVIII pronomina artikel und prapositionen, XIX conjunctionen, enthalten sollte, innegehalten; allein die verwirrung beginne mit buch XI; die bücher XII, XIII läsen sich ohne anstoss; aber während in buch XV die zahlwörter fehlen, welche der pinax verspreche, fänden sich in ihm nicht bloss ein, sondern sogar zwei aufsätze über die enklitika p. 139-141 und p. 141 -148 und zwar nicht bloss enklitische nomina. Vom schluss des b. XX hierher verschlagen könnten sie nicht sein, da sie keine herodianische terminologie hätten. Das XVI und XVII buch, δήματα und μετογάς enthaltend, seien in arger verwirrung, buch XVIII, XIX mager und darum wenig anstoss gebend; aber der ausdruck έγκλινόμεναι καί (Ξήγουν) άναστρεφόμεναι sei ganz byzantinisch. Aus dem schluss des neunzehnten buches sei zu folgern, dass die anhänge, wenn solche darin angekündigt würden, kein excerpt aus Herodianus seien. Nach dieser verurtheilung des Arkadios geht herr Schmidt zu den aufsatz über die Aristophanischen erfindungen über und zerlegt denselben p. 601 in drei abschnitte; §§. 1-9 behandle γρόνοι τόνοι πνεύματα, §§. 10-18 die zeichen der πάθη und στιγμαί, §§. 16-19 τόνοι πνεύματα χρόνοι und zeichen der πάθη. So glaubt er sich berechtigt das resultat zu ziehen: dass man sich nicht auf die angaben eines aufsatzes verlassen dürfe, der entweder (2603) ohne urheber auftrete, oder einem buche angeschlossen ist, das, wenn es auch nicht wenige gute regeln enthalten mag, in seinen theilen und im grossen ganzen aufs traurigste verstümmelt und verwirrt ist, der ferner in keiner der inhaltsanzeigen dieses buches mit einer sylbe erwähnt ist, und der endlich arge gedankenlosigkeit und unwissenheit an den tag legt.

Die logik des letzten satzes ist schwer zu begreifen; warum soll auf die angabe eines aufsatzes kein verlass sein, weil sein urheber uns zufällig unbekannt ist? Der zufällig namenlose autor könnte dann doch wohl ein recht achtbarer zeuge sein. Und zugegeben, Arcadius sei wirklich ein aufs traurigste verstümmeltes und verwirrtes buch, warum soll der angeschlossene aufsatz keinen glauben verdienen? er wäre ja dann nicht von demselben autor, oder er könnte ja auch nur verwirrt und verstümmelt sein und dadurch den schein der unzuverlässigkeit tragen. Uebrigens ist denn doch zweierlei zu erwägen. Erstens ist der aufsatz gar nicht angeschlossen, sondern er folgt auf das XIX buch, dessen schluss ihn ankündigt p. 185, 20 und gehört also entweder zum buch XX oder steht höchtens vor dem zwanzigsten buche; denn, dass p. 192 - 200 wirklich zum Arcadius als integrirender theil gehören, unterliegt keinem zweifel, da Herodians xabólov προσφδία, woraus Arcadius excerpt ist, was nicht bloss nicht weniger gute regeln enthält, sondern lauter gute regeln, entschieden im zwanzigsten buche des werkes περί χρόνων und περί πτευμάτων handelte, und der ganze abschnitt περί γρότων p. 192, 17-196, 23 auf grund des glücklicher weise mehrfach erhaltenen werks περι διχρόνων als echt herodianisches eigenthum in anspruch zu nehmen ist, mit p. 200, 21 aber dasjenige verglichen werden kann, was cod. Barocc. Choerob. ap. Gaisf. p. 905 aus buch XX mittheilt. Wenn nun aber zweitens alles excerpt aus Herodian ist, was uns Arcadius bietet, so dürfte denn doch was zwischen buch XIX und XX steht, ihm auch gehört haben, nur dass er den gegenstand auch so behandelt haben wird, dass die gedankenlosigkeit und unwissenheit nur auf rechnung des abbreviators fällt. Grade dass Aristophanes von Byzanz, mit dessen thätigkeit wohl ein Herodian vertraut war, Arcadius schwerlich auf anderem wege als durch Herodian object der besprechung ist, sollte doch zur vorsicht mahnen und in der that ist es weder Wolf (Prol. p. ccx1x) noch Lehrs (Arist. p. 258) noch Osann (quaest. Hom. II, p. 7) noch Sengebusch oder Göttling, noch sonst jemand eingefallen die notiz des Arcadius zu bezweifeln. Dass Aristarch den Homer wort für wort accentuirte ist sicher, dass er die prosodischen zeichen erfand, sagt niemand. Er fand sie also vor. Aber auch Aristophanes muss sie vorgefunden haben (Callimach. ap. schol. Ar. Avv. 599, Zenodot. ad Il. Y, 114), die feste normirung ihres gebrauchs, von Aristarch adoptirt, wird also wohl sein verdienst gewesen sein. Unser verfasser hat die ganze behandlung der frage falsch angegriffen. Die frage kann nur sein, ist p. 186-192 von Arcadius oder nicht? Ist es von ihm, dann ist es excerpt aus Herodian, und so wenig aus Aristonikos ein andrer spricht als Aristarch, spricht aus Arcadius ein anderer als Herodian. Ist es nicht von ihm, sondern in den Arcadius hineingeschoben, liegt unsrer beurtheilung ein selbstständiger aufsatz vor. Der mag nun spuren von gedankenlosigkeit und unwissenheit tragen, aber die notiz über Aristophanes, auf die es hier ankommt, kann deshalb doch wahr sein. Man denke nur an das plautinische scholion. Da übrigens Schmidt sich auch auf eine beurtheilung des Arcadius im einzelnen eingelassen hat, kann ich nicht umbin, einige seiner bemerkungen zu berichtigen, obschon sie ziemlich alle der berichtigung bedürftig wären. Wie z. b. ein mensch behaupten kann, Arcadius buch XVI, XVII biματα und μετογάς enthaltend, seien in arger verwirrung, ist mir unbegreiflich. Höchstens konnte behauptet werden, durch irgend einen zufall sei p. 175, 1-22 an den unrechten ort gekommen und 175, 24-176, 8. 176, 8-12 seien zufällig zweimal geschrieben, oder aus einer andern recension beigeschrieben. Denn 173, 26-174, 16 haben wir die betreffenden regeln bereits am gehörigen orte gehabt. Und 176, 8-12 ist nicht einmal verächtlich, sondern hilft die andere fassung p. 168, 3-7 verstehen, resp. corrigiren. Nach όριστικά 168, 3 ist nämlich ὑπερδισσύλλαρα

einzusetzen, nach δίδωσι etwa το δε und am schluss δισσύλλαβα. Diese 11/2 seiten, welche wir ruhig streichen mögen, abgerechnet ist aber auch alles in ordnung, es müsste denn jemand thöricht genug sein, den Arcadius zu tadeln, weil irgend ein schreiber oder gelehrter benutzer des buches p. 166, 6, ohne gerade etwas unrichtiges zu schreiben doch völlig gegen die disposition des Arkadios oder Herodian, περί τότου των μελλόττων als besondere überschrift einschaltete, so dass es nun aussieht, als sollte von da bis 167, 27 von betonung der futura gehandelt werden; dass dieselbe unnütze hand p. 168, 1 περί παιτός ρήματος των είς μι. p. 169, 26 περί τόνου των παθητικών an den rand schrieb. ohne entsprechenden orts, nämlich p. 172, 21 περί προςτακτικών, p. 173, 10 περί απαρεμφάτων p. 173, 26 περί συνθέτων όημάτων vorauszuschicken, daher es scheint als handle alles bis 173, 31 von der bedeutung der passiva. Wer 148, 10 das inhaltsverzeichniss gemacht hat, Arcadius oder ein schreiber oder benutzer des buchs, weiss ich nicht, wer es aber auch gemacht hat, hat vernünftiges geschrieben. Denn ig' und ig' handeln negi ror ei; o και των είς μι κατά παν πρόσωπον. Die infinitive freilich sind dabei vergessen. Ziehen wir diese kleinigkeiten ab, welche weder als entstellung des textes, den sie gar nicht berühren, gelten können, noch von Arcadius verschuldet sind, wüsste ich nicht, wo die arge verwirrung stecken soll, von der Schmidt träumt. Arcadius bespricht der reihe nach die labialen gutturalen dentalen liquiden verba, barytona wie circumflexa auf a, geht dann auf die pura über und erwähnt in einem § p. 166 3 die wenigen auf ξω und ψω. Den schluss des XVI buchs macht die betonung aller übrigen verbalformen, welche in wausgehen, der future, imperative, 3 opt. sing. verbor. circumfl., der conjunctive. -- Das XVII buch behandelt den accent aller übrigen verbalformen, welche nicht in ω ausgehen; Arcadius ist also nach Herodians vorgang weit entfernt davon von dem accente der verba auf µı zu sprechen, wie es nach der unächten überschrift scheinen könnte, sondern wie er von dem accente der nomina auf ny & wr ac u. s. w. gesprochen hatte, behandelt er hier die verbalformen auf μι, α (θα) ν (ον ην ουν) ς μαι σαι ται η ο σο το. Allerdings sind die letztgenannten ρήματα (d. h. verbalformen) ausschliesslich παθητικά; allein eine besondere überschrift περί τότου παθητικών hat Arcadius deshalb nicht machen können und auch nicht gemacht, weil sein eintheilungsgrund ein andrer war, wie denn schon im vorhergehenden passive formen genug behandelt waren. nächst geht er auf die einsilbigen imperative über, dann auf die mehrsilbigen είς θι, auf die ὁμοιοκατάληκτα, auf at und behandelt hinterdrein die infinitivformen auf , und ai, schliesslich den

accent der zusammengesetzten verba. Hiermit ist παν όημα absolvirt, wie die perioche des cod. Par. 2603 p. 5, not. 10 richtig angegeben hatte. Der schluss des buchs begreift noch naoar μετοχήν, μετοχή natürlich als dritten redetheil gefasst. Geordnet ist nach geschlechtern und innerhalb derselben nach den endungen ων ας ως μετος; η α; ον αν und der schlusskanon ist wieder den synthetis gewidmet. Ich denke, das ist alles so klar und übersichtlich geordnet, dass die confusion nur im kopfe dessen zu hause sein kann, der hier diese vorzüge einer wissenschaftlichen arbeit vermisst. Freilich meinte auch Lobeck rhem. p. 123 es fehle p. 160, 22 die regel de dissyllabis in vro, welche nach p. 193, 3-5 hin verschlagen sei, also ins zwanzigste buch, wo doch περί διγρόνων gehandelt wird. Allein die ganze fassung des kanon zeigt, dass Lobeck sich versah. - Auch das XI buch leidet nach Schmidt's meinung an verwirrung. Folgen wir also dem gange des Arcadius mit strengster controlle. Das ganze, allerdings sehr lückenhafte buch hat es mit der accentuirung der feminina auf α zu thun. Da bespricht er denn zuerst die τριγενή παρεσγηματισμέτα p. 95, 9 - 96, 9 in acht canones; die ordnung ist hier vollständig gleichgültig (siehe jedoch Arcad. 116), es handelt sich um feminina auf a, die zu maskulina auf og ovg evg vç ας ηρ (αρ) εις gehören. Darauf folgen die ἀπαρασχημάτιστα μοroγετη auf a. Zusammengenommen werden diejenigen, welche vor der endung a einen der drei σύμφωνα διπλά haben, dann folgen ziemlich dem alphabet nach die endungen Da un da sa ρα σσα σα, allgemeines über a mit voraufgehenden diphthongen, ca ια (εία -σία -rία -λία -ρία) οα (οια) να ωα; -ρα(ερα υρα ωρα τρα). An solchen kleinigkeiten, dass μα vor λα, σσα vor σα behandelt wird, dass nicht λια νια ρια σια geordnet ist, wird sich kein vernünftiger stossen. Das einzig befremdliche könnte sein, dass pa zweimal p. 96, 24-97, 11 und ausführlicher 101, 3-28 besprochen wird. Die sache löst sich inzwischen sehr einfach. Oben kommt es lediglich auf oa an, welches in zwei & behandelt wird; p. 97, 6-11 sind hier zu tilgen. Die zwei kanones in solcher allgemeinheit sind falsch und obenein verdorben, die emendation indessen nicht schwer. Für xépκυρα und γέφυρα, was von 97, 7 losgerissen ist, ist δίσουρα zu schreiben. Unten, wo man sich nur hüte schon 100, 24-101, 2 mit zu ea zu rechnen, ist der vor ea tretende vocal die hauptsache. P. 97, 8-11 in etwas anderm stil und mit unsrer emendation gehört hierher. Besondern anstoss errgt es herrn Schmidt, dass während buch XV die zahlworte fehlen, welche der mirak

verspreche, sich nicht blos ein sondern gar zwei abschnitte über die έγκλινόμενα finden, und zwar über alle fünf μόρια έγκλιropera. Da ist denn gleich das verlangen das funfzehnte buch sollte die zahlworte besprechen ganz thöricht. Der nirak p. 5 sagt: τὸ δέκατον πέμπτον τὰς πλαγίας τῶν ὀνομάτων κανονίζει, και τους κατά κλίσιν άριθμούς και τους κατά θέμα είρημέτους. Unter αριθμοί sind einzahl und mehrzahl, der numerus nominum zu verstehen. Man sprach von θεματικαί εὐθείαι πληθυντικαί, von δυικαί από ένικου κεκλιμέναι. Vgl. EM. 616, 35 Choerob. II. p. 442, 16. 445, 1 ed. Gaisf. Dass zufällig die zahlworte zum grossen theil hierher gehören, ist ohne belang. Was der pinax ankündigt, ist demnach nicht schwer im funfzehnten buch wirklich zu finden. Es steht 131, 24, 132, 7. Von den einzelnen zahlwörtern ist an den stellen die rede, die ihnen ihre form anweist; über eig, er 116, 8. 125, 23 (vgl. dict. solit. 18, 30) 126, 9; über μία ἴα ἰᾶς 128, 8; über ἔν ἔξ ἐπτά έντεα 200, 26; ογδοος 42, 16. 48, 5; ογδόατος 81, 3. An die stelle eines ausgefallenen traktats über zahlworte ist der abschnitt über die enklitika also nicht getreten. Herr Schmidt hält ibn für unächt mit dem bemerken, er sei weder herodianeisch, noch könne er vom ende des zwanzigsten buchs hierher verschlagen sein. Letzteres allerdings nicht. Denn das zwanzigste buch handelt von διγρότοις und πνεύμασιν, während neunzehn bücher περί τόνων handelten. Es könnte also nur den anhang des neunzehnten buchs gemacht haben. Allein es lassen sich doch mehrere gründe denken, welche bewogen, die enklitika grade hier zu behandeln, welche doch unmöglich fehlen konnten. Einmal müsste von dem οχομα τίς die rede sein; zum andern aber fällt die lehre von den enklitischen antonymien mit der περί των κατά κλίσιν άριθμών καὶ κατά θέμα zusammen. Denn nur die drei durchweg θεματικαὶ δεικτικαὶ μονοπρόσωποι mit ihren femininis und neutris έκειrog αὐτός (ὅδε, ὁ δείτα fügen einige bei) ούτος sind ἀπὸ ένικοῦ κεκλιμέναι und nicht enklitisch. Die andern haben πληθυντικάς und δυϊκάς θεματικάς εὐθείας, und gehörten also, wenn der pinax recht hatte vollständig ins XV buch. Wenn nun bei dem wenigen, was ausserdem noch über enklitische δήματα (σημί und είμί), über σύτδεσμοι und ἐπιβρίματα zu sagen war, die lehre von den enkliticis bei dieser gelegenheit vollends abgehandelt wurde, so ist diese disposition nicht eben verwerflich. Dass die sache so zusammenhänge, sei damit nicht entschieden behauptet. Was aber die autorschaft Herodians betrifft, so ist nicht zu übersehen, dass Bekk. Anecd. III, p. 1157 unter dem namen Ailiov giebt, was wir 141, 20-142, 19 lesen und bemerkt p. 1158 "reliqua vide ap. Arcad. p. 142"; dass p. 147, 23 nach Bekker p. 1148 Herodian zum verfasser hat (vgl. Il. pros. A 63 BL). Auch p. 142, 20-143 20 steht bei Bekk. p. 1156, p. 144, 17-28 bei Bekk. 1156 ff., 145 16 διο - 147, 17 bei Bekk. p. 1157. Pag. 139, 1-141, 19 ist einschub.

Eine hier ebenfalls zu erwähnende und zwar eine der wich-

tigsten erscheinungen ist

2. Bucolicorum Graecorum Theocriti Bionis Moschi reliquiae accedentibus incertorum idylliis. L. Ahrens. Tom. II Scholia continens. 8. Lps. 1859. LXXIV und 556 s.

Die ersten drei paragraphen der scholien handeln de scholiorum editionibus p. 1-x11, de editionibus prolegg. et hypothesium p. x11-x1v, catalogus codicum ad prolegomena hypotheses scholia glossas adhibitorum p. xtv-xx .. Für unsern gegenwärtigen zweck von belang ist §. 4 de scholiis vetustioribus. Als interpreten des Theocrit erkennt Ahrens Asklepiades Myrleanus, Theon den sohn des Artemidorus, Amarantus, Nikanor Cous, Theätet, Munatus und Eratosthenes den jüngeren an; bezweifelt aber mit recht, dass Amerias, Apollodoros von Athen, Apollonios von Rhodos und Artemidor, der jüngere Kallimachos, Epaphroditos, Leptines, Marianus, Neoptolemos, Nicander, Zenodotos eigentliche interpreten der Bukoliker gewesen seien (p. xxv-xliv). Besonders interessant ist in diesem abschnitte, was über Artemidorus und Callimachus ermittelt worden ist. Ersterer, von grosser bedeutsamkeit, nach Ammonius etwa 50 v. Chr. anzusetzen, wird als vater des exegeten Theon erwiesen; letztrer recentior aliquis Callimachus scheint in aliquo libro de accentibus die idyllen Theocrits angezogen zu haben. Was den Zenodotos und seine mythologie betrifft, so hätte erwähnt werden können, dass er in dieser art schriftstellerei und behandlung der mythen einen schüler und nachfolger an Theophilus dem Zenodoteer batte, der vom Schol. Nic. Ther. p. 5, 8 K. erwähnt wird. Die codices, welche die ältern scholien enthalten, zerfallen in zwei familien: 1) K. 4. 5. LZ Can. Genb. Vulc. P. p. 2) p. 3. 23. M. Bar. Gena, letztre enthält christliche spuren IV, 25 und p. 229, 17, citirt Aphthonios, den atticisten Aelius Dionysius, Nonnus Monachus und scheint nicht vor sec. XI zu fallen. Viel älter freilich ist die erste familie auch nicht. Die beiden familien zu grunde liegende recension ist nicht älter als Justinian, da die erwähnung von Eratosthenes und Theätet nicht wohl ein neuerer zusatz sein kann. Nach Ahrens scharfsinniger vermuthung nun hat Eratosthenes Scholastikus das scholiencorpus redigirt, nicht nur die hypothesis zu Idyll XII (wie bezeugt ist) geschrieben, sondern auch andre inhaltsangaben verfertigt und sich an den scholien selbst betheiligt. Dass sein name grade bei id. XII stehe, scheine daher zu kommen, dass dies idyll nach den zehn anerkannten bucolicis das erste sei; zu den ersten X nun habe er jedenfalls hypothesen bereits vorgefunden und mit einigen änderungen aufnehmen können, zu den folgenden neue gemacht (p. xxxiv). Den kern des scholiencorpus betrachtet Ahrens als arbeit Theons (p. XLVII), dem die erwähnung des Asklepiades Myrleanos verdankt werde. Was der etymologe aus Theon anführe, stehe in den scholien. Andres

habe Eratosthenes, der Theons namen wahrscheinlich eben darum verschweige, weil er ihn ausschrieb, aus den commentaren spätrer exegeten, wie Nikanor, Theätet und Munatos hinzugethan; namentlich seien die heftigen angriffe auf Munatos wohl von Eratosthenes (p. xxxiv). Der fünfte paragraph handelt de scholiis recentioribus. Ihre grundlage vom XIII sec. an ist Manuel Moschopulus aus Kreta, Maximus Planudes und Demetrius Triclinius. Ueber Lampridius Montf. Bibl. p. 519 und Pindaros exegese, der seine arbeit einem Dionysios Thrax widmete (schol. Genev.) ist es nicht gelungen näheres zu ermitteln. Familien der jüngeren scholien unterscheidet Ahrens sieben. Einige enthalten nur scholien des Moschopulus, andre Moschopulus mit zusätzen, die mehr und mehr anwachsen, vielleicht zum theil von Thomas Magister herrühren, ein andre redaction verschmilzt scholien des Moschopulus und Planudes, den Triclinius repräsentirt M; Q, der nichts moschopuleisches enthält ist ein conglomerat aus den alten scholien und zwei familien der jüngeren scholien. Mit grossem geschicke und sicherem critischem takte ist in §. 6 de scholiorum vetustiorum et recentiorum discernendorum ratione et de editionis Calliergianae fontibus eine schwierige aufgabe gelöst. Die untersuchung ergab das resultat, alt sind die in den codd. K. p. 3. 4. 5 L (V-VII) Can. Genb. Vulc., jung die in 1. 2. 6. 7. 8. 23. E. H. I (I-VIII) N. T. Y. Lips. enthaltenen scholien. Diejenigen scholien, welche M. Gena. Q allein haben sind von Ahrens den rec., die, welche P allein hat, den Vett. zugeschrieben. Zacharias Calliergu hatte zwei codd., einen moschopuleisch - planudeischer recension (idyll. I-XIII), einen secundae familiae vetustiorum, ähnlich dem cod. 3, daneben aber auch einen dem vortrefflichen K sehr ähnlichen codex. Auch die glossen, welche Calliergos allein hat nahm Ahrens als Vett. auf. - Neue hülfsmittel hatte Ahrens a. K. 1. 5. Borb. Gen. Lips. a. Im., durch die er das Dübnersche corpus bereicherte. Anderes schon von Reiske, Weissgerber, Warton, Gaisford, Ziegler u.s.w. edirte, von Dübner vernachlässigte, ist auch beigefügt. Grundlage musste Calliergus bleiben.

Was nun die art und weise betrifft, wie Ahrens sich die entstehung unsres scholiencorpus denkt, so theile ich seine ansicht vollständig. Theon, den wir uns als einen studienfreund des Didymus zu denken haben, erscheint recht eigentlich als der Didymus für die alexandrinischen dichter. Wie die alten durch theilung der arbeit grosse wissenschaftliche aufgaben bewältigten, lehrt uns die geschichte des alexandrinischen museums und der ordnung und catalogisirung der alexandrinischen bibliotheken. So scheinen denn Theon und Didymus, welche, wie ich bestimmt glaube, das lexicon zu den komikern gemeinschaftlich bearbeiteten, sich planmässig in die exegese der dichter dergestalt getheilt zu haben, dass diesem die eigentlichen klassiker der natiou, ienem der alexandrinische nachtrab Apollonios. Kallimachos, Nikan-

der, Theokrit, Arat (?) zufiel, obschon ihm unverwehrt blieb sich auch dem Homer und Pindar zu widmen, wie andrerseits Didymos als mythologe sich mit besondrer vorliebe in Nikander bineinstudirt zu haben scheint. Ist dem aber wirklich so, dann werden wir die scholien zu den gelehrten Alexandrinern ihrem kerne nach sämmtlich auf Theon zurückzuführen haben, wie anerkanntermassen die commentare zu den dichtern der blüthe zeit als Didymeische erzeugnisse gelten. Wie aber Didymos seine überarbeiter und gegner fand, zum Sophokles den Pios und die hypothesen anlangend den Sallustius, zum Euripides, in dessen scholien er oft ebenso hart getadelt wird, wie Munatos in den theokriteischen, den Dionys Eukleides und Krates, zum Aristophanes den Symmachos, so konnte Theon einem gleichen schicksale schwerlich entgehen. Alles irgendwie gediegnere in den theokriteischen scholien ist gewiss von ihm, Munatos wird eine zweite epoche exegetischer bemühungen für Theokrit bezeichnen und Eratosthenes dürfte es gewesen sein, welcher beider commentare in einander arbeitete und zur hauptquelle und grundlage für alle späteren exegeten wurde. Zu beklagen ist nur, dass von Theons arbeit nicht mehr in die scholien übergegangen oder wieder aus ihnen verschwunden ist; und dass der grosse fleiss, die ausserordentliche sorgfalt, mit welcher Ahrens sich seinem geschäfte einer neuen sammlung und ausgabe dieser scholien unterzogen hat, nicht durch eine reichere ausbeute belohnt worden ist. Denn dieselben bleiben doch einmal ein klägliches machwerk, aus welchem die texteskritik unsre kenntniss des dialekts, literargeschichte u. a. sehr wenig profitiren, wenn sie auch hier und da eine lesart zu bestätigen scheinen (!) welche die neuern kritiker längst ex ingenio hergestellt hatten. Wenn Id. XV auch 1 ήνδοι (Genb.) 61 έξ αὐλας 148 ποτένθης aus den scholien auftaucht, was wollen solche ärmliche brosamen gegen die menge gelungener emendationen des herausgebers, welche der heutige, aus den scholien nicht zu bessernde zustand des textes nöthig zu machen scheint, bedeuten? wie Id. XV, 2 αὐτεί, 7 δὲ μασσοτέρω ἔμ' ἀπώκεις, 15 κέπφος 25 ήνίδ' έγων, 27 βαμα, 30 σμη δή ποκ', 50 πάντ' ές άρείω (?), 72 αθαρέως (?), 88 έκ νασσάν τε, 98 πέρυτις, 121 αεξομενάν, 141 Πελασγώ. Etwas günstiger stellt sich das verhältniss freilich in Id. I, wo z. b. 1 ά, 11 έξεις, 31 γυτά, τι 49 κεύθοισα, 60 τί τυ, 77-79 om., 90 κατ' εύχεο, 113 φέρευ mit mehr oder mindrer sicherheit aus den scholien, oft auch nur durch combination gewonnen werden kann, 18 acides, 21 xparaiar, 55 aloliκόν, 56 Καλυδείφ, 125 ανεπαίσατο doch der kritik förderlich waren, oder in II, 3 καταδήσομαι, 44 ποθείκει, 18 κάεται [61] om. 5. P. 75 είς τὰ Δύκωνος, 81 ἐκαύθη Gl. M., 84 ἐξάλλαξε, 125 κείτε, 136 ετάραξε Gl. 2., 157 ποτείδον, 158. κά με. - Allein sollte Theon I, 11 rar öir, 89 ladon per, 66 xara Hirdov, 45 πυρναίαις II, 24 καππυρίσασα gedeutet haben? alles stellen, an

denen Ahrens wahrlich nicht durch fingerzeige der scholien auf seine lesarten: I, 11  $\tau \hat{\alpha} \nu \hat{\alpha} \delta \hat{\nu} \chi \varrho \sigma \sigma \nu^{-1}$ ), 45  $\pi \nu \varrho \varrho \alpha \hat{\alpha} \alpha \varsigma$ , 62 'Aiδα  $\pi \sigma \tau \hat{\sigma} \nu (2)$ , 66 × $\alpha \tau \hat{\alpha}$  Πίνδον, 89  $\lambda \alpha \delta \varrho \hat{\alpha}$ , II, 20  $\gamma$ ' έγω, 24 έ× $\pi \nu \varrho \sigma \varsigma$   $\hat{\alpha} \sigma \varepsilon$  (anders noch Philol. VII) geführt wurde.

Dass es bei der traurigen gestalt, in welcher das wirre scholiencomglomerat uns vorliegt, Ahrens nicht immer möglich gewesen ist mit linderen mitteln einen lesbaren text zu schaffen, (der lesbarkeit aber hat er auch im ersten theile, welcher den text enthält nachgestrebt und lectiones aperte corruptas asteriscis lectionis remedii desperati indicibus appositis nicht beibehalten p. LXXII) versteht sich von selbst. Gleichwohl begegnen wir selten so starken um nicht zu sagen unglaublichen veränderungen, wie xqροῦ τοῦ ἐωίλου (codd. αἰόλου und αἰώλου) καὶ τοῦ πτηνοῦ, was durch marcidi mollis verdeutlicht wird, während wohl xnoov xai τοῦ πτηνοῦ τοῦ κιλλούρου zu schreiben sein dürfte, oder wie p. 109, 11 ζημιώσαντα — έπαταδιπλούσα τὰ — όστέων (codd. ζήμωσον - έφαπλουσα - άγέων); vielmehr gemeinhin ansprechenden sehr schönen nachhülfen. Ich wüsste z. b. nicht, was p. 65, 2 πόρος τις δουξι διηφημένος zu wünschen übrig liesse, obgleich gerade hier Ahrens sich sehr behutsam ausdrückt, p. 79, 15 Ena. σροδίτου έτ τῷ περὶ λέξεων κατά στοιγείον (von mir schon 1854 vorgeschlagen). Die stelle aus Pindars parthenien aber, welche schol. Id. II, 10 in eyorras elvas xai Hisor verderbt hat, scheint. soweit evyorrat ater allein in betracht kommt und von den übrigen elementen AIKAI (lagar Ahrens) abgesehen wird, vom herausgeber als hergestellt betrachtet werden zu können. Vielleicht ist dig "Hlior zu lesen. Für wahrscheinlich kann ich zwar p. 57, 21 den vorschlag 'Απολλόδωρος (ἀπελλόδωρος Genh.) (ὁ ὑιὸς ὁ Δωριεύς Gen. δωριέων Genh. Δωρίκων P) ἐν τῷ περὶ Inoiwe nicht halten und auch Ahrens traut dieser änderung keine allzugrosse glaubwürdigkeit zu, allein sie ganz von der hand zu weisen, würde ich doch nicht wagen. Jedenfalls hat Ahrens an vielen stellen richtiger gesehen und glücklicher vermuthet als Dübner. Nur 55, 18 kann ich mich zu seiner ansicht nicht verstehen. Διδύμους und λαγιδίους bleiben dunkel, aber warum Dübners λαχχιδίους dunkel sein soll, bekenne ich nicht einzusehen. Hin und wieder folgt Ahrens Dübner'n, und lässt sich von ihm irre führen. Wenn 58, 2 die worte λεπτότερον und εὐτονώτερον aus PGenab. (a corr. Gena.) als lacunos bezeichnet werden, so ist das ganz verfehlt. Man hat einfach τον άθερα [η τό] του στάγυος ευτανώτερον και λεπτότερον zu lesen. Hesych. άθέρες δὲ τὰ λεπτότατα των ασταγύων μέρη. Der gedanke, dass εύτονος sich auf iroo; bezöge ist also ganz auf zugeben.

Als beilage wage ich es dem gelehrten herrn herausgeber ein paar

Siehe Phot 63, 1 Hesych. α 1217 η 152. Ich dächte τὸ τὸν ξγγαλον ὅσιερον ἐξεῖς. Idyll. I, 89 hatte ich λάσθη (oder λάσθη) μέν γελόωσα vermuthet.

anspruchslose emendationen zu diesem scholienwuste zu geben, dessen vernünftigste fassung meines dafürhaltens immer im Gen. b enthalten ist. Die stelle, wo die vorstellungen vom Pan mit seiner auffassung als weltall in einvernehmen gebracht werden, p. 34, 23, erscheint Ahrens mit recht als eine bös verderbte. Indessen - wenn wir für ωρας, da cod. 5 ηρας bietet, weder φοράς noch σφαίρας sondern κράσεως lesen, was in ώρας zu stecken scheint; wenn wir unter beachtung, dass p. 35, 1 nicht φασίν sondern σησίν in p. 3. 5 Can. einstimmig überliefert ist. in dem verdorbenen καὶ μηνίσκος (5. Can. μήνιγκος Genb. μήτιγγος 3 ευμήνικος p.) den namen des gewährsmannes vermuthen. und demgemäss Happerioxog ongir lesen, ferner in revowr (woraus μερών verderbt ist) die allergewöhnlichste verschreibung aus τεβρών erkennen, und τὸ δή παρδαλην ένηφθαι τεβρών schreiben, zugebend dass der ausdruck zwar sonderbar, aber nicht sonderbarer sei, als ein eherner helm aus hundsfell u.ä. m., also παρδαλην νεβρών für νεβοίδα stehe; endlich τὰ δὲ κάτω λάσια της γης καὶ των ἐν αὐτῆ πεφυκότων, τὴν δὲ κτλ. schreiben, so dürfte alles erträglich Nεύρων haben 3, 5. Bar. Can. Genh. Vulc., dass es an den unrechten ort verschlagen wurde erklärt sich leicht aus der leichten verderbniss των της γης für της γης, wozu nun in νεύgor das vermisste nomen gesucht wurde oder auch durch abirrung des schreibers von den worten ένηφθαι τευρών της [γης] φαντασίας. - P. 36, 3 verlangt die terminologie der grammatiker meines wissens υποκατιών. - P. 36, 4 wird wohl gelesen werden müssen έχτατέον τὸ κα [διὰ τὸ μέτρον] οὐ διὰ τὸ είναι Δωρικόν, ως φησιν 'Ασκληπιάδης, έπεὶ, φησίν, ότι τὸ κε βραγύ έστιν oder besser noch έπει φύσει το κε βραγύ έστιν. Die redensart έχτείνεται διὰ τὸ μέτρον kann man in den scholien Herodians zum Homer auf jeder seite finden. So sind denn beide scholien im einklang. — P. 48, 2 ist (δύταται δὲ ἐν τῷ γυνή) εἶναι zusatz aus Gen<sup>b</sup>. Ahrens schreibt [οὐ] δύναται δὲ ἐν τῷ γυνή εἶναι und meint, das solle heissen: dieser sinn kann aber in γυνή nicht liegen. Mindestens war dann auch δυνατόν zu schreiben. Es ist aber zu lesen: δύναται δε το σύνηθες. D. h. einige fassen yvry als Pandora, es steht aber auch hier in seiner gewöhnlichen bedeutung. Ganz ähnlich ist die bemerkung zu Τίτυρος III init. p. 133, 3 ούκ ἔστι δὲ άλλο ἢ ὅνομα αἰπόλου Genau besehen ist ovrydes nicht einmal nöthig, da die lexicographen z. b. eine glosse, nachdem sie die ungewöhnlicheren bedeutungen aufgeführt haben, oft schliesslich durch sich selbst erklären, um auch die gewöhnliche bedeutung, ro σύνηθες, nicht unerwähnt zu lassen. Δύναται δε κάνταυθα το γυνή ginge ganz gut. Gehörte elvat zu diesen, nicht zum ersten theile des scholions, so ware δύναται είναι wie im schol. Apost. Rhod. 388, 31 gesagt; allein der ganze passus scheint nur eine kritik der auffassung der γυνή als Pandora zu sein. Uebrigens s. Et. Gud. 131, 20. — P. 65, 1 steckt in νήσου (Genb.) gewiss was anders als Όσσης; etwa eine erwähnung der Νεσσωνίς? — P. 65, 18 liegt der fehler vielmehr in ἐνῆν. Die worte der θαυμαζομένων αμαίν, ὅτι Δάφινδος Ἰκις ποταμὸς Σικελίας sind gewiss unantasthar. An ἡράσθη wird auch nicht zu denken sein; da aber hier von zeitbestimmungen die rede ist, scheint ἐνῆν aus (γ΄) γενεὰς νόστερος ἢν entstanden zu sein. Vgl. Schol. Lycophr. p. 824 Müller Πολυδέκτης γὰρ τρεῖς ἦν γενεὰς πρότερον Ἱπποδαμείας.
— Zu p. 67, 10 vgl. Et. M. 622, 34. — P. 69, 2 liest Ahrens ἐπφδοῦ. Ich dächte μεσφδοῦ. Das schema der responsion ist ja:

1. 5 2 2 5 2 2 II. 4 4 4 4 III. 4. 5. 5. 4

und vom mittelsten theile ist die rede. — P. 72, 19 wird nach Genb. zu lesen sein την δει ήδη ἀντ<sup>τ</sup> δε (oder ήδέα) ποιητικῶς ἐὰν δὲ γράφηται διὰ τοῦ ι, ἡ Διὸς Θυγάτης. — P. 79, 9 hatte derselbe Genb. nur ἡ ἐν Σικελία φρ ἡξειν, ὡς Ἰβυκος, und ἡξειν auch 3. 5. das ist: ἡ ἐν Σικελία (διὰ) φύξιν, ὡς Ἰβυκος, wenn nicht lbykos als er der Arethusa gedachte ἐν Σικελία φυξίμος gesagt hatte. — Mit vollständiger sicherheit lässt sich p. 80, 14 restituiren: γράφουσι δὲ τινες ὑπο(μνηματίζοντες) Τύμβριδος.

Das vexirende ὑπὸ ist aus ὑπο entstanden. Die voraufgehenden ärger mitgenommenen worte könnten γενομένου δὲ χειμῶνος ὧρα ἀνυπέρβατον geheissen haben, aber wahrscheinlicher dünkt mich die

fassung γενομένου δὲ λιμνώδους ἄνυπερβλήτως ἔχωσε τὸν ποταμόν. — Was p. 96, 19 unter σεληναῖον ὅρος gemeint sein kann, weiss ich auch nicht, ein ἀσέληνον und ein Βαληναίον ὅρος, auch Σιληνίαι ist bekannt. — P. 167, 10 lies Λικινίου. — Id. XV, 18—20, wo 21 διπλοῦν für πλέον eine zweifellose besserung ist, würde ich doch mit Toup. Syrac. 331 ἢγόρασε ε΄ aufgenommen haben, da zahlen so oft ausfielen. Vgl. meine bemerkung zu Liban. I, p. 25, 4 R. So ist z. b. bei Arcad. 147, 19 statt ὅσσε ἐφεξῆς εἶναι ὀξείας zu lesen εἶναι ἔξ ὀξείας. — P. 402, 16 dürfte προαστείοις (γαστρίοις Ahrens) aus πρασιαῖς verderbt sein.

Schliesslich ein wort über die inscr. m. sec. in Genev. Πινδάρον σχάλια διάφορα, welche nach Seneberius in catal. MSS. Genev. p. 49 dem Dionysius Thrax gewidmet waren (προσφωνεί wird im codex stehen). Ein zeitgenosse des Dionys Thrax war Ptolemäus Pindarion, sohn des Oroandes, auch ein schüler Aristarchs (Th. Beccard p. 64). Wenn dieser gemeint ist so stimmt freilich die zeit, aber an der sache selbst wird schwerlich etwas sein, wenn nicht homonymie anzunehmen ist, die schwerlich ein spiel des zufalls sein würde. Denn wie eine zeit die sonderbare neigung hatte, die heroennamen aufzufrischen, man denke an die epiker Menelaos und Nestor von Laranda, an den metriker Odysseus, an den grammatiker Diomedes u. s. w., liebten es die grammatiker einer späteren zeit sich die namen alexandrinischer grammatiker zu geben. Wir haben einen jüngern Aristarch, Apollonios, Dionys Thrax, Erathosthenes, (Kallimachos), warum nicht auch einen Pindarion?

Ahrens arbeit ist in der kürze besprochen von einem rec. des litt, centralblattes. Derselbe hebt als besonders lesenswerth den abschnitt über Theon hervor. Sowohl Abrens als seinem rec. ist entgangen, dass ich diese materie bereits in der Zf AW 1853 p. 66, p. 523 ausführlich behandelt habe, in der hauptsache ganz wie Ahrens urtheile, im einzelnen mehr material beibringe. Uebrigens dürfte es der mühe lohnen durch eine vergleichung der scholien zum Apollonios von Rhodos, zum Lykophron, Nikander und Theokrit, welche sämmtlich theonisches enthalten, dahinterzu kommen, wo wir mit Theon zu thun haben. Bei der sitte der alten commentatoren sich in verschiedenen commentaren selbst zu copiren und auszuschreiben, werden wir nicht fehl gehen, wenn wir aus der übereinstimmung zwischen einzelnen scholien einen schluss auf die identität des autors machen. Ein paar significante beispiele vorweg. Der scholinst zum Apoll. Rhod. IV, 109 erzählt die mythe von Perseus und Akrisios ausführlich nach Pherekydes. Mit denselben worten fast trägt sie uns Tzetzes schol. Lycophr. p. 829 vor, nur dass wir durch ihn noch Teutamides als den namen des Pelasgerfürsten erfahren, in dessen Larissa Akrisios flüchtete. Mit schol. Lyc. 1170 und 24 über die vorgebirge des Ida vgl. man schol. Nicand. Alex. 40; mit schol. Nic. Ther. 15 vgl. schol. Lyc. 328 p. 541. Nun denn! der scholiast zum Nikander erwähnt p. 21, 1 Theocr. V, 27 odelov arti τοῦ όβελοῦ Δωρικώς η Δίολικώς και Θεόκριτος δήλεται αντί του βούλεται. Aus Gen. b merkt Ahrens p. 188, 19 δήλεται αντί του βούλεται 2). ούτω γάρ οἱ Δωριείς φασι an. Der bemerkung des schol. Theocr. VII, 16, p. 243, 13 τάμισος δὲ ή πυτία είρηται παρά τὸ θαμίζειν, ο έστι πυκνούν τὸ γάλα περί αυτήν τρεπόμενον entspricht schol. Nic. 45, 27 τάμισον την πυτίαν λέγει, ήτις έπὶ των ήδη γαλακτοτροφουμένων ζώων ευρίσκεται. χρώνται δε αὐτη πρός πηξιν τών τυρών — και τρίτην την του έρφου, ης μέμνηται Θεόκριτος. So stimmt auch schol. Theocr. 46. 21 zu I, 30 mit schol. Nic. 49, 26. Umgekehrt citirt der scholiast des Theocrit den Nicander zn II, 56. V, 92. X, 1. III, 52. XIII, 46. Davon gehören die V, 92. III, 54. XIII, 46 citirten stellen den fragmenten an, allein die ganze bemerkung zu V, 92 mit dem citate aus Krateuas entspricht vollständig der aus

χακάν κύνα Theocr. a. a. o. erklärt Gen. b durch λεμηράν. Bezieht sich hierauf Hesych κακιδά λεμηρά?

den scholien des Nikander bekannten interpretationsweise, und schol. XIII, 46, p. 365, 13 συμφωνεί δὲ τῷ ἀρπαγῷ καὶ ἀπολλώτιος ὁ Ῥόδιος καὶ Νίκανδρος. ὁ δὲ Ὅνασος ἐν τοῖς ἀμαζονικοῖς φησικ αὐνὸν εἰς τὴν κρήνην πεσεῖν καὶ ἀποθανεῖν klingt stark nach Theon, dessen elegantere ausdrucksweise jedoch zu Apoll. Rhod. A 1207, p. 377, 1 erhalten ist: κατηνέχθαι εἰς κρήνην καὶ οὕνως ἀποθανεῖν zugleich mit der angabe, dass Onasos im ersten buche der Amazonika das erzählt habe. Aus schol. V, 92 p. 312—313, 1 lässt sich schol. Nic. Ther. 5, p. 4, 5 trefflich ergänzen. Die bemerkung Δίφιλος δὲ ἐν πρώτφ τῶν Νικάνδρου Θηριακῶν κύριον ὄνομα τὸν Βουκαῖον λέγει (φόλος ὅ) δὲ ἀνικάνδρου Gen. h) stammt sicherlich nicht aus reichern scholien zum Nikander, woraus etwa ein späterer exeget des Theokrit sie geschöpft hätte, sondern unmittelbar aus Theon. Denn übrigens stimmen beide scholien in ihren bemerkungen über βουκαῖος überein.

Der scholiast zum Apollonios citirt den Theokrit p. 312, 18 (XX=XXII, 206) 367, 10 (XIX=XXIV, 138) 388, 33 (XX)378, 30 (Hylas) 381, 14 (XIII, 38) 487, 22 (III, 49). Was zu III, 49 von dem scholiasten des Theokrit bemerkt wird stimmt fast wörtlich mit den scholien zum Apoll, 487, 22 überein, nur dass diese weit reicher und besser erhalten sind. Die übrigen stellen sind ohne beweiskraft, wenn sie auch meiner überzeugung nach theonischen ursprungs sind, zeigen aber, dass die sammlung der bukoliker zur zeit der abfassung des dreimännercommentars zum Apollonios schon vollzogen war und beweisen, wenn anders Theon den Theokrit citirte, dass Ahrens seine zeit richtig angesetzt hat. Umgekehrt berufen sich die scholien zum Theokrit XIII 7 - 9 p. 354, 15 auf Apollonios A 1207. Eine vergleichung beider scholiasten lehrt, dass beide dasselbe erzählten; nur dass wir aus schol. Apoll. p. 376, 34 den titel der schrift des Sokrates έν τῷ πρὸς Εἰδόθεον erfahren, wogegen schol. Theocr. um das citat aus Euphorion reicher ist. Uebrigens fragt sich's ob nicht Σωκράτης und Ευφορίων bei schol. Theorr. 354, 15-17 ihre plätze wechseln müssen, und stattt [Nixar8000] der namen 'Hoiodog einzusetzen ist, nach schol. Apoll. p. 381, 22, da Hesiod έν Κήϋκος γάμφ die sache erzählt hatte. Ueber schol. Th. XIII, 46 p. 365, 14 war oben die rede. Vielleicht ist da selhst "Ονασος έν τῷ α ' Αμαζονικῶν zu lesen. Der scholiast, welcher den Apoll. Rh. I, 601 zu Theocr. VII, 74 citirt ist zwar rec., allein auch vet. stimmt mit seiner bemerkung über "ADw; mit schol. Ap. Rh. 336, 11,

Mit schol. Lycophr. 558, p. 679 stimmt einigermassen schol.

<sup>3)</sup> Diese variante erinnert an schol. Nic. Ther. 322 'Δοχελόχω ξμπλην ξμοῦ τε καὶ φίλου. So H. Keil ohne Schneidewins Φόλου zu erwähnen, da καὶ φόλου nur P und καὶ ἐφόλου Ald. τέκε. Διφέλου, d. h. das scholion floss aus Diphilus commentar, ist wegen Apoll. lex. Hom. nicht möglich. Aber ξμπλην ξμοῦ τέκ' οἰφόλου ginge.

Theocr. III, 5 p. 134, 17, mit 856 p. 843 der schol. Theocr. IV, 33. 34, p. 167, 10. Doch genug. Die gegenwärtige aufgabe gestattet uns nicht diese lehrreiche vergleichung der scholiasten fortzusetzen. Ich habe sie für mich angestellt und ziemlich erhebliche resultate gewonnen. Wir gehen über zu:

3. A. Rossbach, de Hephaestionis Alexandrini libris et de reliquis quae aetatem tulerunt metricorum Graecorum scriptis bipar-

tita disputatio. Pars prior. Vratisl. 1857, 4. 19 s.

Den artikel des Suidas über Hephästion schreibt Rossbach: Ήφαιστίων 'Αλεξανδρεύς, γραμματικός, έγραψεν έγχειρίδια μέτρων και μετρικά διάφορα. περί των έν ποιήμασι ταραχών. κωμικών απορήσεων λύσεις. τραγικών λύσεων ... καὶ άλλα πλείστα. [καὶ τῶν μέτρων τοὺς ποδισμούς.] Dass nämlich unser encheiridion ein auszug sei, folge aus dem schol. Saibant. p. 147 (vgl. p. 35). Aus welchem werke, theile dasselbe scholion mit sobald man in seinen worten: ιστέον δε ότι ούτος ο 'Ηλιόδωρος πρώτον έποίησε περί μέτρων μη βιβλία, είθ' υστερον επέτεμεν αυτά είς ένδεκα (vgl. p. 77) είτα πάλιν είς τρία, είτα πλέον είς εν τουτο errespidsor den namen des Hephästion an die stelle des Heliodor setze. Die letzten beiden arbeiten begreife Suidas unter dem titel έγγειρίδια (δύο) μέτρων. Aus den grösseren werken seien folgende fragmente übrig: Schol. Hermog. p. 381. Longin. prol. p. 149. Hephaest. ench. p. 14 schol. Hermog. p. 387 schol. Saibant. p. 35, p. 77. Priscian. de metr. com. p. 1329 nnd der aus dem dreitheiligen enchiridion zufällig erhaltene abschnitt vov av. του Ήφαιστίωνος σαφεστέμα διδάσκαλία περί μετρικής είςαγωτης η περί ποιημάτων, aus welchem Gaisford verkehrter weise die commentatio minor über dasselbe thema a mala interpolatoris manu profectam angesehen habe. Nach dem, was bereits von Leutsch Philol. XI, p. 746-50 gegen diese ideen erinnert worden ist, bedarf es keiner weiteren widerlegung.

4. A. Rossbach, de metricis Graecis disputatio altera. Vratisl.

1858. 4. 16 s.

Wir ersehen aus dieser abhandlung folgendes. Die scholien zum Hephästion sind doppelter art. Die sogenannten minora, aus denen später noch Tricha schöpfte, sind ein eigentlicher commentar zum Hephästion aus verhältnissmässig guter zeit, da derselbe noch, wenn auch keine unmittelbare, kenntniss des Heliodor, Philoxenos, Odysseus, Longinos und der grössern handbücher des Hephästion verräth. Die zwölf capitel der scholia maiora dagegen, deren zusammenhang mit dem enchiridion nur in der gleichartigkeit der behandelten materie besteht, können nur im zusammenhange mit Drakon, Isaak Ttzetzes (Bachmann. I, p. 169), dem metricus Harleianus 5336, Elias Monachus, Manuel Moschopulus (p. 43 Titze) und dem Metricus Ambrosianus (Analecta p. 4—13 ed. H. Keil) richtig gewürdigt werden. Sie erscheinen sämmtlich als abschriften eines aus fünf abschnitten [1) de syllabis pedibus

u. s. w. 2) de heroo 3) de elego 4) de trimetro iambico 5) de Anacreonteo, das sind die die byzantinische zeit allein interessirenden metra] bestehenden werkes, das, da der grammatiker Constantinus Siculus darin citirt wird, nicht vor sec. IX verfasst sein kann; von dem jedoch dem metricus Harleianus, dem Draco und Isaak Tzetzes eine aus Hephästion bereits durch zusätze bereicherte und zwar dem Harleianus eine in verschiedenen punkten wieder abweichende recension, dem Elias Monachus und Moschopulus dagegen eine verkümmerte, den Hephästion nicht ausschreibende recension zu gebote stand, ähnlich der, welche auch der Ps. Herodianus (Villois. Anecd. Gr. 2, p. 85), der Ps. Plutarchus, der Ambrosianus und die scholia maiora in Hephaestionem benutzten, obschon letzteren die kapitel 5' n' d' ebenso eigenthumlich (wahrschl. überbleibsel eines commentars zum enchiridion) sind, wie dem Drako die erwähnung des Philoxenus, dem Amhro sianus die des Galenus. Dieses fünftheilige werk aus dem IX sec. nun hatte keineswegs in allen seinen theilen einen gleichen werth. Während nämlich die letzten drei abschnitte de elego trimetro anacreonteo byzantinisches machwerk sind, enthielten die beiden ersten, welche der Ambrosianus in ihrer reinsten gestalt giebt, manches aus alter guter quelle. Der lateinische metriker Diomedes aber scheint, nach seiner übereinstimmung mit dem Ambrosianus zu schliessen, einer lateinischen übersetzung dieser capitel zu folgen.

Als ergänzung zu den ebenbesprochenen abhandlungen Rossbachs giebt sich:

De Trichae metrici vita et scriptis scripsit Augustus Jung.
 Vratisl. 1858. 8. 44 S.

Die etwas wortreiche erstlingsarbeit eines schülers von Haase und Rossbach, deren mittheilungen dem verfasser hier und da zu gute kommen. Er hält den Tricha für einen als lehrer thätigen (p. 22) presbyter oder mönch (p. 6), der sein metrisches handbüchlein jedenfalls vor dem jahre 1360 geschrieben habe, da die subscriptio cod Flor. dies datum trage. Von den sechs metrischen traktätchen, die dieser miscellancodex enthält, lässt er mit recht nur die έπιμερισμοί των θ' μέτρων (auch in einem venetianischen und pariser codex enthalten) als eigenthum des Tricha gelten; weist dagegen drei andere schriftchen desselben περὶ συμμίκτων αιτισπάστων, περί των καθαρών και ξπιμίκτων ίωνικών, περί των κατ' αντιπάθειαν μίξεων als muthmasslich verloren nach. Dass Hephästion und die Scholia Hephaestionis maiora et minora zu demselben, offenbar in etwas besserer fassung, als wir sie kennen, so ziemlich die einzigen, wenigstens erheblichsten quellen des Tricha waren, liess sich von vorn herein vermuthen. Jung weist noch auf seine bekanntschaft mit Hermogenes p. 19, 9=rhet. Gr. 2, 279, 21 Sp. u. p. 35, 2 = p. 295 Sp. hin. Der schluss des schriftchens nmfasst die emendatio critica zum Tricha p. 1-72 ed. Furia p. 24-44.

Meine Didymea haben zwei schriften ins leben gerufen:

6. J. La Roche, Didymus über die aristarchische recension der homerischen gedichte, Triest 1859. 26 s. 8, eine sehr sorgfältige abhandlung, welche p. 16-26 zu den einzelnen büchern der Ilias und Odyssee diejenigen scholien zusammenstellt, welche bei mir fehlen, nachdem p. 4-16 über die form der scholien des Didymus eingehend gehandelt ist. Entgangen ist dabei dem verfasser, dass das von ihm unter nummer 5, 9, 11 seiner vorbemerkungen verarbeitete material längst von mir selbst in den aristarch · homerischen excursen verarbeitet, und, was die hauptsache ist, zu schlüssen über Aristarchs verfahren verwerthet worden ist. La Roche würde aus dem zweiten excurse erfahren hababen, dass seine p. 13 über die infinitivformen vorgebrachte vermuthung, Aristarch scheine die formen auf zir vorgezogen zu haben, von der wahrheit weit abgeht. Andre nummern, z. b. 13, 14 sind von H. Merkel in den prolegg. ad. Apoll. Rhod. ausreichend besprochen. Minder gerecht als La Roche ist herr prof. L. Friedländer gegen meine Didymen gewesen, denen er in den NI für Ph. u. Pdgk. einige blätter gewidmet hat. An sich ist nichts dagegen einzuwenden, dass er das buch auch in den kreis seiner besprechungen über den zuwachs der homerischen literatur gezogen hat, allein schwerlich ist dies die alleinige intention der redaction der jahrbücher gewesen, welche vielmehr eine beurtheilung des ganzen buches und nicht des kleinsten theils desselben wünschen musste. Und was sagt überdies Friedländer seinen lesern? Eben das, was der verfasser selbst an verschiedenen orten ausgesprochen hatte, dass dieser theil der schwächste des buches sei. Dass aber derselbe verfasser durch seine excurse zu zeigen versucht habe, auf welchem wege zunächst die aristarchische doktrin mühsam gewonnen werden müsse, ehe ein werk, wie Didymus περί της 'Αυιστάργου διορθώσεως einigermassen hergestellt werden könne, verschweigt er den lesern, wie denn auch I. Bekker in seiner neuesten ausgabe des Homer sein R weit seltener zu setzen beliebt, als seine pflicht war, z. b. auch für ihn E. R. Lange's aufsatz im Philol. IV, 706-8 und der meinige über eir und εμεν nicht existiren. Wer auch immer Didymos' werk περί της 'Αριστάργου διομθώσεως herzustellen unternähme, er würde immer an eine aufgabe sich wagen, der er nicht vollständig gewachsen wäre. Friedländers Aristonikus ist gewiss ein gutes buch — aber ist es wirklich Aristonikus περὶ σημείων Ἰλιάδος ? Es sind eben reliquiae emendatiores, durch die allein, da es uns ja auf Aristarchs ganze doctrin ankommt, nur ein minimum gewonnen wird. So ungerecht also Friedländer selber die bemerkung meines freundes Sengebusch fand, der Aristonikos habe entweder

ungeschrieben bleiben oder hätte wenigstens vier bände füllen sollen, so unbillig ist es seinerseits an den Didymos höhere anforderungen zu stellen. Und doch hatte Sengebusch den glänzenden beweis geliefert, wie viel weiter man die untersuchungen über Aristonikos mit weit geringern mitteln, als für die Ilias uns zu gebote stehen, führen könne. Also Friedländer gab reliquias emendatiores, aber keineswegs alles, was mit sicherheit als eigenthum Aristonikos' zu ermitteln war. Ich gab (obenein durch eine von der verlagshandlung vorgeschriebene bogenzahl beschränkt) reliquias nicht emendatas, wie ich selber weiss und offen sagte. Glücklicherweise haben denn auch andre, wie O. Schneider, Schneidewin, Daremberg, eingesehen, worin das verdienstliche einer (ich sage nicht meiner) arbeit über Didymos liege und danach den massstab ihrer beurtheilung des geleisteten angelegt. Dass sich auf meine arbeiten aber fortbauen lasse, was Friedländer in abrede stellt, zeigen zufällig die schriftchen von La Roche und das jetzt zu erwähnende:

7. De Aeschyli Scholiis Mediceis scripsit J. J. Frey. Bonn. 1857. 39 s. 8.

Diese kleine schrift, zu deren abfassung Ritschl den anstoss gab, besteht aus zwei kapiteln, von denen das erste aus den arg verstümmelten und knappen scholien theils einigen ertrag für die kritik des dichters, theils schlüsse auf ihre frühere gestalt zu ziehen bemüht ist; das andere mit dem wir die untersuchung eröffnet haben würden, von den quellen der scholien handelt. Mit dem resultat zu welchen Frey gelangt: scholia, quae nunc manibus terimus e duobus hypomnematis composita sunt, quorum alterum magna ex parte e Didymi commentario derivatum valde mutilum erat, alterum autem fere nihil, quod a Didymo oriundum esset continebat, erklären wir uns ebenso einverstanden, wie mit dem wege auf welchem es gewonnen wurde. Im ersten theile handelt der verfasser über ergänzung verstümmelter scholien, über lesarten, welche aus richtigen erklärungen der scholien gewonnen werden können (Sept. 371. 26), über die widersprüche der zwei hypomnemata, wenn sie verschiedenen lesarten folgen (Pers. 1. Prom. 420 Sept. 114 - Prom. 850. Sept. 13 Suppl. 82 Pers. 80.922), über die methode längere scholien in ihre bestandtheile aufzulösen u. a. Auch darauf macht Frey aufmerksam, dass die scholien, welche das lemma haben, gewöhnlich besser conservirt sind, als diejenigen, denen es fehlt, und dass sie spuren von oguein enthalten, mit Hesych stimmen und wie ein commentarius perpetuus aussehen. -Besonders nett ist die besprechung von Sept. 371. Ueber Sept. 84 ist der verfasser im irrthum. Bei Hesych. ist zu schreiben: ο ροιτύπου δίκην ..... (sprichwörtlich geworden) ο ροιτύπους. Γίγαττας, ὅτι κτλ. Ueber Choeph. 66 ff. habe ich bereits in dieser zeitschrift meine abweichende ansicht auseinandergesetzt. Jena. M. Schmidt.

### III. MISCELLEN.

# A. Mittheilungen aus handschriften.

# 30. Der römische Lucanpalimpsest.

Unter den palimpsesten der Vaticana ist einer der bedeutensdten der der palatinischen abtheilung unter nr. XXIV angehörige, dessen wesentlichste theile Niebuhr in der schrift Cicer. orat. pro Fonteio, pro Rab. fgmm. etc. Romae 1820 herausgab. Eine genaue beschreibung desselben findet sich bei ihm p. 9 ff. Die blätter 11 - 14 der handschrift enthalten als ältere schrift theile von Lucans Pharsalia, die indess von Niebuhr keines abdrucks werth gehalten wurden, nur dass er in der seinem werke beigefügten schrifttafel das facsimile von l. VII, 496 gab. Auf p. 15 findet sich noch eine kurze mittheilung über den text 1), der indess durch zwei ungenauigkeiten in den zahlen zu falschen schlüssen leiten musste. Niebuhr kannte damals noch keine andere Lucanpalimpseste als diesen; inzwischen sind deren zwei zum vorschein gekommen, der eine in der k. k. hofbibliothek in Wien, der andere in der k. bourbonischen bibliothek in Neapel. Nachdem ich im zweiten heft des XIII jahrganges dieser zeit-

<sup>1)</sup> Sie lautet: Ex Pharsalia M. Annaei Lucani in secundo quaternione bina supersunt foliorum paria . . . Sunt ea quidem . . . octavae quae dicitur formae, sed grandioris, unde simul cum ora versuum pars resecta est. Continent autem sexti libri versus 21 — 62, 226—267, septimi 458—537, poetae nomen in summa pagina non legitur, libri indicati sunt; igitur agnito auctore, quem unus alterve versus lectus prodebat, nullo negotio ubi extarent inveniebatur. Postea vidi Caietanum quoque Meliorem intellexisse Lucani quaedam sub recentiore codicis scriptura exstare. Verum quamquam nullum ex innumeris fere qui supersunt Lucani codicibus ad has schedas aetate accedere credam, a pluribus tamen praestantia recensionis facile superantur: nam quum ea in hoc quoque poeta duplex sit, illae deteriorem sectam sequuntur, cuius rei in his ipsis carminis partibus manifesta extant indicia (v. g. quod versus VI, 29 abest): quapropter varietatem omitto. Litterae, quarum specimen dedi, quadratae sunt, paulum immutatae et rudiores.

schrift p. 313—357 den text des Wiener palimpsestes mitgetheilt habe, wage ich jetzt auch den römischen an's licht zu geben, den ich im laufe dieses jahres habe genauer untersuchen und abschreiben können, indem ich glaube, er werde ebenso jenen, wie sie ihm einen höhern werth verleihen, obgleich er an sich freilich wenigstens dem wiener bei weitem nachsteht. Bei dem mangel aller nöthigen bibliothekarischen hülfsmittel hier in Rom ist es mir leider nicht möglich, die resultate aus dieser arbeit zu ziehen, welche ich wünschte; indess hoffe ich, dass man mir schon für den abdruck und die genauere beschreibung dieser wenigen fragmente dankbar sein wird, denen ich einige orthographische zusammenstellungen und kurze bemerkungen beifügen werde.

Der ursprung unserer handschrift weist auf Deutschland hin, da sie der palatinischen bibliothek angehörte; nähere andeutungen des ursprungs habe ich indess nicht finden können. Das format des Lucan war ein mässiges octav, ein wenig zu gross für die neue handschrift, zu der seine blätter das material liefern mussten, so dass man sich desshalb genöthigt sah einen theil des seitenrandes und wohl auch des obern und unteren abzuschneiden. Damit sind denn auch die enden der zeilen auf der einen seite und die anfänge auf der andern verschwunden. Darauf sind die blätter umgedreht, so dass sie alle über kopf von neuem beschrieben wurden. Die jetzige höhe eines blattes ist 14, 7 centim., von denen 10, 8 auf die höhe des beschriebenen raumes fallen, die breite 9, 6, wovon kaum 1 cent. auf den innern rand kommt. Die ursprünglichen verhältnisse werden nur um sehr wenig grösser gewesen sein, so dass das format dieser handschrift von dem der wiener wohl um's siebenfache übertroffen wird. Das Vaticanische exemplar ist also keineswegs ein prachtexemplar gewesen, wie denn auch seine ganze einrichtung vielmehr mit einer eilfertig gemachten abschrift stimmt. Das pergament ist ursprünglich schön weiss und ziemlich fein, die dinte jetzt schwach braun gelb geworden. Die zahl der zeilen auf den erhaltenen seiten ist regelmässig zwanzig, die schriftart ist recht gut bei Niebuhr unter nr. 6 wiedergegeben. Es ist eine modificirte quadratschrift. Beim A fehlt der verbindungsstrich der schenkel, deren dünnerer linker unten einen kleinen einwärts gekehrten haken hat. F hat unterlänge, G unten einen abwärts gekehrten haken, der zweite schaft des H ist in einen leise auswärts gekehrten halbkreis verwandelt. L hat bisweilen überlänge, alle züge des M sind schräg, U ist in die unciale übergegangen. Die einfachen dunn gezogenen schäfte haben oft unten nach rechts eine verdickung. Ligaturen sind selten und nur am ende der zeilen, so die von NT VII, 479, 482 und UR VII, 479, 533. Oefter dagegen kommen die bekannten abkürzungen Q. = que und B. = bus vor, wenngleich sich der punkt hinter diesen buchstaben nicht stets mehr erkennen lässt. In den obersten zeilen sind die ersten buchstaben auf f. III r. und IV r. grösser als die übrigen, auf f. Ir. dagegen hat das erste L eine schräge verlängerung nach oben, auf f. III v. das Y, auf f. IV v. das B in der mitte der zeilen bedeutende überlänge, um damit den etwaigen zusatz von zeilen oben oder die allzugrosse nähe von randnoten zu verhindern. Vielleicht waren ähnliche massregeln auf den übrigen seiten getroffen, von denen ja leider das eine ende der verse abgeschnitten ist. Indess waren solche mittel weniger nöthig, da in niedriger höhe über den obersten zeilen jeder rückseite eines blattes, doch nicht auf f. IV v. L oder LIB — liber, jeder vorderseite die betreffende buchzahl übergeschrieben steht. Ueber das alter der schrift wage ich nicht zu urtheilen; sie ist nahe verwandt mit der der im selben codex enthaltenen Liviusfragmente, und ich verweise in bezug auf sie auf das von Niebuhr a. a. o. p. 18—22 gesagte.

Die vier blätter des Lucan bestehen aus zwei blattpaaren, f. 1+11=f. 13+12 der neuen handschrift und f. 111+1V=f. 11+14. Sie enthalten der reihe nach l. VI, 21—61 mit dem ausfall von v. 29, dann v. 228—267 (auch im Wiener Palimpsest sind die letzteren erhalten) l. VII, 458—537. Der text ist nicht gerade schwer zu lesen und ist auf den folgenden seiten abgedruckt 2).

Die charakteristischen merkmale der orthographie dieser handschrift (wozu vgl. meinen aufsatz in jhg. XIII, 2, 339 ff.) sind diese:

AE steht in UAESANUM I. VII, 496 (wie im Wiener palimpsest V, 190), dagegen CESPITE VI, 32 (im W. CAESpite. V, 278), FRENIS VII, 531 (wie im W. V, 176), endlich PHRIXAEUM VI, 56 und QUAEAD = queat VI, 37, Man liest POENA VII, 470.

UO findet sich noch mehrfach im stamm der wörter, wie in AUIOLSAQ. VI, 34. UOLTU, 229. UOLNERA, 231 (in den Wiener fragmenten so durchgehends) gegenüber UULSIS VI, 232. UULTUS VII, 463 UULT, 488.

Als genetiv erscheint POMPEI VI, 245; ein metrischer fehler, indess charakteristisch ist DIS = deis VI, 49. Zweimal findet sich sogar ein langes I, in SPOLIIS VI, 260 und in ALTI 266; vgl. dazu MEDIIQUE = Medique VII, 514.

Das Y findet sich in BABYLONIA VI, 50, OLYMPI VII,

<sup>2)</sup> Um möglichen – oder auch unmöglichen — missverständnissen vorzubeugen, wird bemerkt, dass der folgende druck eben so wenig ein facsimile ist, wie der steindruck in Philol. XIII, p. 323 flgg.: es hat der steindruck gewählt werden müssen, weil einzelnes, was durch beschreibung doch nicht klar geworden wäre, und also nachgeahmt werden musste, durch die mittel der druckerei nicht dargestellt werden konnte. Damit das verhältniss aber des Wiener palimpsestes zu dem Phil. XIII gegehenem klar werde, ist ein facsimile dieses Wiener codex hier p. 537 beigegeben. [Die redaction].

35

GRAIORUMQ. DOMOSDIREPTAQ. MOENIAT

CEDEREVEL BELLISUEL CUNCTAMOUENTIB US A SEDMUNIMENHABETNULL OQUASSABILEFER NATURAMSEDEMQLOCINAMCLAUSAPROFUN

25

TEMPLADOMOSQ QUATITSPUMATQ.INCUL N EM CAESARISUTUASTISDIFFUSUMCOILLBUSHOSTE CINGERETIGNARUMDU CT O PR O C U LA G G E R METATURTERRASOCULISNECCESPITET A N T U COMTENTUSFRAGILISUBITOSATTOILLEREMUR INGENTESCAUTESAUOLSAQ.SAXAM E T A L L I S

UNDIQ: NEICUMPRAECIPITISCOP ULISQ. U 0 M EXIGUODEBETQUODNON ESTINSULA COLLI TERRIBILESRATIB.SUSTENTANTMOENIACA U T IONIUMQ.FURENSRAPIDO C U M T 0 LLITUR A U

EXTRUITURQUODNONARIESINPELL E R ES A EU QUODNONULLAQUAE A D UI O L EN TIMA CHIA FRANGUNTURMON TES PLAN UM Q.PER AR DES PLAN UM Q.PER DUCITOPUSPANDITFOSSASTUR RITTA Q.FUND DISPONITCASTELLAIUGISMAGNO Q.RECES S U

40

Vs. 39 sind am ende FND durchgestrichen. 'A ET 'J

AMPLEXUSFINESNEMOROSAQ.PASCU AS ALTU

UASTASQ.FERASINDAGINECLAUDIT
SUNTCAMPINONDESUNTPABULACAMPIS
Q.CAESAREOCIRCUMDATUSAGGEREMUTAT
VATOTCURSUSILLICEXORTAFATIGANT
RSASUOSOPERUMQ.UTSUMAREUISAT
SCAESARMEDIISINTERMINETAGRIS
UETUSILLACOSATTOLLATFABULAMUROS
BATQ.DISFRAGIILCIRCUMDATATESTA
AMIRENTURREFUGIBABYLONIAPARTHI
NTUMTIGRISQUANTUMCELERAMBITORONTES

QUANTUMPOPULISTELLURISEOAE
TINREGNUMSUBITUMBELLIQUETUMULTU
\CLAUSITOPUSTANTIPERIERELABORES
\CLAUSITOPUSTANTIPERIERELABORES
UEREMANUSAUTRIGERESETONADIBO
OQLSOLOPHRIXABUMELIDEREPONTUM
OPILEPHYRENABRUMABRUMPEREREGNIS
BUSLONGAEFLEXUMDONAREMALEAE
QUEMMUNDIQUAMUISNATURANEGASSET
IUSMUTARELOCUMCOITALEABELLI
TURTERRASANGUISFLUXURUSINOMNES

34

6

'hilologus, AV, Jahrg. 3.

f. 12 r.

9

245 POMPEIUOBISMINOREST CAUS AE Q. SENATUS MAGNUSADORATOSUMMITTATCAESARESIG SPERAUITPACEMGLADIOS I QUAERITA BISTO SOLUATAITPOENASS CAE UAM QUI CUN Q. SUB INCALUITUIRTUSATQ.UNACAEDEREFECTUS FULMINEUMMEDIISEXCEPIT FACIBUSENSE M MEMBRAQ.CAPTIUIPARITERLAT UR USET AR M QUAMMIHIMORTISAMORSIMUL HAECEFFATUS ANSIMILEMUESTRISEGNEMQ.ADF AT APUT ATI CAESAREASPULUISTESTATURADESSECOHOR T E **TABEREXIGUISAUTLONGISTEUTONUSARMIS** VTISADESTSERAMQ.SIBIPARATUNDARUINAM **YGENTEMFLUCTUSSCOPULUMFERITAUTLATUSALT** MMARELASSATURCUMSETOLLENTIB.EURIS RACLAUSTRAPIGERDILATOMARTEQUIEUIT MAGISHACMAGNUSCASTRORUMPARTEREPULSIS PL APOTESNONTULAETISULULARETRIUMPHIS **VTUBELLORUMSPOLIISORNARECONANTIS** LIXQUANTADOMINUMUIRTUTEPARASTI

CAESARISEXEMPLUMPOTIUS QUAMMORTISH NECUIDITRECTOGLADIUM MUCRONETENEN PARCITEAITCIUESPROCULHINCA UERT I TEFER CREDIDITINFELIXSIMULATISU O CIBUS A UL U HOCUEST'ROPRAEST'AREDUCISIT'SCAEUA R E L I C TOLLITETINMAGNIUIUEN TEMPONITECAS T NONEGETINGESTISSEDUULSISPECTORETELIS CONLATURAMEAENIL SUNTIAM UOLNER AM MITISETAUOLTUPENITUS U I RTUTEREMOTA ILLETEGENSAL TASUPPRESSUMMENT EFUROR **\ISSCAEUATUISFELIXHOCNOMINEFAMAE USHICBELLIMAGNOCRIMENQUEREMISIT** SIDURUSHIBERAUTSITIBITERGADEDISSET NANTQ.DEOSACNUDUMPECTOREMARTEM Q.CONFIXISCERTANTEUELLEREMEMBRIS **JAEMAGNAMSPECIEMVIRTUTISADORANT** LUTINCLUSUMPERFUSOINPONERENUMEN PITATQ.UMERISDEFECTUMIMPONEREAUDET PUGNADABATLABENTEMTURBASUORUM **UCTOQUIMARTERUISNAMSANGUINEFUSO** LUMTOTAEFUGERENTTESCAEUACATERUAE 255

470 INUECTAESTPRIORULLAMANUSTUNCS TRIDUL DITIB IN ONMORTEM QAECUNCTISPOENA FRONTIBUS AD UERSIS FRATERNAQ. COMM TUNCAUSAEDARESIGN AT UB AET UNCAETHE ELISUSLITUISCONCEPTAQ.CLASSICACORNU OPRAECEPSRABIESCUMCAESARTELATE NERET PRIMAQ.THESSALIAMROMANOS ANGUINET CUIUSTORTAMANUCOMMIS ITL ANCEABELLU SEDSENSUMPOSTFATIATUAEDENTCRASTIN AM C PILAPARANT!MIPPIDIUTENSISTENUERELA PERCUSSAPIETATECOITTOTAEQUECOHORTES PECTORACONSTRINXIT GELIDUS QUNUIS CE NECLIBUITMUTAR EL O CUMTAMENO MNI AT FACTURIQUAEMONSTAFORENTUIDEREP! UTRAPIDOCURS UF AT ISSUPPREMAMORA V QUOSUAPILACAD ANT AUT QUAMSIBIF ATA CONSUMPSERELOCUMP AR U ATELLUREDIRI FULMINIBUSMANES RADIIS QUE OR NAUIT INDEMANUMSPECTANTUULTUSQUONO INQUEDEUMTEMPLIS BITROMAPERUM JCERTAFACITQUOSUULTFORTUNANOCENTES ENSOSAGITURCUNEOSPERQ.ARMAPERHOSTEM CIPITICURSUUAESANUMCAESARISAGMEN TITERATGLADIOSQ.SUOSCOMPRESSATIMEBAT 2UEHABITURALOCUMDEXTRASACTELAMOUENDI CERATINSERIEMNEXISUMBONIB.ARMA EIDENSISACIESSTIPATACATERUIS CITETDEXTRASRAMANOINUISCERADUCIT **AESTODIISSOLUSCIUILIBUSENSIS** )OTAPARSGLADIISIACULISFERROQ.UOLANTI .ASSERUAREMANUSRAPITOMNIACASUS **EREPARSOPTATPARSTERRAEFIGERETELA** ITURINNUMERUMDIUERSISMISSILEVOTIS **ERUITOTATELLURERELATAS** AEQ.GEMUNTRUPESUOCESQ.FURORIS JSAGITFREMITUSPANGAEAQ.SAXARESULTANT CIASQ.DEDITRURSUSGEMINARECAUERNIS :TRESONISCLAMOREMUALLIB.HAEMUS PROCULNUBESQUONULLATONITRUADURANT VIQ.FRAGORCONUEXAINRUPITOLYMPI 480 34 490

f. 11 r.

.

f 14 r.

505 ABSTULITINGENTESFATOTORRENT ERUINAS 510 ILLICQUAEQ.SUOMISCETGENSPROELIATELO HACQUOQ.PERUENT UMESTADUISCERATO SPARSAPEREXTREMOSLEUISAR MATURAMAN OPPONITTUTOQLATETSUBTEGMINEPECT U ROMANISCUNCTISPETITURCEUORINDES A GIT POMPEIANUSEQUESBELLIQ.PERULTIMOFU UTPRIMUMTO TO DID UXIT CORNUA CAMPO NECFORTUNADIURE RUMTOTPONDER AUER STATGLADIUSCALETOMNENOCENSACAESAREFE UNAACIESPATITURGERITALTERAFRIGIDUS IN EXTREMUMESTQUODQUISQ.FERIT CIUILIAB E SETPETITURSOLUSQUICAMPISIMMINETAER ARCUTURBAMINAXNUSQUAMREXERESAGIT AERISETCALIDOLIQUEFACTAEPONDEREGLAND INSEQUITURSAEUACUASQUEMANUSINMITTI INDECADUNTMORTESSCELERISSET CRIMINEN TUNCETITYRAEIMEDIIQUEARABESQ.SOLUTI INDEFACESETSAXAUOLANTSPATIOQUESOLUTA TSUBITUMNONMOTISCOGNIBUSAGMEN SUPERCAMPOSTELISCONSERTAPEPENDIT ILANEFASFERROSUBTEXITURAETHER MORESREGNAENULLOQ.UMORETIMENDI **ELATUSBELLIQUASEUAGUSHOSTISAGEBAT** 2SUTENETOBLIQUASPOSTSIGNO ..... ORTES AESARMETUENSNEFRONSIBIPRIMALABARET CTORANONALIOMUTENTURSANGUINEFONTES IATCRUORISTETUISQUEMBARBARAFUNDUNT ERIREPOTESTUTINAMPHARSALIACAMPIS VLETHAECACIESTANT'UMPROST'ERNEREQUANTUM **ASEDHINCIUGULISHINCFERROBELLAGERUNTUR** DITINDEMODUMCAEDESACNULLASECUTAST UACONUERSISPRAECEPSRUIT'AGMINAFRENIS SEQUECESSIT CAMPISCLOMERATAQ.NUBES **UTEFFUSICALCAUITMEMBRAREGENTIS** IMUMSONIPESTRANSFIXUSPC. TORAFERRO **ENEBARBARICISUMQUAMCOMMISSACATERUIS ITESFACEREPALAMCIUILIABELLA** 

QUAERITITERQUATORTAGRAUESLORICA CATE

JUMMACVI.ACHALY BOMSTETIOMNECOCTUM

520

525

428. ITYRAEI 514 und in eigenthümlicher, fast scheint es aus

l corrigirter form CHALVBOM 518 gegenüber der corruptel ADIBO = Abydo VI, 55.

Ein beispiel von elision bietet SECUTAST VII, 532.

Was das H betrifft, so lesen wir HIBER VI, 258 (wie an derselben stelle im W.) und HAEMUS VII, 480, gegenüber UMERIS VI, 252 (ebenso ebenda im W.) Corrumpirt ist UMORE statt pudore VII, 525.

Inconsequent ist die schreibung von SED VI, 22. 232. VII, 471. 533 neben SET VII, 516. 517, wie es sich auch an den beiden einzigen stellen V, 175 und 301, wo es im W. lesbar ist, findet. Hierher gehört auch die schreibung QUAEAD = queat VI, 37. Indess steht beide male, wo es vorkommt, VI, 240 und 252 ATQ.

Sonst findet sich noch UMQUAM VI, 527 (vgl. im W. NVMQVAM VI, 319. 320) und QUICUNQ. VI, 241 (an derselben stelle und 316 im W. QVICVMQ).

Endlich ist bemerkenswerth die schreibung: CONSUMPSERE VII, 461 (wie im W. V, 276 CONSVMPSIMuS) und TUNC VII, 477 zweimal.

Composita kommen folgende vor: ATTOLLERE VI, 33, 48 (ebenso im W. ATTOLLIT VI, 354).— CONLATURA VI, 231. COMMISIT VII, 472. COMMISSA, 572, (so auch im W. COMMITTERE VI, 323) COMPRESSA, VII, 495. COMTENTUS VI, 33.— EXTRUITUR VI, 36— IMMINET VII, 516, INMITTIT, 509. INPELLERE, VI, 36. INPONERE, aus dem vorhergehenden verse statt in pectore wiederholt 253 neben IMPONERE, 252 (ebenso daselbst im W.), INRUPIT, VII, 478.— OPPONIT, 499.— SUMMITTAT, VI, 243. SUPPRESSUM, 228 (ebenso der W.).— Endlich füge ich hinzu SUPPREMA, VII, 460 als beispiel vulgärer aussprache.

Im ganzen nähert sich somit die orthographie des vaticanischen palimpsestes der des Wiener. Ist zwar die des einen so wenig als die des andern in sich consequent, so geben sie zusammen doch für eine reihe von formen wichtige und maassgebende belege.

Auch der vaticanische palimpsest hat wie der Wiener einige spuren von correcturen zweiter hand, so besonders VI, 39, wo die buchstaben FND des wortes FUNDis, das ein offenbarer fehler war, ausgestrichen und durch die übergeschriehenen S und mm die richtige lesart hergestellt wurde. Beachtenswerth ist, dass beide m hier die uncialform haben. Ebenso ist VII, 518 in CHA-LIBOM das I, wie es scheint, erst in Y verbessert, und dann über dem O ein E übergeschrieben ebenfalls in uncialer form, wohl ein beweis, dass diese zweite hand einer späteren zeit

angehört. Vielleicht sind auch einige der mir unlesbaren stellen so erst durch eingeschriebene correcturen geworden.

Was sonst an schreibfehlern stehen geblieben ist, wage ich nicht anzugeben, da mir hier die mittel fehlen solche überall von den spuren echter lesarten zu unterscheiden. Ich gehe daher nur die partie l. VI,  $228-267 \equiv f$ . II durch, weil mir für diese meine frühere arbeit vorliegt.

L. VI, 237 schliesst sich der vaticanus mit TENEMtem der vulgata an, während der Wiener die Bentleysche conjectur TRE-MENTEM bestätigte. — 244 dagegen enthält der vat. deutlich das von Bentley conjicitre PUTATIS statt putastis, während der Wiener mit putASTI sich keiner von beiden lesarten zuneigte. — 245 könnten die reste des Wiener gelesen werden Pompei, O, Vo-BISMINOREst CAVSAEQ-SENATVS, während die interjection 0 im vat. wie wohl in allen übrigen handschriften fehlt. — 246 ist nicht zu entscheiden, ob der vat. EFFATUR oder EFFATUS hat. — 252 schliesst er sich der vulgate DEFECTUM an, wo der W. DEFESSUM hatte. — 256 liest der vat. mit dem Wiener NUDUMPECTOREMARTEM gegen Bentleys conjectur pectora. — Endlich beglaubigt er v. 267 noch mit dem Wiener die form ADEST — adedit.

Vielleicht werden auch die übrigen drei blätter eine ähnliche ausbeute geben, die zu machen ich andern überlasse, um noch aus dem bestande der erhaltenen blätter einige folgerungen für die nicht erhaltenen theile der handschrift zu versuchen, die meine auf Niebuhrs beschreibung gestützten früheren annahmen bedeutend modificiren.

Dass zunächst, wie ich schon früher gegen Kopitars vermuthung nachwies, der vatikanische palimpsest mit dem Wiener nicht zusammengehört, bedarf keines weiteren wortes. Seine einrichtung dagegen ist regelmässiger, als ich dachte. Zunächst die erhaltenen acht seiten haben regelmässig jede zwanzig zeilen mit eben so viel versen, und es ist kein grund da zu zweifeln, dass nicht immer und überall ein vers in einer zeile raum gefunden hätte: verse wie l. VI, 24, 28, 35, 51 und so viele andere gehören zu den längsten der Pharsalia. Eben so wenig darf man wohl zweifeln, dass die zeilenzahl überall dieselbe gewesen. Zwischen f. I und II fehlen 4 andere blätter mit l. VI, 62 - 227, also mit 166 versen nach der vulgata. Diese zahl geht zwar nicht durch 40 auf, wird aber kaum anders zu erklären sein als durch die annahme von ausgefallenen versen. Ich halte die zunächst früher schon angenommene ansicht fest, dass v. 152 und 207 unecht sind, und glaube dass sie wie im Wiener, so auch im vaticanischen palimpsest fehlten; ob aber an der schadhaften stelle v. 186-188 einer, zwei oder alle drei verse fehlten, ist zwei-Es bleibt in jedem falle nichts anderes übrig als

entweder ein zufälliges ausfallen von einem oder mehreren versen, wie das von v. 29 in unsrer handschrift anzunehmen oder nach anderen verdächtigen zu suchen. Der richtige weg zum ziele kann hier nur der sein, den erhaltenen text des palimpsestes mit dem der übrigen ältesten handsehriften zu vergleichen, um seine verwandtschaft mit ihnen festzustellen und danach mit wahrscheinlichkeit unter den versen zu wählen, die in seinen nächsten verwandten ausgefallen sind. Ich bedaure diese arbeit jetzt nicht unternehmen zu können. - Ein weiterer beachtenswerther beweis für das regelmässige vorkommen von zwanzig versen auf jeder seite unserer handschrift liegt darin, dass f. I mit l. VI, 21 beginnt, also grade zwanzig verse dieses buches vorhergehn, die offenbar grade den raum einer seite einnahmen, so dass wie im Wiener so auch im vatikanischen palimpsest l. VI grade mit einer neuen seite anfing. Dieselbe regel wird vermuthlich für die übrigen buchanfänge zu gelten haben.

Nach der biserigen darstellung halte ich es für so gut wie sicher, dass auch die zwischen f. I und II fehlenden blätter je vierzig verse enthalten. Eine weitere gewissheit ist dann, dass diese sechs blätter drei blattpaare in folgender ordnung ausmachten: f. I — — — f. II. Es handelt sich jetzt darum ihre

verbindung mit f. III und IV herzustellen.

Diese aufgabe weiss ich, zumal bei den mir zur hand stehenden kritischen hülfsmitteln nicht in befriedigender weise zu lösen. Doch will ich zunächst die dabei zu beachtenden daten und darauf die möglichkeiten der lösung angeben. Vom letzten verse auf f. II = 1. VI, 267 bis zum ende von l. VI zählt die vulgate 563 verse, vom anfang von l. VII, bis zum ersten verse von f. III, andre 457. Dazu müsste die subscriptio und inscriptio einigen raum zwischen diesen büchern einnehmen. Für jene 457 verse von l. VII würde man gern eilf blätter und eine seite beanspruchen; nur wären dann, da wir sahen, dass jedes buch wahrscheinlich mit einer neuen seite anfing, drei verse, sei's uns verloren gegangene, sei's irrthümlich wiederholte, mehr in unserem texte als in der vulgata anzusetzen. Nimmt man aber nur eilf blätter in anspruch, so hätten wir siebenzehn verse weniger in jenem als in diesem gehabt. Beide möglichkeiten haben ihre unzukömmlichkeit. Für den schluss von l. VI, an den sich die subscriptio dieses buchs sammt der inscriptio des nächsten, nach der art so alter handschriften angeschlossen haben wird, hätten wir dann im nächsten falle vierzehn blätter und eine seite, im letzteren vierzehn blätter anzunehmen. In jenem hätte die verszahl der handschrift mit der der vulgate gestimmt, in diesem hätten mindestens vier oder fünf verse in ihr gefehlt. Die am wenigsten schwierige möglichkeit scheint mir die erste dieser beiden zu sein, so dass wir zwischen f. II. und f. III. 26 blätter als fehlend anzusehen hätten, im anderen falle nur 25. Doch auch jene zahl hat wieder ihre schwierigkeiten, die indess auch dieser nicht fehlen. F. III und IV enthalten einen fortlaufenden text, waren also das mittlere blätterpaar einer lage. Dass aber f. I und II nicht das äussere einer solchen, und zwar dann, eines ternio waren, geht mit grosser wahrscheinlichkeit daraus hervor, dass sich auf f. IIv. anch nicht die geringste spur einer zahl oder eines buchstaben zeigt, mit dem eine solche lage nach der durchgehenden einrichtung so alter handschriften hätte bezeichnet sein müssen. Dass dies zeichen etwa bei der zusammensetzung der neuen handschrift abgeschnitten wäre, ist höchst unwahrscheinlich, da die Lucanblätter am untern wie am obern rende schr wenig beschnitten zu sein scheinen, und jedenfalls jene zahl dann ihren platz ungewöhnlich tief unten gehabt hätte. Zwar, wäre dies dennoch der fall gewesen, so wäre eine regelmässige zusammensetzung der handschrift aus ternionen fast sicher anzunehmen, indem vier ternionen und zwei blätter eines anderen, die vor f. III fehlten = 26 blättern sind. Eine zusammensetzung aus quaternionen ist unmöglich, da ein blatt des quaternio hinter f. II und drei = vor f. III fehlen müssten, die zahl 8 aber nicht in 26-4 = 22 blättern aufgeht. Die annahme von quinionen stimmt freilich sehr wohl, da 10 in 26-(2+4)=20aufgeht, indess sind, so viel mir bekannt, so alte handschriften selten aus quinionen zusammengesetzt. Unmöglich sind die noch ungewöhnlichern senionen, oder was man weiter an regelmässigen zusammensetzungen denken könnte. Die annahme von 25 zwischen f. II und III fehlenden blättern lässt sich mit gar kei ner regelmässigen zusammensetzung der handschrift in einklang bringen. Zieht man nun nicht etwa einfach die möglichkeit einer völligen unregelmässigkeit in dieser beziehung vor, so bleiben also nur die fälle einer zusammensetzung aus ternionen oder quinionen. Sehen wir ob eine anderweitige berechnung mit einem dieser fälle stimmt, von denen der zweite an sich als der wahrscheinlichere erschien.

Nach den oben angeführten grundsätzen berechnet ergeben sich in unserer handschrift als wahrscheinlich

summa 981 2 blatt,

eine zahl, die sich so weder mit ternionen noch mit quinionen vereinbaren lässt. Bei annahme von jenen geht sie nicht durch sechs auf und lässt sich mit rücksicht darauf nicht wohl in passender weise verändern. Noch weniger für quinionen, in welchem falle zwei blätter vor f. I zu dem unvollständigen quinio zu rech-

nen wären, dem f. I und II angehörten. Gleiche schwierigkeiten stellen sich für ferner liegende möglichkeiten heraus. Unser endurtheil über die composition der handschrift bleibt also leider, dass wir darüber nichts sicheres ausmachen können. Am wahrscheinlichsten war sie ganz unregelmässig zusammengesetzt, oder ihr text war, sei's im einzelnen, sei's im ganzen durch wiederholungen und auslassungen arg entstellt. Vielleicht kann eine genauere vergleichung der erhaltenen theile mit anderen handschriften, wie schon gesagt, zu befriedigenderen resultaten führen.

Ich schliesse hiermit diese, leider in den meisten theilen, unvollendete arbeit, indem ich nochmals aus den schon angeführten gründen um nachsicht bitte, und in der hoffnung, dass es mir demnächst möglich sein werde auch den Neapolitaner palimpsest einer genaueren untersuchung zu unterwerfen, die vielleicht noch auf den römischen ein helleres licht werfen wird.

Rom.

D. Detlefsen.

# B. Zur erklärung und kritik der schriftsteller.

### 31. Kritische bemerkungen.

- I. Zenobius Prov. I, 57: "Ακφον λάβε καὶ μέσον έξεις: 'Απελλαίοι περισωθέντες ἀπὸ τοῦ περὶ Κλεισθένη πολέμου ἐπυνθάνοντο τοῦ θεοῦ πότερον τὴν προτέραν αὐτῶν ἀνοικήσειαν πόλιν ἢ ἐτέραν ποιήσουσιν; Für ΑΠΕΛΛΑΙΟΙ wird ΑΙΓΙΝΑΙΟΙ herzustellen sein, und im folgenden ἀνοικίσειαν πόλιν ἢ ἐτέραν οἰκήσουσι geschrieben werden müssen.
- II. Zenobius Prov. 1, 73: "Αλλοισι μὲν γλῶττα, ἄλλοισι δὲ γόμφιοι: παρόσον οι μὲν λάλοι, οι δὲ φάγοι. Die
  gelehrten bearbeiter der paroemiographen haben nicht wohl daran
  gethan, das einzige noch vorhandene klassische beispiel von γόμφος in derselben bedeutung wie γόμφιος, durch die aufnahme der
  lesart γόμφιοι statt γόμφοι zu verwischen. Ich sage das einzige
  klassische beispiel; denn es unterliegt keinem zweifel, dass wir in
  jenen worten den vers eines alten dichters haben, der mit völliger gewissheit also herzustellen ist:

"Αλλοισι» μὲν γλῶσσα φίλη, ἄλλοισι δὲ γόμφοι. Uebrigens wird der gebrauch des substantivs γόμφος für dens molaris ausdrücklich von Hesychius augemerkt.

III. Hesychius s. Δηλιακός βωμός: τὸ περιτρέχειν κύκλφ τὸν ἐν Δήλφ βωμὸν καὶ τύπτειν. In dieser glosse ist τύπτειν eine änderung des Musurus. Die sühne bestand nicht darin, dass man im herumlaufen um den altar diesen schlug (das wäre unsinnig gewesen), sondern geschlagen wurde. Es ist also τύπτεσθαι zu schreiben wie die handschrift richtig hat; und wenn der
scholiast zu Callimachus Del. 321 das activ hat, so muss man
bedenken, dass dieser elende glossator seine erklärung auf die
irrige fassung der callimachischen stelle gründete, die jetzt richtig so lautet:

πρίν μέγαν η σέο βωμόν ύπο πληγησιν έλίζαι ήποσύμενον καὶ πρέμνον όδακτάσαι άγνον έλαξης χείρας άποστρέψαντας · ά Δηλιάς εξοετο νύμφη —

Also die büssenden umgingen unter schlägen den altar und mussten mit zurückgebundenen händen in den stamm des heiligen oelbaums beissen. Ferner ist in der glosse des Hesychius zu schreiben  $\Delta \eta \lambda \iota \alpha \times \delta \varsigma v \delta \mu o \varsigma$ , nicht  $\beta \omega \mu \delta \varsigma$ , das sich aus dem glossem in die glosse verirrt hat. So erst passt die erklärung  $\tau \delta \pi \epsilon \varrho \iota \tau \varrho \dot{\epsilon} \chi \epsilon \iota v$  u.s. w.

Ich sagte eben, die stelle des Callimachus werde jetzt richtig so gelesen wie ich sie hingesetzt habe. Ganz in ordnung aber ist sie noch nicht, und ich werde bei einer anderen gelegenheit den beweis führen, dass sie so zu schreiben ist:

πρίν τινά σευ περὶ βωμὸν ὑπὸ πληγῆσιν έλίξαι ἡησσόμενον καὶ πρέμνον ὀδακτάσαι άγνὸν ἐλαίης χεῖρας ἀποστρέψαντα· τὰ Δηλιὰς εὔρετο νύμφη —

IV. Athenaeus XV, p. 686 a. τοῖς παισὶ παρακελεύομαι κατὰ τὸν Σοφοκλέα, ης ἐν Συνδείπνοις φησί

φορείτε, μασσέτω τις, έγχείτω βαθύν κρατῆρ' δδ' άνήρ οὐ πρὶν ἂν φάγη καλῶς ὅμοια καὶ βοῦς ἐργάτης ἐργάζεται.

Man wird sich umsonst bemühen dem gogeite einen passenden sinn abzugewinnen, es müsste denn sein, dass Athenaeus einen vers übergangen hätte, welcher das zu gogeite gehörige object enthielt. Dies ist doch aber in dem zusammenhange, in welchem er diese anführt, nicht eben wahrscheinlich, und ich glaube, es habe vielmehr Sophocles geschrieben:

φυράτε, μασσέτω τις . έγχείτω βαθύν — Dem μάσσειν geht das φυράν ganz natürlich voraus.

## Nachträge zu den fragmenten der komiker.

1. Lucian. Bis acc. 4 (vol. II, p. 360 Tauchn.): πάττες άγα τακτοῦσι καὶ σχετλιάζουσιν, ὧ πάτες, καὶ ές φανερὸν μεν οὐ τολιμῶσι λέγειν, ὑποτονθορύζουσι δὲ συγκεκυφότες αἰτιώμενοι τὸν χρόναν. Die worte eines komikers sind hier fast unverändert beibehalten:

ές φατεφόν μέν ούχι τολμώσιν λέγειν, ύποτοιθοφύζουσιν δε συγκεκυφότες.

 Zenobius Prov. I, 64: 'Αλλ' ὥσπες ἥςως ἐν ἀσπίδι ξενίσαι σεβούλομαι. ἐπὶ τούτων εἴρηται, οὶ τοῖς αὐτῶν ἔργοις ἢ τέχταις χρώμενοι τοὺς φίλους εὐεργετοῦσιν, παρόσον οἰ ἥρωες τὸ παλαιὸν ἔνοπλοι ὄντες ἐξενίζοντο. Hier liegen handgreislich anderthalb trimeter eines komikers vor: ἀλλ' ώσπερεὶ

ήρως εν ασπίδι ξενίσαι σε βούλομαι.

III. Zenobius Prov. 1, 77: "Αμ' ἔπος αμ' ἔργον: ἐπὶ τῶν ταχέως τε καὶ ὀξέως ἀννομένων. Diese worte bilden den anfang eines trimeter. Erinnert man sich zugleich der worte des Terenz in der Andria II, 3, 7 dictum factum, so wird man schwerlich anstehen das griechische sprichwort unter die fragmente aufzunehmen.

Berlin.

A. Meineke.

### 32. Vermischtes.

Steph. Byz. 194, 6 τὰς παρθένους γὰρ Κρῆτες οὖτως προςαγορεύουσι Μαρνάν. Meineke bemerkt dazu Corrupta haec et luzata. Möglich; Hesychius führt als kretische ausdrücke für jungfrau allerdings einige andere an. Allein ich glaube wenn man dem Stephanus die kretische accusativform μαρνάνς herstellt und c konnte vor c leicht ausfallen) ist kein grund zur annahme stärkerer corruptel.

Steph. Byz. 502, 14 Παραισός. περὶ ἡς Ἡρωδιανὸς ἐν ὀγδόφ ,,τὸ μέντοι Παραισός ὀξύνεται. ἐγένετο δὲ ὁ Παραισὸς Μίνφ συγγενὴς, ἀφ' οῦ ἡ πόλις ἡ Παραισός ὁμοτόνως τῷ οἰκιστῷ". Μεineke, der nach Παραισός (Πάραισος libri) einschaltet πόλις Κρήτης sagt, Holsten habe mit recht Πραισός verlangt. Certe in Herodiani verbis scribendum esse Πραισός docet Arcadius p. 75, 16. Das ist nicht richtig. Denn der canon über dreisilbige no-

mina in αισος ist bei Arcadius zufällig ausgefallen und muss aus Theognostus 73, 30 ergänzt werden, der zugleich lehrt, dass die lücke im Arcadius hinter 78, 5 anzunehmen sei. Theognost aber sagt κάβαισος (ὁ ἄπληστος) . . . τὸ παραισὸς μόνον ὁξυνθέν τὴν αὐτὴν γραφὴν τοῖς βαρυτόνοις ἐφύλαξεν.

Hesych. ἐστρῆνες σιρῆνες. Ich habe geglaubt, hier nur einen schreibfehler annehmen zu dürfen, sehe jedoch jetzt dass

ἀστρηνές στρηνές zu schreiben ist.

Themist. or. XXXIV, p. 447 Ddf.: ὅσπερ οἰκία πρὸ τοῦ ἀτδρῶνος καὶ τοῦ θαλάμου προπύλαια καὶ στόμα καὶ ποικίλματα καὶ ἀγάλματα κτλ. Für CTOMA las Jacobs στοάς. Sollte aber etwa ΑΕΤΩΜΑ zu schreiben sein?

Theophrast's Charactere. Nach Foss ist eine neue ausgabe dieses büchleins von Eugen Petersen Lps. 1859 besorgt worden, die manches gute enthält. An einigen stellen hoffe ich noch so nachzuhelfen, dass die zweifel erledigt werden. Der zehnte abschnitt enthält die characterzeichnung des genauen, der u. a. niemandem den durchgang durch seinen obstgarten erlaubt, niemandem obst aufzulesen gestattet. Da heisst es οὖτε ἐλάαν ἢ φοίνια τῶν χαμαὶ κειμένων ἀνελέσθαι. Für κειμένων haben, um bei hrn Petersen's bezeichnung zu bleiben BRS πεπτωκότων. In der vorrede p. 38 meint der herausgeber, πεπτωκότων sei glossem zu κειμένων. Wahrscheinlicher dünkt mich beide worte seien er klärungen zu δουπεπῶν und ἐλάαν ἢ φοίνικα τῶν δουπεπῶν das ursprüngliche. Vgl. Com. Gr. II, p. 563. II, p. 8. In demselben kapitel wird θυλήματα für θυηλήματα herzustellen sein.

In der skizze XXVIII, p. 154, 10 des lästerers oder schandmauls heisst es: τη γάρ αύτου γυναικί τάλαντα είςενεγκαμένη προίκα, έξ ής παιδίον αὐτώ γεντά (oder γένοτε) τρείς γαλκούς είς όψον δίδωσι u. s. w. Herr Petersen verlangt mit recht die angabe, wie viel talente das weib dem manne als mitgift zugebracht habe, und glaubt demnach in ¿¿ die zahl zu erblicken. Er schreibt προίκα έξ, η τε. Dabei ist jedoch übersehen, dass η τε - γειτά, die ihm - geboren hat, eine sehr ungewöhnliche wendung ist, während it ng - yerra ganz unanstössig ist, sobald man avzo schreibt. Auch ist die frage, ob nicht die zahl darum aussiel, weil sie nur durch ein zahlzeichen angedeutet war. richtige platz für sie ist oben ein vor ralarra. Wiederholt man nach yvraixi das jota = δέκα, so wird dasselbe erreicht. Man könnte nun schreiben: τη γάρ αυτού γυναικί δέκα τάλαντα είςετεγκαμένη προϊκα, έξ ής παιδίον αύτφ γεννά oder παιδίων αύτφ yerra (letzteres darum vorzuziehen, weil drei chalkoi noch weniger ausreichen ein häuflein kinder zu ernähren, als eines), allein ich glaube Theophrast liess das schandmaul sich eines ironischen ausdrucks bedienen: έξ ής παιδίον αὐτῷ, (ὁ)γενναί(ος) τρεῖς χαλκοῦς είς όψον δίδωσι. Daraus ist erklärlich woher γέγονε als variante kam, da man es hinter αὐτῶ vermisste.

Vom unmanierlichen heisst es bild IV, p. 126, 10 καὶ ἀριστῶν δὲ ἄμα τοῖς ὑποζυγίοις ἐμβαλεῖν τὴν θύραν· καὶ κόψαντος rin Ovoar vnaxovsat avros. In AB fehlen zufällig Ovoar xat κόψαντος την. Für das erste την θύραν schrieb Casaubonus τον γόρτον. Nun sagt man wohl ὁ μοχλὸς είς τήν θύραν έμβέβληται, allein nicht την θύραν έμβάλλειν. Ein einziger buchstabe hilft hier: the OATPAN = the OTPAN.

Der schmeichler, welcher II, p. 124 f. auch als tischgast betrachtet wird, pflegt των έστιωμέτων πρώτος έπαινέσαι τον ολνον και παραμένων είπειν ώς μαλακώς έσθίεις. Der berausgeber bemerkt p. 170 mit recht, dass auf die lesarten in R napaκειμένων und παρακείμετος in s nichts zu geben sei, da nicht einzusehen wäre, wie das verderbniss bis zu παραμένων habe einreissen können. Παραμένων bieten ABS. Früher wollte Petersen και παραμένειν είπειν και ώς μαλακώς έσθίεις lesen ut laudaret vinum adulator beneque conservatum esse diceret, genügt sich aber mit dieser conjektur jetzt selbst nicht mehr. Vielleicht genügt καὶ πράμνειον είπεῖν. Hesych: πράμνειος έστι δὲ ἐγκώμιον οίνου. Man vgl. übrigens Schol. Hon. Il. A 639, wo AD wirklich πραμτείο durch παλαιο από του παραμεμετηκέται erklären. Malaxos έσθίειν wird man schwerlich gesagt haben. scheint ein μαλαχώς ἤοθησαι darin zu stecken, was freilich hier nicht an seinem platze steht. Kurz vorher scheint es mir nicht so ausgemacht, dass für συνωνούμενος έπὶ κρηπίδας τον πόδα φήσαι είναι εύουθμότερον του υποδήματος zu lesen sei συνωνούμενος κρηπίδας - έτι εύρυθμότερον, wie Petersen p. 40 ausführt. Man könnte ebensogut an 'Imixpatidas denken.

Gleich das erste bildchen, welches den elow darstellt, ist an einigen stellen unklar. Für p. 122, 16 και πρὸς δανειζομένους και έρανίζοντας ώς ου πωλεί wird es am einfachsten sein ώς ου nlovrei zu lesen, aber was ist mit p. 122, 23 anzufangen? Nachdem gesagt ist, dass der ironische sich in redensarten bewege, wie unglaublich! unerhört! erstaunlich u. s. w. fährt Throphrast fort: έχπλήττομαι, και λέγει έαυτον έτερον γεγονέται. και μήν οί ταύτα πρός έμε διεξήει. παράδοξον το πράγμα, άλλω τινί λέγε. όπως δε σοι απιστήσω η έχείνου καταγνώ απορούμαι. Es ist offenbar von zweien die rede, welche einem dritten (dem eigen) denselben vorfall verschieden erzählt haben, oder wenigstens nach dem vorgeben des ironischen nicht im einklange sich befinden. Herr Petersen bemerkt deshalb ganz richtig, wenn man für eregor γεγονέναι einsetze: έτέρου ακηκοέται, erhalte man wenigstens einen richtigen sinn. Der übelstand ist nur, dass liger für leyeir befremdet und dass man die schon hier zu erwartende bemerkung der andre habe es anders erzählt vermisst; jedenfalls schwebt ακηκοέναι etwas in der luft. Ich vermuthe: ἐκπλήττομαι (ich werde ganz irre)· καν λέγης, αὐτό(πτη)ν έτερον γεγονέναι· Καί μην u. s. w. Und wenn du auf seine ungläubigen exclamationen einen andern namhaft machst, der augenzeuge gewesen sei, sagt er: und eben der hat mir die sache nicht so erzählt. Räthselhaft! soll ich dir misstrauen, soll ich jenen verdächtigen ich weiss nicht wie ich dran bin. Auch allo reri lege kann nicht richtig sein. Wenn auch die phrase an sich im munde des gezeichneten charakters ganz passend ist; was soll hier die redensart : erzähl das einem andern. Man erwartet eher die frage : sollte unser beiderseitiger gewährsmann verschiedenen personen die sache verschieden erzählt haben?

Der schmeichler heisst andere schweigen, wenn sein Mäcenas spricht, oder er lobt ihn, wenn er es hören kann, oder - ? die worte lauten επισημήτασθαι, εί παίσεται, όφθως. Er giebt also seinen beifall über wort oder that des gönners zu erkennen. Foss schlug vor εί ἐπὰν παύσηται. Petersen schweigt. Vielleicht

reicht καὶ ἐπισημήτασθαι δὲ είπας . . . ορθώς aus. In εται scheint eine andre phrase des beifalls zu stecken, die dasselbe wie ορθώς ausdrückt. Etwa ενγε ? Είπας ist ganz im stile Theophrasts.

Leichter ist einige zeilen vorher p. 123, 12. 13 zu helfen. Hier versichert der schmeichler seinem intimus: gestern hätten ihm die ohren klingen können. Mehr als dreissig männer seien zusammen gewesen, als die rede darauf gekommen sei, wer der wackerste mann ware απ' αὐτοῦ ἀρξαμίνους πάντας ἐπὶ τὸ ὅνομα αὐτοῦ κατενεχθήναι. Herr Petersen verlangt πάλιν πάντας, weil κατενεχθήναι allein nicht heissen könne "auf ihn zurückgekommen". Theophrast hat die sitte das unbestimmte pronomen beim genetiv. absol. wegzulassen. Vgl. p. 137, 11 wo Rs zu arrehlogτος unnützer weise τιτός hinzusetzen. Es genügt hier αρξαμίνου sc. τινός. Denn αὐτοῦ ἀρξαμένου ware doch zu plumpe schmeichelei.

Capitel XV ist der anmassungsvollen rücksichtslosigkeit gewidmet. Von dem αὐθάδης heisst es: καὶ τοῖς τιμῶσι καὶ πέμπουσιν είς τας έρρτας είπειν ότι ούκ αν γένοιτο διδήμετα. Der herausgeber vermuthet δέγοιτο διδόμενα, allerdings anmassend genug. Allein ähnliches erreicht man vielleicht, wenn ort in das fragende vi verwandelt wird, was mit ov so oft = nav, navra steht, oder für avder ore ovn. Was werdet ihr nicht alles für zeug opfern? Denn dass der αὐθάθης der frömmste nicht ist, zeigt der schluss.

In der vorrede sagt der verfasser, wenn auch nicht Theophrast, er schreibe das der jugend zu nutz und frommen, ὅπως μη καταδεέστεφοι ωσιν αὐτῶν. Wenn αὐτῶν auf die schlechten charaktere geht, genügt xaradesis, allein das büchlein wollte ja auch gute schildern. Ich denke avror ist besser. Die jugend soll nicht hinter sich selbst zurückbleiben, nicht unvollkommener sein, als sie ihrer natürlichen anlage und ihrer abkunft von wackern männern nach ist oder sein könnte, sie soll sich nicht schlechter präsentiren, als sie ist.

Zum schluss ein wörtchen über V, p. 127, 17:  $\dot{\alpha}\sigma \times \dot{\sigma}_{c}$   $\pi \dot{\epsilon} \lambda \epsilon \times \nu c$ . Wenn der grosse, der erwachsene mit kindern spielt, die noch auf seinem schoosse einschlafen, so geht sein spiel vernünftiger weise auf das kinderspiel ein, aber nicht über die sphäre kindlicher begriffe hinaus. Was interessirt aber schlauch und beil das kind t Ist etwa  $\times \dot{\alpha}\sigma \times \sigma_{c}$  zu schreiben, der kleine finger t Man denke an unsere scherze: das ist der daumen u. s. w., wobei der erwachsene die finger des kindes zupft und ein verschen dazu sagt.

Jena.

M. Schmidt.

## 33. Aristonikus zu Hom. Od. XII, 15. X, 40.

Es würde gewiss ein nützliches unternehmen sein, wenn man, statt den mangel der viermänner-scholien zur Odyssee zu beklagen, ihre früheren bestandtheile, welche in unsere sammlungen übergegangen sind, aus diesen ausschiede, zusammenstellte und zu verbessern versuchte. Natürlich dürfte das nicht geschehen, ohne dass man die vorräthe des Eustathius bei der ergänzung und berichtigung benutzte, da man ja schwerlich einen grund zur rechtfertigung hätte, wenn man scholien von altem gehalte oder bekannter form, welche er aus vollständigeren und korrekteren hülfsmitteln aufnahm, gerade deshalb verschmähte, weil sie in seinen excerpten und nicht auf dem rande einer handschrift der Odvssee sich fänden. Auch die rücksicht, dass sie schon in der ausgabe des Eustathius vorlägen, könnte nicht von ihrer zusammenstellung abhalten, da der zweck der letzteren in dem gewinn einer möglichst vollständigen übersicht läge. Insbesondere dürfte es einem gelehrten, der sich mit dem Aristonikus näher bekannt gemacht hat, nicht schwer fallen, die reste seiner scholien durch eine revision der bereits benutzten und durch eine ausbeutung der weniger bekannten handschriften, namentlich der beiden wiener 133 und 56, erheblich zu vervollständigen. Dass noch manche bemerkung aus den lexicis, aus den grammatikern und scholiasten, vor allem aus den anmerkungen des Aristonikus zur Ilias zu gewinnen ist, kann keiner bezweifeln, der die abhängigkeit der bächlein von der quelle kennt. Die arbeit verlangt allerdings mühe und vorsicht, theils weil die quellen zerstreut und mitunter versteckt sind, theils weil eine grosse zahl von bemerkungen die ursprüngliche fassung verloren hat oder gar mit anderen notizen verschmolzen ist. Indem wir den wunsch hegen, dass eine arbeit dieser art recht bald zur ausführung komme, um die geschichte des textes aufzuhellen und uns mit der lehre Aristarchs weiter bekannt zu machen, bescheiden wir uns unsererseits, augenblicklich zwei scholien des Aristarcheers herzustellen, welche nur durch unbedeutende fehler so entstellt sind, dass sie bisher weder verstanden, noch auf den verfasser zurückgeführt wurden.

Von dem ersten zu XII, 15 veröffentlichte bereits Porson aus dem Harlejanus die worte Ζητόδοτος γράφει άκροτάτω τύμρω ίτα σημα πέλοιτο. Kramer ergänzte diese, von Buttmann aufgenommene bemerkung durch mittheilung des zusatzes: ινα στήλης σημείον η έσται δε παρακούω του Ελπήνορος είπόντος πηξαί τ' έπί τύμβω έρετμόν, Osann gab beide theile im zusammenhange Quaest. Hom. P. IV, p. 24 nach einer abschrift, die er im jahre 1818 genommen hatte. Indem er στήλη für στήλης schrieb, scheint er sich geirrt zu haben. Wenigstens stimmt der wiener codex 133, der dieselben worte hat, mit Kramer in diesen und allen übrigen punkten überein, abgesehen davon, dass er πήξαιτε für πήξαι τ' bietet. Nun hat Dindorf, statt die verdorbenen worte zu verbessern oder wenigstens unverbessert in ihrer verbindung folgen zu lassen, damit sie ein anderer in einer glücklichen stunde verbessern könnte, den von Kramer gegebenen theil in die noten verwiesen, ohne über den grund eines solchen verfahrens ein wort Eine genauere betrachtung des scholions führt zu zu verlieren. folgender verbesserung:

ίνα στήλη σημείον ή · έσται δὲ παρακούων τοῦ 'Ελπήνορος

είπόντος πηξαί τ' έπὶ τύμβφ έφετμόν.

Aristarch erklärt in den worten des Aristonikus die lesart Zenodots für unzulässig, weil sie eine säule zum kennzeichen des grabes mache, während doch Odysseus nur den willen des Elpenor erfüllt und ein ruder als merkmal auf dem hügel befestigt habe. Der ausdruck fällt allerdings theils durch seine kürze, theils durch den gebrauch des particips auf, da wir eher erwarten würden: ἐἀν δέ τις τοῦνο γράφη, παρακούσεναι κτλ. Allein beide eigenthümlichkeiten finden sich bei demselben scholiasten in ähnlichen stellen seiner bemerkungen zur Ilias wiederholt gebraucht und vereinigt. So weiset er III, 100 die lesart Zenodots ἔνεκ ἀτης mit dem einwurfe zurück: ἔσται δὲ απολογούμετος Μετέλαος, ὅτι κτλ. An einer zweiten stelle XI, 100 berichtet er, dass einige statt ἐπεὶ περίδυσε χιτώνας gelesen hätten ἐπεὶ κλυτὰ τείχε ἀπηψοα und verwirft diese variante, indem er sagt: ἔσονται δὲ αὐτοὶ οἱ γεκροὶ τοῦς στήθεσι παμφαίνοντες κτλ.

Noch näher hätte die beseitigung einer ungereimtheit gelegen, welche man dem scharfsinnigen Aristarch, ohne ihn freilich zu erkennen, in den scholien aufgebürdet hat. Es heisst zu X, 41 bei Dindorf: ληίδος ὅτι διηθημένως ἀναγνωστέον. βούλεται γὰρ λέγειν στρατιωτικής λείας, ὡς ὅτε οὕνεκά με στερέσαι τῆς ληίδος ἤθελε πάσης Τρωϊάδος (Od. XIII, 262). Es hat nämlich Dindorf für das handschriftliche ἐρωτικής die conjectur στρατιωτικής aufgenommen, welche Buttmann bei seiner vorsicht wohl nur darum in klammern einschloss und durch ein vorgesetztes f. als eine vielleicht richtige bezeichnete, weil er selbst ihre unzulänglichkeit fühlte.

Die seltsamkeit, welche immerhin bleibt, liegt darin, dass die bedeutung beute, kriegsbeute für die diärese geltend gemacht wird, als ob je das wort für eine andere bedeutung eine andere aussprache verlangt oder auch nur zugelassen hätte. Wer das bekannte wörtchen ort beachtet, mit welchem die scholien des Aristonikus häufig beginnen, und die bemerkung dieses grammatikers zur Ilias I, 129 kennt, der kann nicht zweifeln, dass das unpassende scholion zu Toolng v. 40 und nicht zu ληίδος v. 41 gehört, dass es von Aristonikus stammt und eine bemerkung Aristarchs enthält, der hier ebenso Tooing statt Tooing las, wie Il. I, 129 und Od. XI, 509, um es als adjectiv mit ληίδας verbinden zu können und dieses von ¿x abhängig zu machen, während wir gewöhnlich έχ Τροίης für sich fassen und ληίδος mit κειμήλια verknüpfen. Der grund aber, warum Aristarch so schrieb, lag in der bemerkung, dass Odysseus nach seiner eigenen angabe, XIII, 263, nicht bloss mit der beute, die er in der gefallenen hauptstadt gemacht, sondern mit allem dem heimgeschifft sei, was ihm als antheil beim zehnjährigen kampfe im trojanischen gebiet zugefallen war. Demnach dürfte nun das handschriftliche egwzings nicht mit Buttmann in das überflüssige στρατιωτικής, sondern in έχ Τρωϊκής zu verwandeln sein, um aus dem sinnlosen das verständige herzustellen.

Sagan.

W. C. Kayser.

### 34. Zu Aeschylus Eumeniden v. 328 ff.

In dem grossartigen, aber arg verdorbenen chorgesange der Eumeniden befremdet vor allem in der zweiten strophe die disharmonie zwischen strophe und antistrophe: die versuche, welche man gemacht hat um eine genaue responsion herzustellen, sind, soweit ich sie kenne, sämmtlich unbefriedigend: vor allen aber ist die willkühr bedenklich, mit der man das metrum in beiden strophen zugleich abändert: der kritik schwindet so der feste boden unter den füssen: ein solches verfahren wäre nur dann gerechtfertigt, wenn bewiesen wäre, dass das metrum sowohl der strophe als der antistrophe den gesetzen der griechischen rhythmik zuwider sei: ich finde nicht, dass jemand bisher auch nur den versuch gemacht hat, diesen beweis zu führen. Welches recht hat also die kritik die völlig tadellosen verse der antistrophe 340:

Ζεύς γαρ αίματοσταγές

Αξιόμισον έθνος τύδε λέσχας

' Ας απηξιώσατο

anzufechten? Der fehler kann nur in der strophe liegen, wo die überlieferte lesart folgende ist:

πανλεύκων δὲ πέπλων ἄμοιφος ἄκληφος ἐτύχθην δομάτων γὰφ είλόμαν — Ich lese daher:

Ές τὸ πᾶι λευκῶν πέπλων Αἰὲν ἄμοιρος ἄκληρος ἐτύχθην: Δωμίτων γὰρ είλόμαν.

Die verbindung ές το πάν αἰεν wird durch Choeph. 655 μετοιχον εἰς τὸ πάν ἀεὶ ξένον gerechtfertigt. Doch ist diess eben nur ein versuch: denn die erklärung des scholiasten: οὐδαμοῦ, ὅπου ἐορτῆ καὶ ἀμπεχόνη καθαρά, πάρειμι deutet auf eine ganz andere fassung des gedankens hin: die alten grammatiker haben freilich an vielen stellen den gedanken, der in den verderbten worten des dichters oft ganz unkenntlich geworden war, nur ungefähr errathen, und man muss sich hüten zu glauben, dass sie überall eine bessere überlieferung des textes vor augen hatten: aber an anderen stellen lag ihnen noch die echte lesart vor: hier nun erscheint die paraphrase den einfachen klaren worten des dichters gegenüber so frei und abweichend, dass man fast nothwendig eine andere fassung voraussetzen muss, die ich jedoch nicht herzustellen vermag.

In der strophe sind v. 329 die verdorbenen worte  $\partial \theta ar\acute{\alpha}$ - $\tau \omega \nu \delta' \dot{\alpha} n \acute{\epsilon} \chi \epsilon i \nu \chi \acute{\epsilon} \varrho \alpha \varsigma$  von Prien in  $\delta \acute{\epsilon} \chi^2 \dot{\epsilon} \chi \epsilon i \nu \chi \dot{\epsilon} \varrho \alpha \varsigma$  verändert,
was zwar nicht ganz befriedigt, aber doch noch die ansprechendste
verbesserung ist. Sinnlos ist der anfang der antistrophe:

Σπευδόμεται δ' άφελειν τινά τάσδε (Med. τάσδε) μερίμτας,

Θεών δ' ατέλειαν ξμαΐοι λιταίς έπικραίνειν,

Μηδ' είς άγκρισιν έλθείν.

Der scholiast hat hier nur gerathen, aber mit den worten εξίχομαι τοῖς θεοῖς ἐπιτελέσαι μου τὸ βούλημα καὶ μὴ ἐς μάχητ μοι ἐλθεῖν ungefähr den gedanken des dichters getroffen. Ich lese:

Σπενδομένα δ΄ άφελεῖν Δία τὰσδε μερίμνας, Θεών δ' ἀτέλειαν έμαῖς τελέταις ἐπικραίνειν, Μηδ' εἰς ἄγκρισιν ἕλθοιν.

Die Erinnyen, die durch ausübung des rächeramtes den Zeus und die anderen götter dieser sorge überheben, nehmen nun auch volle freiheit für sich in anspruch, wollen nicht, dass die götter in ihre jurisdiction eingreifen, wie ja eben Apollo die entscheidung in diesem falle der Athene überweisen will. Die form έλθοιν für έλθοιμι ist durch τρέφοιν bei Euripides hinlänglich gesichert.

Den schlussversen der strophe 333—336 entspricht in der antistrophe gar nichts, man hat diese lücke dadurch zu ergänzen gesucht, dass man vier verse, die in den handschriften am schluss der dritten strophe stehen, und dort scheinbar ganz überflüssig sind, indem ihnen in der antistrophe nichts entspricht, nach v. 341 einfügt, um so den mangelnden schluss der zweiten antistrophe zu gewinnen. So ist auf den ersten anblick die symmetrie der beiden strophenpaare (II und III) hergestellt, und diese änderung hat allgemeinen beifall gefunden, nur Schoemann hat richtig erkannt, dass diese verse dem gedanken nach nur der drit-

548 Miscellen.

ten strophe angehören können, und daher jene versetzung unstatthaft ist. Auch metrisch stimmen die verse keineswegs mit den schlussversen der zweiten strophe überein, und man hat nur durch willkürliche änderungen genaue responsion gewinnen können. Die rhythmen sind allerdings verwandt, aber die beiden schlussverse differiren sichtlich. V. 336 lautet in den handschriften:

κρατερον όνθ' όμοίως μαυρούμεν ύς' αξματος νέου,

Die einfachste besserung ist:

χρατερόν ὅτθ΄ ὅμως ἀμαυροῦμεν αἵματος νέου, es ist dies ganz derselbe rhythmus, womit auch die erste strophe schliesst:

Δέσμιος φρενών, ἀφόρμικτος, αὐοτά βροτοίς. Όμως für ὁμοίως haben bereits andere vermuthet, die form ἀμανροῦν dem dichter abzusprechen, ist man durch nichts berechtigt, ὑφ' ist zur erklärung des genitivs hinzugeschrieben. Der schlussvers der dritten strophe dagegen lautet:

Σφαλερά τανυδρόμοις κώλα, δύςφορον άταν.

es ist zu schreiben:

Σφαλερά γὰρ ταινδρόμοις κῶλα, δύσφορον ἄταν. der vers entspricht vollkommen dem drittletzten verse der ersten strophe:

δρομοι die flüchtigen mörder versteht, während es auf die Erin-

τόδε μέλος, παρακοπά, παραφορά η ρετοδαλής.
Und ebenso hat auch Schoemann den vers ergänzt, aber man hat den sinn der worte bisher missverstanden, indem man unter τατύ-

nyen geht, die auch Soph. Aj. 837 τανύποδες nennt, man muss also σπαλερός in activem sinne fassen.

Wenn wir so die überlieferte folge der verse festhalten, scheint es, als wenn wir auf die herstellung vollständiger responsion verzichteten, aber die annahme einer mesodos, womit Schoemann sich behilft, ist in jeder weise unzulässig: wir müssen vielmehr annehmen, dass der schluss sowohl der zweiten als der dritten antistrophe fehlt: und dieser ansicht scheint auch der anonyme herausgeber der Eumeniden (Gotha 1857) zu sein, aber ich gehe einen schritt weiter, wir sind im stande die lücken auf die einfachste weise zu ergänzen. So gut wie der dichter am schluss der ersten antistrophe die letzten vier verse der strophe wiederholt, so wird er auch hier in wirksamster weise dasselbe mittel angewandt haben: nur die nachlässigkeit oder bequemlichkeit der abschreiber hat diese störung der symmetrie veranlasst. Nach meiner anordnung würden diese beiden strophen folgende gestalt gewinnen:

Γιγνομέναισι λάχη τάδ έφ' άμιν έκράνθη, Στο. β'. 'Αθανάτων δίχ' έχειν γέρας, οὐδέ τις έστὶ

Συνδαίτως μετάχοινος. Ές τὸ πὰν λευκών πέπλων Αὐεν ἄμοιρος ἄκληρος ἐτύχθην. Δωμάτων γὰς εἰλόμαν "Αυνοστάς ὅπαν " Αρνο τυθασ

' Ανατροπάς, όταν " Αρης τιθασός ών φίλον έλη.

Επὶ τόν, ὡ, διόμεναι Κρατερὸν ὄνθ' ὄμως ἀμαυροῦμεν αἵματος νέου.

Σπευδομένα δ' ἀφελεῖν Δία τᾶσδε μερίμνας, 'Αντ. β'. Θεῶν δ' ἀτέλειαν ἐμαῖς τελέταις ἐπικραίνειν, Μηδ εἰς ἄγκρισιν ἔλθοιν .
Ζεὺς γὰρ αἰματοσταγὲς 'Αξιόμισον ἔθνος τόδε λέσχας 'Αξιόμισον ἔθνος τόδε λέσχας 'Ας ἀπηξιώσατο, (Επιτρέπου), ὅταν "Αρης τιθασὸς φίλον ἔλη. 'Επὶ τόν, ὡ, διόμεναι Κρατερὸν ὄνθ' ὅμως ἀμαυροῦμεν αἵματος νέου.

Δόξαι δ' ἀνδρῶν καὶ μάλ' ὑπ' αἰθέρι σεμναὶ Στρ. γ'. Τακόμεναι κατὰ γᾶν μινύθουσιν ἄτιμοι 'Αμετέραις ἐφόδοις μελανείμοσιν ὀρχησμοῖς τ' ἐπιφθόνοις ποδός.

Μάλα γὰρ οὖν άλομένα 'Ανέκαθεν βαρυπεσή καταφέρω ποδός ἀκμάν, Σφαλερὰ γὰρ τανυδρόμοις κῶλα, δύσφορον ἄταν.

Πίπτων δ' οὐκ οίδεν τόθ' ὑπ' ἄφρονι λύμα. ΄ Αντ. γ΄. Τοῖον ἐπὶ κνέφας ἀνδρὶ μύσος πεπόταται, Καὶ δνοφεράν τιν' ἀχλὺν κατὰ δώματος αὐδᾶται πολύστονος φότις.

Μάλα γὰρ οὖν ἀλομένα ᾿ Ανέκαθεν βαρυπεσῆ καταφέρω ποδὸς ἀκμάν, Σφαλερὰ γὰρ τανυδρόμοις κῶλα, δύσφορον ἄταν.

Ich habe hier nur zur ergänzung des gedankens wie des verses in dem drittletzten verse der ἀντιστ. β' das participium ἐπιτρέπων hinzugefügt; dass hier, wo die refrainartig wiederholten verse grammatisch mit dem vorhergehenden eng zusammenhängen, der dichter in einem worte den ausdruck abänderte, ist eine freiheit, die wohl gerechtfertigt ist und dem begriff des refrains keineswegs widerstrebt. Sonst habe ich nur im ersten vers der dritten strophe δόξαι δ' statt δόξαι τ', und in der antistrophe πίπτων δ' οὐν οίδεν τό θ' statt τύδ' geschrieben. Wenn vielleicht jemand meint, die wiederholung der drei verse μάλα γὰρ οὖν ντλ. am schluss der dritten antistrophe sei entbehrlich, ja sogar unpassend, da der fall des frevlers schon erwähnt sei, so gebe ich zu bedenken, dass man mit demselben scheingrunde auch die wiederholung des refrains am schluss der ersten antistrophe 1) anfechten

1) V. 323 οὐκ ἄγαν ελεύθερος ist im höchsten grade matt und unbedeutend, ich schreibe οὐκ ἀγὰν ελεύθερος, wo ἄγη in dem sinne von ἄγος, μίασμα zu verstehen ist. Auch v. 248 habe ich früher für αὐτε γοῦν vermuthet ὁ ở αὖτ ἀγους ἀλκὰν ἔχων, doch ist vielleicht zu lesen; 'Ο ở ἐγγὺς αὐτ' ἀλκὰν ἔχων περὶ βρέπει '

Ό ο έγγὺς αὖτ' άλκὰν ἔχων περὶ β Πλεχθείς θεᾶς ἀμβρότου

Tnodixog deles yeresdas grewr,

könnte. Mögen andere prüfen, ob dieser versuch einen der ergreifendsten chorgesänge des Aeschylus in seiner ursprünglichen gestalt herzustellen, gelungen ist.

Halle.

Theodor Bergk.

# D. Archaeologisches.

35. Eine bisher noch nicht bekannte statuarische nachbildung der Athena Parthenos des Phidias.

Eine kürzlich mir zegegangene mittheilung des Dr A. Conze aus Rom lautet wie folgt: "Durch buchhändler Wilberg's freundschaft habe ich von Athen die photographieen einer Athenestatue bekommen ohne ein wort weiterer aufklärung dazu. Herr Pervanoglu schreibt über dieselbe an das institut, sie sei im Theseum, wo sie bisher unbeachtet geblieben sei, durch Lenormant hervorgezogen. Meine photographieen zeigen vorderansicht und eine Die statue ist bis auf die rechte hand ziemlich seitenansicht. vollständig erhalten, aber unfertig, noch nicht einmal ganz aus dem blocke herausgehauen, dessen rohe masse zwischen dem rechten arme und dem körper noch da steht; auch die rückseite ist roher stein und andere körpertheile erscheinen mehr erst angelegt, als ausgeführt. Athene steht, in der körperhaltung ziemlich dem antiken theile der kapitolinischen statue entsprechend, im chiton, der bis auf die füsse reicht, fest auf dem rechten fusse, über dem die gewandmasse in graden falten herabsteht, während das linke bein leise gebogen unter dem gewande sichthar wird. Die brust deckt die aegis. Die arme hängen entblösst beide gleichmässig von den schultern ab herab; der rechte war im unterarme nach vorn gestreckt, wie es scheint, mit nach oben geöffneter hand. Er steckt wie gesagt noch theilweise im rohen blocke, in welchem eine stütze, die wenigstens während der arbeit an dem freistehenden arme stehen bleiben sollte, in der richtung von dem rechten oberschenkel nach der handwurzel angedeutet ist. Die linke hand ruht auf dem runden zur seite auf dem boden stehenden schilde (cf. münze des königs Antiochos 1) und den Sardonyx der Stoschischen sammlung Gerhard Minervenidole tafel IV, n. 3 u. 9). Zwischen dem schilde und der linken seite der göttin hebt sich die schlange empor. Den gerade nach vorn gerichteten

<sup>1)</sup> Die münze findet man auch in den deukm. d. a. kunst l, 19, 303 abgebildet. Ausserdem stimmen in den betreffenden punkten mit der in rede stehenden marmorstatue wesentlich überein die weiteunten anzuführenden von Schöll und in Gerhard's denkm.. forsch. u. ber. herausgegebenen marmorreliefs, so wie das bei Lebas Itin., Monum. figur. pl. 38, 1, und die münzen in Beulé Monn. d. Ath. p. 258.

kopf bedeckt ein eng anliegender helm, dessen oberer aufsatz abgestossen ist. Ueber die äussere wölbung des schildes sind ohne regelmässig - architektonische einordnung in das rund kämpfergruppen und zwar wie man aus einer gruppe erkennt, in der eine figur eine andere in die knie gesunkene beim kopfe fasst, Amazonenkämpfe in relief ausgestreut. Endlich, um noch immer lebhafter an die Parthenos des Phidias zu erinnern, ist auch die vorderseite der basis mit einem relief versehen, das allerdings in der photographie mir ganz unverständlich bleibt. Die geburt der Pandora, wie man sie bei Plinius beschrieben findet, kann es schon nach der zahl der figuren nicht gewesen sein. Mir ist es wahrscheinlich, dass dieses relief der basis sich auf die specielle veranlassung der ausführung dieser Athenestatue bezog, unverkennbar aber ist, dass der künstler sich stark an der Parthenos des Phidias begeistert hat und dass wir vermöge seines werkes der idee jenes grossen kunstwerkes einen bedeutenden schritt näher treten. Wie weit die einzelheiten unserer statue mit denen, welche uns von der Parthenos überliefert sind, übereinstimmen, brauche ich Ihnen nicht auszuführen. Aber selbst die unvollkommene photographie zeigt, dass diese statue, unvollendet wie sie ist und gewiss auch mannigfach beschädigt, doch auch vom geiste des Phidias einen hauch bewahrt hat."

Ueber die Parthenos des Phidias und ihre attribute ist in neueren zeiten oft die rede gewesen. Man vergleiche: Raoul-Rochette Mém. de Numism. p. 140, anm. 1; Gerhard über die Minervenidole Athens, p. 6 und 21, zu taf. II, 1; Schöll in den archäologischen mittheilungen aus Griechenland, p. 67 fll. zu taf. III, 5; Brunn in der geschichte der griechischen künstler bd. I, p. 178 fl.; Overbeck in der gesch. der griech. plastik bd. l, p. 197 fl., und besonders in Casar's zeitschr. für die alterthumswissenschaft, 1857, p. 299 fll.; Friedrichs in Gerhards denkm., forsch. und ber. 1857, p. 27, und 1859, p. 47 fl.; Boetticher ebendas. 1857, p. 66 fll., zu taf. CV, nebst der widerlegung von Welcker ebendas. p. 99 fll.; endlich Stark ebendas. 1859, p. 92 fl. Fragen wir nun, in welchen bisher strittigen punkten das in rede stehende statuarische werk genauere aufschlüsse zu geben geeignet ist, so spricht es zunächst dafür, dass der oberste theil der schlange auf der linken seite der göttin zum vorschein kam, während die hauptmasse des thieres hinter der göttin und vielleicht auch noch rechts von derselben befindlich gewesen sein kann. Dass die sicherlich auch auf der linken seite der göttin vorauszusetzende lanze bei der marmorstatue im Theseion fehlt, kann nicht im mindesten befremden. Sie sollte gewiss aus bronze gemacht und später hinzugefügt werden. Hatte doch ähnliches nach L. Ampelius Lib. memorab. VIII, 10 selbst in betreff der Parthenos des Phidias statt, da jener schriftsteller über dieses berichtet: ipsa autem dea habet hustam de gramine. Solche gra-

mineae hastae werden auch in Cicero's Verrinen IV, 56, erwähnt. Der rechte arm der marmorstatue unterscheidet sich bezüglich der haltung wesentlich von dem der einschlägigen marmorreliefs dadurch, dass er keinesweges bis zum ellenbogen an dem oberkörper der göttin anliegt und nur der unterarm vorgestreckt ist, sondern vielmehr ähnliche bildung und richtung hat wie auf der münze des Antiochos. Die rechte hand war sicherlich zur aufnahme einer abgesondert zu arbeitenden Nike bestimmt. Sollte aber diese hand bei der fertigen statue ohne alle stützung bleiben? Ich bezweiste das. Allein ich meine auch nicht, dass die sache mit dem stehenlassen der stütze, welche Conze erwähnt, abgethan wäre. Mir scheint es, dass auf der rechten seite der göttin durchaus ein contrapost zum schilde auf der linken nöthig war. Sollte nicht der rohe block auf jener seite zur darstellung eines felsens verwandt werden? Aber wozu dann die stütze für die hand, da ja der oberste theil des felsens vortrefflich zur nutzung verwandt werden konnte? Hat man auch wirklich an eine stütze zu denken? Möglich dass unmittelbar unter der hand aus dem blocke ein thier, nämlich die eule der Athena, ausgearbeitet werden sollte, die der bildhauer auf jenem weiter nach unten auszuführenden fels stehend darstellen wollte. Hierfür berufe ich mich zunächst auf Stark's oben angeführten schätzbaren aufsatz. Für den umstand, dass die hand auf die eule gelegt wäre, liessen sich pendants beibringen. Dürfen wir dieselben für die Parthenos des Phidias annehmen, so ist auch für diese die frage nach der stütze der die Nike tragenden hand beantwortet.

Göttingen.

Friedrich Wieseler.

## D. Auszüge aus schriften und berichten der gelehrten gesellschaften so wie aus zeitschriften.

Tidskrift for Philologi og Paedagogik. Kjöbenhavn. 1859, juli, p. 31—44: Ströbemaerkninger, von J. N. Madvig: über Plat. Protag. 327 D: des Pherekrates komödie: οἱ ἄγριοι. Gegen Meinecke com. Gr. fr. p. 80, wo die wilden und die menschenhasser identificirt werden. Im gegentheil bilden die wilden den chor, die menschenhasser erscheinen als die handelnden personen des stückes. — Pl. Prot. 346 B, über das gedicht des Simonides an den Skopas. Erstlich gegen die allgemeine übersetzung: ἡγήσατο — ἐπαινέσαι: er glaubte — zu müssen; sondern: er dachte — gelobt zu haben. Dann über den allgemeinen gedankengang jenes gedichts. Der gegensatz von gut bleiben und gut sein sei nur von aussen hineingetragen. Das gedicht wolle hauptsächlich milde und billigkeit in der beurtheilung

anderer ungeachtet einzelner fehler befürworten. Bei solchem maasstabe aber sei jenes urtheil des Pittacus falsch, dass es schwer sei gut zu sein, sc. in den schranken des menschlichen maasses. - Virg. Aen. 1, 321-324 besonders über Succinctam pharetra et maculosae tegmine lyncis. Aus zwei gründen ist unstatthaft in diesem ganzen verse, wie bisher, eine schilderung des vorausgesetzten costums anzuerkennen: 1. weil thierfelle überhaupt bei antiken dichtern keine tracht für jägerinnen sind, 2. wegen des dann unvermeidlichen, schiefen gegensatzes von v. 322 errantem und vs. 325; aut spumantis apri... prementem. Vielmehr ist v. 324 nach pharetra abzubrechen, und maculosae (besser maculoso) tegmine lyncis aut spumantis apri cursum clamore prementem eng mit einander zu verbinden. - Hor. Od. lib. II, 18, 14. Satis beatus unicis Sabinis. Satis ist nothwendig ablativ von sata, sonst der plural unicis Sabinis unerträglich. — Conjecturalkritiske Opgaver. Von J. N. Madvig, p. 39-44: anleitung und übungsstücke für eine annäherung wissenschaftlicher conjecturalkritik an die sicherheit beim auffinden der einzelnen glieder einer algebraischen gleichung. Als solche motivirte aufgaben für jüngere philologen werden hingestellt: Plat. Phileb. 58 B: δήλον ὅτι ἡ πὰσαν — γνοίη, wo ein fehler liegen muss in  $\hat{\eta}$  πάσαν: Thucyd. III, 38, 2 wo der fehler in ξυμφοράς — βλάβας καθισταμένας: id. IV, 86, 3 ἀσαφη falsch; Paus. II, 22 οὐκ ἂν οὐδέ falsch: Arist. Thesmoph. 150 ἃ δεὶ ποιείν: ein fehler im zweiten wort: Cic. de domo sua: unciceronisch: senatorum de dignitate. In der lesart der Pariser handschrift: senator de dignitate his liege das richtige angedeutet. Livius XI, 12, §.

11: die ausgaben falsch: ut perspiceretur; das richtige ist erkennbar aus dem persequeretur der handschriften. Senec. Ep. 26 66. 8 und 9: sit und patet falsch. In der nächsten nummer verspricht der verfasser die auflösung der aufgegebenen räthsel, sofern nicht, wie er hofft, jüngere philologen ihm zuvorkommen. — Anmeldelser af nye Skrifter, p. 51—69. Im ganzen wenig billigende anzeige der übersetzung von Terenz Andria vom rector H. K. Whitte. Randers (schulprogramm) 1858 und von N. W. Liungberg: Ny kritisk bearbetning of Livius og Horatii Oder. 1859 (Göteborg). Letztere das erzeugniss einer prurigo emendaturientis: z. b. gleich Od. I, 1 sei statt O et praesidium et dulce decus meum zu lesen: O deprense diu haud velle decus meum, cet. - Dagegen Romerska Litteraturens historia med saerskildt afseende på stilens utvekling. förste B. von Lysander. Lund 1858: gerühmt als vorbote einer der wichtigsten erscheinungen auf dem felde der philologie in Schweden. Es ist die erste behandlung der römischen literaturgeschichte daselbst. aber eine meister und musterhafte. Hier nur die ersten fünf jahrhunderte; was Bernhardy auf zwanzig seiten abmacht, umfasst hier dreihundert. Dabei erscheint der verfasser durch die

fassung des begriffs der literatur eben so selbstständig in der auswahl des behandelten stoffes, als in der von dem verhältniss des stils der darstellung zur individuellen subjectivität des darstellenden bedingten eintheilung. - Ferner anzeige von: Lemeke, Udvalg af Horats Satirer og Epoder. Kjöbenhavn 1858 und lobende inhaltsangabe von Corssen: über aussprache, vokalismus und betonung der lateinischen sprache. - Von p. 69-79 folgt eine beurtheilung der oben angeführten schrift von Dr. Grimur Thomsen üher die regierung des Trajan, von E. Holm. Holm zeigt den mangel an allen sichern beweisen für die behauptung Thomsen's, ferner den irrthum, den Plinius als proconsul zu betrackten, und nicht, wie die briefe überall deutlich zeigen, als kaiserlichen legaten in Bithynien, endlich rüge mancher schlimmer übersetzungsfehler in den briefen. — Schliesslich von p. 79—83. Inholdsangivelse af nye Skrifter 1, aus den verhandlungen der königl. dänischen gesellschaft der wissenschaften von 1858: dr. L. Muller Undersögelse af graeske Mönter med Tegnet Tau til Typ. Eine platte mit der abbildung von achtzehn münzen mit dem griechischen tau, einzeln oder dreifach beigegeben. Dasselbe scheint weder das zeichen eines städte- noch eines personennamens zu sein, eher das einer münzsorte (trihemiobolion, tritartemorion). Wahrscheinlich ist es das symbol einer göttlichen trias, entsprechend der triskele in Grossgriechenland. - 2, ebendaher (januar 1859) von J. L. Ussing: Bemaerkninger over nogle endnu ikke udgiene Grave ved det gamle Caere, nämlich über zwei im jahre 1857 geöffnete, noch nicht beschriebene gräber; von denen eins mit elfkautigen pfeilern, das andre mit schönen stukkaturreliefs versehen, (waffenbilder u. s. w., ursprünglich wahrscheinlich gemalt, jetzt farblos). 3, aus denselben verhandlungen (februar 1859) von J. N. Madvig, Bemaerkninger om to Huller og nogle Forvanskninger i Texten of Livius romerske Historie. Der verfasser ist gerade beschäftigt eine zahlreiche menge von textemendationen zum Livius zu redigiren. Als probe giebt er Liv. 1X, 30, 3: duo imperia: falsch nach römischer anschauung. cod. Flor. duosferia, zu lesen: duo ministeria: VIII, 23, 10 und IX, 39, 4 sind zwei lücken im text. An ersterer stelle liest cod. Flor.: legati Romani cum se non quo hostis vocasset, sed quo imperatores sui duxissent, iam Publilius: daran erst von späterer hand: Ordine ituros se respondissent, Ein blatt der handschrift ist verloren, die versuchte verbindung ungereimt. An der zweiten stelle stehen erst im cod. Paris. übergeschrieben die im Flor. fehlenden worte: ordene interea res in Etruria gestae. - Zu VIII, 8, 9 die frage: wo stand die schlacht bei dem Veseris! Nicht so südlich, wie es hier heisst, haud procul radicibus Vesu. vii; sondern wahrscheinlich in der nähe des Liris; vielleicht dicht bei Vescia. Gedächtnissfehler des Livius, oder schreibfehler in den handschriften. IX, 16, 13: Victoremque cursu omnium aetatis

suae fuisse ferunt, et seu virium vi u. s. w. Letzteres ist lächerlich. Aus Zonaras erhellt, dass zu lesen: crurum vi.

Aus dem jahre 1857 werde nachträglich erwähnt: J. N. Madvig über den s. g. Cajus Granius Licinianus. (Oversigt over det Kongelige danske Videnskabernes Selskabs Forhandlinger. Decemb.): das resultat ist die schrift war ohne zweifel ein dem dritten oder vierten jahrhundert p. Ch. angehörendes excerpt aus der geschichte der römischen republik, wesentlich und aus Livius, mit unverhältnissmässiger vorliebe für wahrund wunderzeichen, anecdoten und curiositäten, daneben zusammenhangslos in der folge der grossen begebenheiten. den sich sogar merkwürdige irrthümer in dem kleinen uns erhaltenen rest; dennoch sind einige notizen von werth, wenn auch Mommsen zu viel gewicht auf dieselben zu legen scheint. Der verfasser ist wahrscheinlich der vom Servius citirte Granius Licinianus coenae suae quinto. Das werk ist daher vielleicht eine compilation nach der art des Macrobius oder Athenäus. folgen beweise, dass Granius in seinen excerpten einem führer folgt. Die stelle, wo Sallust citirt wird, ist echt und significant, sie wird folgendermaassen ergänzt und emendirt: Sallustii opus nobis occurrit, sed nos ut instituimus, moras et non urgentia omittemus; nam Sallustium non ut historicum puto, sed ut oratorem legendum; nam et tempora reprehendit sua et delicta carpit et contiones inserit. - Ebenso werden der sprache beweise für späte abfassung entnommen.

Bulletin de la classe historico-philologique de l'académie Impériale des sciences de St. Pétersbourg, T. XVI, 1859: epigraphische beiträge, von prof. Karl Keil in Schulpforta (p. 81-99). Im ersten abschnitt wird ein verzeichniss der verhältnissmässig seltenen choregischen inschriften aus Attika zusammengestellt und zu sieben der bei Rhangabis vereinigten werden zum theil nach abschriften von Ross u. a. änderungen, ergänzungen und erklärungen mitgetheilt. Die interessanteste darunter ist die zuletzt von Stephani, reise d. ein. gegenden d. nördl. Gr. taf. VI, n. 81 (C. I. n. 217) herausgegebene. Sie nennt den dedicanten, die siegreiche Phyle, den choregen und auleten, von dem es in der sechsten (- Philol. VIII, p. 576) vollständiger heisst nober acua, und den jahresarchon (an dessen stelle man früher einen künstlernamen Nikomachos gesehen hatte). Diese inschrift, welche ihre verschiedenen copisten jeder anders gelesen haben, ist Stephani allein so glücklich gewesen unter der rechten beleuchtung zu erblicken, und allerdings hat er in einer neuen zeile drei buchstaben mehr gesehen als alle seine vorgänger. Nur sonderbar, dass er an anderen stellen wieder weniger sah als Leake. Da aber trotz jener günstigen constellation der anfang der inschrift für das verständniss schwierigkeiten bietet, welche selbst Keil's gewandtheit

nicht zu überwinden vermag, steigt dem leser unwillkürlich der ketzerische zweisel aus, es möchte auch jene beleuchtung noch nicht die rechte gewesen sein. Ueber dieses epigraphische variantenunheil, das natürlich in letzter instanz die liebe sonne verschuldet, hat mit bezug auf den vorliegenden sall Ritschl (Rh. m. 1859. XIV, 3, p. 384 sq.) ein wort zu seiner zeit gesprochen. — Neu hinzugefügt ist die von Ross im thessalischen Hypata copirte und von dem versasser also ergänzte inschrift: Οἰνητὶς παίδων [ἐνίκα. | ᾿Απολλόδωρος Πασίωνος Ἦχαρνεύς | ἐνορήγει. Αυσιάδ[ης ᾿Αθηναίος ἐδίδασκεν. | ᾿Αριστόδημος ἡρ[χεν, zugleich ein beispiel für die verschleppung beschriebener steine, wovon noch ein zweites, Rhang. n. 2358, beigebracht wird. — Zweitens wird eine zuerst von Lebas, Attique n. 85. p. 12 edirte metrische weihung eines dreifusses nach einer abschrift von Ross mitgetheilt und so ergänzt:

Ήδυγείωτι χορῷ Διονύσια [Σ]τμ[ος ἐνίκα, Μνημόσυνον δὲ θεῷ νίκης τόδε δῶρον [ἔθηκεν, Δήμφ μὲν κόσμον, [ζ]ῆλον πατρὶ κισσοφό[ρφ δέ. Τοῦδε δ' ἔτι πρότερος στεφανηφόρον [εἰλεν ἀγῶνα.

— Den schluss bildet drittens die inschrift verwandten inhalts bei Böckh C. I. n. 233, welche nach Rhangabis, Ross und Bursian so restituirt wird:

> Διοφάνης Έμπεδίωνος Νίκη Ισθμοϊ.

'Εμπεδίωνος παίδες ' Αθηναίο[υ δ]ύ' ενίκων, Διοφάνης άγενειος [εν] 'Ισθμώ παγκρατι[αστής

Καὶ πρόγονος Στέφ ανος ] ρώμην δε γερών [επέδειζαν. Ueber das der vierten zeile "später zugefügte" Kleitocov Па, welches nur die abschrift von Ross bietet, hat sich der verfasser nicht weiter ausgelassen. Ist seine deutung von πρόγονος = πρεσβύτερος richtig, so wird jener kaum anders als Κλειτοφών πα[ιδων zu ergänzende zusatz den sieger unter den knaben nennennen, den man hier vermisst, und welcher nach der richtigen bemerkung von Sauppe, de inscr. panath. p. 5 (Index schol. in Acad. Georgia Aug. per sem. aest. a. 1858 habend.) in den panathenäischen titeln den ayéveio: und aroges voranzustehen pflegt. Aber auch für die Isthmien ist die unterscheidung dieser altersclassen bezeugt (Schol, in Plat. Parmen, p. 329. Bekk.; xai aywνίζεται παϊς Ίσθμια (?) οὐ πρεσβύτερος καὶ ἀγένειος ἀνήρ.) Paus. So wird auch klar, warum in dem metrischen theil der inschrift der jüngere sohn vor dem älteren genannt ist. -Eine reihe gelehrter anmerkungen erhöht den werth dieser beiträge, wie über die zwei einzigen inschriften, in denen ein sieg mit pyrrhichisten erwähnt wird, über den archontennamen dieiτρέφης (nicht: Διοτρέφης), über HI und H statt EI, über den unterschied des αὐλητής und αὐλωδός, über die bedeutung des

genitivs in der formel παίδων ένίκα, τραγφδών νικών und ähnlichen, über die von 21000c abgeleiteten beinamen des Dionysos. -Dr. Fr. Aug. Lorenz, Bericht über das werk des prof. Kutorga: die Perserkriege. Kritische untersuchungen über die zeitfolge der begebenheiten während dieser epoche der altgriechischen geschichte (erschienen in dem (russischen) jahresact der St. Petersburger univ. 1858, p. 93—397, p. 283—288. Der hauptzweck dieser untersuchnngen bestehe in der chronologischen bestimmung der ereignisse, welche in die lücke zwischen Herodot und Thukydides fallen, welche der letztere zwar I, 94-118 durch eine kurze, aber nur mit ganz allgemeinen besprechungen der zeitfolge versehene übersicht ausgefüllt hat. Das künstliche chronologische system der neueren für diesen zeitraum, das der berichterstatter nichts desto weniger für unantastbar hält, sei von dem verfasser umgestürzt worden. Den kernpunkt der frage nämlich bildet die thronbesteigung Artaxerxes I, in betreff deren Thucydides und Diodor in widerspruch sind, indem jener den Themistokles auf seiner flucht gleich nach dem regierungsantritt des Artaxerxes, dieser ihn noch unter dessen vater Xerxes regierung an den persischen hof gelangen lässt. In folge dessen hat der verfasser angenommen, dass Thucydides einer ganz andern zeitrechnung gefolgt sei als Diodor, nach welcher Xerxes im jahre 475 gestorben sein musste und also nur eilf jahre regierte, während er nach Diodor bis 465 am leben und regent war. Eine lösung dieses widerspruchs leitet der berichterstatter aus der angabe des Thucydides ab, dass Themistokles auf seiner fahrt nach Asien unter die Athenische flotte gerathen sei, welche Naxos belagerte, das wegen der härte, mit welcher die Athener die für den krieg festgesetzten beiträge auch nach der schlacht am Eurymedon eintrieben, abgefallen war. Nach Kutorga hätte dieser abfall schon zwei jahre nach der befestigung der macht der Athener (477 v. Chr.) stattfinden müssen, was aller geschichtlichen entwickelung widerspreche. Sondern er gehöre vielmehr in die zeit nach der schlacht am Eurymedon, obgleich ihn Thucydides vorher erwähnt. in das jahr 466 oder 465 v. Chr. geb., wo gerade Themistokles nach Asien floh. Als er abreiste habe man in Griechenland noch nichts vom tode des Xerxes gewusst, so dass Ephoros und die andern quellen Diodors ihn an den hof des Xerxes gelangen lassen konnten; in Asien angelangt habe er aber Artaxerxes auf dem thron gefunden, wie Thucydides angiebt. So bedürfe es nicht der annahme einer doppelten chronologie und einer verkürzung der regierungszeit des Xerxes um zehn jahre. Der berichterstatter zeigt weiter die chronologischen unwahrscheinlichkeiten auf, zu denen den verfasser sein chronologisches system nöthigt und erklärt dasselbe schliesslich für verfehlt, ohne jedoch dem buche das verdienst gründlicher gelehrsamkeit im allgemeinen und mancher feinen bemerkung im einzelnen abzusprechen, was ihn

zugleich bedauern lässt, dass dasselbe nicht in lateinischer sprache erschienen sei, um der gelehrten welt zugänglicher zu sein. - Die einheit der Aristotelischen eudämonie von G. Teichmüller, (p. 305-362.) Der verfasser knüpft an die abhandlung Trendelenburgs: über Herbarts praktische philosophie und ethik der alten (abhandlungen der akad, d. wissensch, zu Berlin aus dem jahre 1856) an, worin das urtheil der Greifswalder universität vom jahre 1545, dass es für diesen theil der philosophie nichts besseres und vollendeteres gebe, anch noch für die gegenwart als gültig erklärt wird. Er versucht das ethische princip des Aristoteles dadurch in ein helleres licht zu setzen, dass er die ihm eigenthümliche teleologische einheit gegen die vornehmsten darsteller aristotelischer wissenschaft nachweist und die aus verkennen derselben entstandenen vorwürfe widerlegt. Hierdurch verliert die abhandlung zu sehr den objectiven historischen charakter; sie wird polemisch gegen Ritter, Brandis, Schleiermacher, Zeller, Hartenstein, Barthelemy, St. Hilaire u. a. in einer weise, womit der sache selbst nicht gedient ist, und man fühlt vorzugsweise bei einer verhandlung über ethische principien, dass die jahrbücher der akademien nicht der rechte ort für streitigkeiten sind. Viel dienlicher zur orientirung über diese frage ist die abhandlung von Hartenstein: über den wissenschaftlichen werth der aristotelischen ethik. (Berichte der philologisch - histor. cl. d. königl. Sächs. ges. der wissens. 1859 p. 49 - 107). -Ueber einige angebliche fragmente des Homer von A. Nauck (p. 433-446): 'Asch - Schehrastanis religionspartheien und philosophen · schulen. Zum ersten male vollständig aus dem Arabischen übersetzt und mit anmerkungen versehen von dr. Th. Haarbrücker. Zweiter theil, Halle 1857" enthält p. 77-212 einen umfangsreichen abschnitt, der sich speciell auf die griechische philosophie bezieht, indem nach einer kurzen einleitung die voraristotelischen philosophen p. 81-158, dann Aristoteles und seine nachfolger p. 158-212 besprochen werden. Der werth dieser mittheilungen erhellt hinlänglich, wenn man erfährt, dass Sokrates und Plato zu den sieben weisen gerechnet werden, Plutarch der erste gewesen sein soll, der durch die philosophie berühmt geworden, Sokrakrates als ascet und einsiedler geschildert wird, dem Zeno in den mund gelegt wird, die heuschrecke vereinige in sich die eigenthümlichkeiten von sieben starken, den kopf des rosses, den nacken des stieres u. s. w. Doch ist nicht alles übrige eine ausgeburt orientalischer phantasie. Unter den alten philosophen erscheint auch Homer, dem das bekannte ούχ άγαθος πολυχοιραrin, aber als argument für den monotheismus, beigelegt wird, ferner weisheitssprüche in denen jene quellenmässige spur wieder verschwindet und 38 angebliche fragmente seiner poesie (p. 142-145), die der verfasser in Haarbrückers deutscher (nicht überall genauen) übersetzung mittheilt. Der grösste theil derselben aber

ist entlehnt aus Μετάτδρου γτωμαι μοτόστιγοι (Meineke Com. vol. IV, p. 340 sq.), iambischen trimetern, die alphabetisch nach den anfangsbuchstaben ihres ersten wortes geordnet sind. verfasser weist für 28 derselben die ihnen zu grunde liegenden monosticha nach und in mehren fällen ergiebt sich unter seiner geschickten hand aus der arabischen übersetzung eine kritische ausbeute für den griechischen text. Für mindestens acht sentenzen ist die griechische quelle noch aufzufinden. Die sentenzen stehen bei Schehrastani in derselben alphabetischen folge, wie in unseren handschriften die monosticha und selbst innerhalb desselben buchstabens stimmt die anordnung bis auf einen fall überein, was zugleich einen ziemlich sichern anhalt bietet, die entsprechenden griechischen monosticha zu finden. Da Schehrastâni in der mitte des zwölften jahrhund. nach Chr. starb, und die wahrscheinlich Syrischen quellen, welche er für seine geschichte der philosophen benutzte, ohne zweifel einige jahrhunderte älter waren als er selbst, so reicht diese quelle für die kritik der monosticha über unsere ziemlich jungen handschriften derselben hinauf. Aber dieser werth des arabischen textes wird dadurch geschmälert, dass in folge der wiederholten übersetzung das original dunkel und unkenntlich geworden, indem Schehrastani selbst schwerlich kenntniss des Griechischen besass. In den anmerkungen wird unter anderem Soph, fr. 528 besprochen und eine anzahl von beispielen für den femininen gebrauch der adject. auf -vs und -eos (nicht ovs) gegeben.

Erste öffentliche sitzung des instituts für archäologische correspondenz zu Rom, am geburtstage Winckelmanns 9. dez. 1859. -Der erste secretair, herr dr. Henzen sprach über einige municipalmogistrate mit besonderer rücksicht auf die neueren entdeckungen und untersuchungen. Er zeigte, dass die altlatinische verfassung dictatoren oder praetoren hatte, von denen letztere auch in den latinischen kolonieen nachgewiesen wurden. In den praefekturen, in denen die höbere gerichtsbarkeit durch einen von Rom geschickten präfecten ausgeübt wurde, wurde als höchste municipalmagistratur die aedilität aufgestellt. Die quinquennalen wurden mit wahrscheinlichkeit schon auf die sullanischen einrichtungen zurückgeführt. Nach einer kurzen erörterung über diejenigen präfecten, welche zufolge der lex Petronia in den municipien gewählt wurden, wenn die eigentlichen magistratswahlen nicht hatten zu stande kommen können, wurde nachgewiesen, dass statt ihrer mitunter eine commission von zehn männern gewählt zu sein scheine. Schliesslich wurden im gegensatz gegen die kürzlich aufgestellten ansichten des herrn Padre Garucci die quinqueviri auf Assisi beschränkt und als eine in nachahmung römischer commissionen für einen bestimmten zweck gewählte municipalcommission erklärt. - Derselbe erwähnte dann dankend die geschenke, welche der bibliothek des instituts durch die herren verlagshändler Brockhaus, Breitkopf und Härtel, Hirzel und Ebner gemacht waren und den tausch, welchen die Teubnersche verlagshandlung mit dem institut eingegangen war. Er dankte endlich auch der kaiserlich russischen regierung für schenkung der antiquités du bosphore cimmérien an die institutsbibliothek. - Herr dr. Michaelis suchte dann die ansicht, dass der bekannte Torso im Belvedere des Vatikan auf das vorbild des lysippischen Herakles Epitrapezios zurückzuführen sei, durch vergleichung des innenbildes einer trinkschale (Gerhard, trinkschalen und gefässe taf. 8) zu unterstützen, indem er in der sitzenden Heraklesgestalt dieses bildes abgesehen von der haltung der keule die bei Martial und Statius beschriebene stellung jenes Herakles Epitrapezios wiederzufinden und auf der andern seite in dem Herakleskörper des genannten bildes der hauptsache nach die haltung des Torso zu erkennen glaubte. - Zum schlusse legte der zweite secretair, herr dr. Brunn, die zeichnung eines bis auf ein um die schultern geschlagenes kurzes gewandstück unbekleideten und um den kopf mit einer binde geschmückten männlichen marmorstandbildes aus Villa Borghese vor, dessen arme unzweifelhaft richtig die lyra haltend und spielend ergänzt worden sind. Da die statue ausserdem mit einer anderen, neulich zu Welckers jubiläum vom institute veröffentlichten und als Anakreon erklärten, sitzenden und lyra spielenden figur zusammengefunden ist, auch durch die ganze arbeit als durchaus mit derselben zusammengehörig erscheint, so wurde es als gewiss hingestellt, dass sie ebenfalls einen der grossen griechischen lyriker darstellen müsse. Diese wurden nun einzeln durchgenommen und zum theil wegen der sonst schon bekannten und abweichenden bildnisse einiger derselben, zum theil wegen der unmöglichkeit, den eigenthümlichen character anderer derselben in der vorliegenden statue wiederzuerkennen, wurde als einziger unter ihnen, der hier dargestellt sein könne, Pindar hingestellt. Herr dr. Brunn fand bildung und ausdruck des standbildes in Villa Borghese mit dieser benennung in vollem einklang, und sah endlich noch eine ganz besondere rechtfertigung derselben in der binde um das haupt der statue, da diese binde nach der ansicht Welckers in der alten kunst nur jedesmal dem meister seiner gattung gegeben sei, dem Homer unter den epikern, dem Sophokles unter den tragikern, hier also dem Pindar unter den lyrikern.

Sitzung am 16. december 1859. Herr dr. Henzen legte beweisstücke für seine in der sitzung am Winckelmannstage vorgetragenen ansichten, namentlich über die aedilen in den präfecturen, über das alter der quinquennalen, über decemviri und quinqueviri der municipien vor. Bei erwähnung einer auf quatuorviri in Pompeji bezüglichen inschrift bemerkte herr Padre Garucci, dass er noch andere beispiele von quatuorviri in Pompeji aus schriftzügen, die auf dem tuff unter dem abgefallenen stukk zu lesen gewesen seien, kenne. - Eine gladiatorentessera mit dem namen des consuls L. Sejanus wurde als beispiel offenbarer fälschung vorgelegt. - Herr Padre Garucci berichtete, dass bei Pora ein behälter mit münzen aus der zeit der republik zum vorschein gekommen sei; es seien in dem genannten behältnisse obolen verschiedener campanischer städte, solche mit ROMA und RO-MANO und zugleich sextantes ohne die unzienzeichen der kügelchen, welche im gewichte mit den übrigen städtischen münzstücken übereinstimmten, gefunden. - Herr dr. Brunn legte eine abbildung der eingeritzten zeichnung eines bronzeeimers aus der gallerie Doria vor. Er bemerkte, dass dessen angebliche herkunft aus Kleinasien nur auf einer vermuthung beruhe und die bisher gegebene erklärung der darstellung aus dem alten testamente zu verwerfen sei. Er wies in dem einen theile der darstellung Briseïs nach, welche mit phrygischer mütze bekleidet, von Talthybios (mit petasus und caduceus) und Eurybates (mit einem stabe) zu Agamemnon (thronend in reichem gewande, mit kopfbinde, nimbus und scepter) gebracht wird, während Achilles, von dem die gruppe mit Briseis sich entfernt, sitzend und leier spielend in gesellschaft des Patrokles (Il. IX, 186) dargestellt ist. Der andere theil zeigt einen königlichen mann abermals mit dem nimbus auf einer kline ruhend, unter dem eine kleinere figur schläft, während von den füssen der kline ein mädchen mit phrygischer mütze ihre neben ihr stehende begleiterin berührend sich leise wegstiehlt nach einem junglinge zu, der linker hand leier spielend steht. Hierin sah der erklärer eine scene aus dem letzten gesange der Ilias, nämlich Priamos, der im zelte des Achill zur ruhe gebracht sei; unter dem bette schläft dann der κήρυξ, Briseïs will eben fort, um mit Achilles zur ruhe zu gehen, der mit saitenspiel den Priamos eingeschläfert hat.

Sitzung am 23. Dec. 1859. Herr professor Lanci sprach über ein vor porta portese gefundenes marmorfragment mit einer inschrift in griechischen und palmyrenischen characteren. Nach seiner lesung sagt die griechische inschrift, dass Makaios und Mettios dem Bel Jaribolos, und die palmyrenische, dass Machai und Metti dem sonnengotte lokarbel das monument errichtet hätten. Vier halbe beine auf dem fragmente zeigen, dass oben zwei gottheiten dargestellt waren (cf. Mus. Capitol. IV (bassirelievi) tav. 18). - Herr dr. Michaelis theilt mit, dass in einem baureste der stadt Norba, der gemeinhin la grotta del padiglione genannt wird, nach vergleichung ähnlicher räume in den thermen von Pompeji und Stabiae gleichfalls überreste von thermen zu erkennen seien. -Herr dr. Henzen legt eine inschrift von Aricia vor, in der von einem centurio Sextus princeps posterior der zweiten parthischen legion die rede ist und erklärt diesen grad mit bezug auf seinen in den annalen des instituts von 1858 gedruckten aufsatz. - Er empfahl dann die von herrn professor Becker in Frankfurt vorberei-

Philologus, XV, Jahrg. 3.

tete sammlung aller inschriften und klassischer autorenstellen, welche auf celtische, germanische, slavische mythologie bezug haben, der aufmerksamkeit auch italiänischer gelehrten. - Er erwähnte endlich nach bericht des herrn grafen S. Callo di S. Severino eine in Sirolo im Picenum gefundene menge von vasen und andern geräthen von bronze, unter denen sich auch eine bemalte vase befinden soll. - Herr dr. Brunn legte die zeichnung einer vase des campanaschen museums (Cataloghi del mus. Camp. Ser. IV, 1081) mit einer geburt der Minerva vor. Minerva ist noch nicht aus dem kopfe des Zeus zum vorschein gekommen. Der im kataloge fehlerhaft abgedruckte name der Eileithyia lautet Hileithya. Der name der Aphrodite sei fast ganz, von dem des Ares spuren erhalten; spuren des namens zeigten auch, dass die frau dem Poseidon gegenüber Amphitrite sei. Der mann mit der lanze, deren spitze moderne restauration sei, sei Hermes. Endlich sei auch des Hephästos name halb erhalten. Auf der kehrseite habe die weibliche figur dem Kentauren Nessos gegenüber die beischrift Deipyle. Er vergleicht die vase 1087 derselben sammlung, auf der er in der frau mit scepter und apfel Hera sieht, dann auch einen spiegel derselben sammlung, dessen drei der haupthandlung beiwohnende göttinnen er für Eileithyia, Artemis und Hera halten möchte.

Sitzung am 30. december 1859. - Herr Padre Garucci legte photographieen der elfenbeinreliefs eines in der kathedrale zu Veroli befindlichen kästchens vor, deren ursprung man namentlich den ornamenten nach etwa in das eilfte jahrhundert setzen zu müssen glaubte. Die darstellungen beruhen auf antiken überlieferungen. Der genannte herr zeigte, dass in dem einen der reliefs eine wiederholung der hauptgruppe des Iphigenienopfers von der ara des Cleomenes in Florenz vorliege: Iphigenia zwischen dem jünglinge und Kalchas, welcher letztere die locke abschneidet; dann ist der jüngling mit einer flachen schale in dem elfenbeinrelief zu beiden seiten der hauptgruppe wiederholt, der verhüllte Agamemnon der ara ist hier durch einen sitzenden bärtigen mann ersetzt, dem auf der andern seite eine frau entspricht, die eine schlange tränkt. Bei einem jüngling, der ein pferd tränkt, auf der andern mit der vorigen derselben seite des kästchens angehörenden platte, wurde an Bellerophon und den Pegasos in Palazzo Spada erinnert; hinzu kommen dabei ihm gegenüber eine auf eine säule gestützte frau mit mauerkrone und fackel. Hinter ihm folgt ein anderer jüngling, der sich, ein pferd am zaume haltend, von einer frau zu verabschieden scheint. Von drei Eroten dabei hält einer eine maske vor das gesicht. Auf dem deckel wurde Europa auf dem rennenden stiere erkannt, zwei gefährtinnen, die ihr erschreckt folgen und von der andern seite sechs mit steinen nach dem stier werfende männer. . Zwei Centauren, ein mann mit einem musikalischen instrumente und tanzende figuren reihen sich dieser scene nach rechts hin an. Auf dem einen relief der zweiten langseite sind

amoretten mit einer löwin spielend, ein hund und ein hirsch mit einer schlange dabei, dazu ein wie Ganymed von einem adler in der luft getragener Eros dargestellt. Das andere relief derselben seite zeigt einen mann und eine frau, sie mit einer fackel, daneben mehre kinder um ein pferd beschäftigt und eins auf einem stiere. Die beiden reliefs der schmalseiten des kästchens zeigen das eine Bacchus als jüngling auf seinem von zwei panthern oder löwen gezogenen wagen hingestreckt, das andere einen knaben auf einem hippokampen und einen auf einer von der schlange umwundenen ciste sitzend. - Herr dr. Henzen legt zwei in Konstantine gefundene und dem institute von herrn Léon Renier mitgetheilte inschriftsteine vor; er setzte sie in das jahr 360 oder 361 unserer rechnung und bemerkte, dass hier die stadt zuerst Constantina heisse, mit welchem namen bis dahin allein die provinz Numidien bezeichnet werde. Herr dr. Henzen sprach weiter über einen von Renier in den inschriften von Algerien veröffentlichten stein (198 unserer rechnung), auf dem die provinzialaera von Numidien vorkomme, deren anfang er auf 194 festsetzte. In seinem weiteren vortrage über diese provinz, der in den annalen des instituts von 1860 erscheinen wird, schlug er unter anderem für die lesung "vexillatio legionis tertiae Augustae piae vindicis morans in provincia" die andere "in procinctu" vor. - Herr dr. Brunn legte zuletzt eine angeblich in Palestrina gefundene gemme vor, deren darstellung einem bald für Tiberius und Julia. bald für Tiberius und Livia erklärten cameo in Florenz vollkommen glich. Der stein wurde für moderne arbeit erklärt. [A. C.]

Bullettino Archeologico Napolitano, nr. 137 märz 1858: Rangabé: die neuen entdeckungen im theater des Herodes Atticus in Athen. (Derselbe hat früher über den nämlichen gegenstand berichtet in Ann. del Istit. di Roma XXI p. 176). Das theater ist augenscheinlich, ehe es in trümmer siel und verschüttet wurde, durch brand zerstört worden; ungeheure massen von conchylienschaalen deuten darauf hin, dass in alten zeiten in den trümmern eine purpurfabrik betrieben worden ist. Die bei der ausräumung gefundenen inschriften haben auf das theater keinen bezug. N. 1 eine staatsrechnung aus ol. 86, 3. Nr. 2 fragment eines decrets des senats aus ol. 111, 3. Nr. 3 (in nr. 138 des Bull.) ein bruchstück eines decrets aus macedonischer oder römischer zeit. Nr. 4 aus römischer zeit, enthaltend ein namensverzeichniss von bürgern mit angabe der tribus. - Minervini: neue oder doch seltene münzen von Neapel, Arpi, Barium, Tarentum. Der verfasser findet durch die schrift einer der neapolitanischen münzen die bestätigung seiner von der Pariser akademie bestrittenen behauptung, dass auf neapolitanischen münzen phönikische inschriften vorkommen. -Nr. 138: Minervini: bemerkungen über die Perser-vase im Burbonischen museum; fortsetzung aus nr. 135 (s. Philol. XIV, p. 237). Der verfasser weist (unter andern durch den auf der vase

dargestellten kampf zwischen Asien (nicht Persien) und Griechenland) weiter nach, dass die bilder nach der Aeschyleischen tragödie entworfen sind. Nebenbei über die abbildung der 'Auurn mit bezug auf die darstellung auf einem gefäss in mus. borbon .: Tereus, Progne und Philomela verfolgend, über welche Welcker denkmäler III, 365 eine andere meinung äussert. - Minervini: eine neue munze von Cynos in Locris (dazu eine berichtigung in nr. 139). - Conestabile: berichtigung einer von Hübner, Bullett. Archeol. di Roma 1857 p. 150 in mehreren punkten nicht ganz genau veröffentlichten etruskischen inschrift aus Clusium. -139: Minervini: neue ausgrabungen in Pompeji. Inschriften (graffiti), bilder. - Minervini: die von F. Ascherson in Gerhard's archäologischer zeitung 1857 juli, august, denkmäler und forschungen p. 60, 61 gegebene erklärung der buchstaben auf der Perser-vase rührt von Minervini her und ist bereits 1854 und 1856 veröffentlicht. - Derselbe: münzen von Laus und Metapontum in Lucanien. - Nr. 140: Rangabe: die neuen entdeckungen im theater des Herodes Atticus. Zweiter brief, enthaltend die erläuterung des von Sergius Ivanoff angefertigten dem Bullet. beigegebenen grundrisses. — Cavedoni: erklärung einer stelle der apologie des Athenagoras cap. 26, besonders des namens Negullivov, von dem der letzte herausgeber Otto sagt: de Neryllino nihil usquam reperio, durch münzen des proconsularischen Asiens; mit bemerkungen von Borghesi über den proconsul Nerulinus unter Vespasian (s. Eckh. II, 556) [die münze hat freilich Negovlivov]. - Nr. 141: Minercini: neue ausgrabungen in Pompeji. inschriften; eine marmorstatue, Alexanor (auch Euamerion, Akesius, Telesphorus; s. Pausan. II, 11, 7). - Gargallo - Grimaldi: erklärung einer gemalten griechischen vase des museums Jatta in Ruvo; abbildung: Orpheus, die dreieckige lyra ohne plektrum schlagend, in der mitte sitzend; zur seite links (vom beschauenden) Venus, nach der Orpheus sich unwillig umsieht; rechts ein für den Apollocultus von Orpheus gewonnener ephebe; der sinn des bildes: ein kampf zwischen dem Venus - cultus und der reineren Apollo - verehrung, welche obsiegt (Minervini hat in Illustrazioni di un antico vaso di Ruvo die seitenfiguren als initiirte und ihre attribute auf Ihren aufenthalt im Elysium gedeutet). - Minervini: beschreibung des hauses des tragischen dichters in Pompeji (seit 1824 ausgegraben; vergl. Raoul Rochette: Maison du poëte tragique à Pompéi); besonders des wandbildes (gegen Raoul-Rochette's und anderer ansicht) darstellend: Juno, welche auf dem Ida bei Jupiter ankommt, nach Il. E, 225. (fortsetzung in nr. 144 und 146); übrigens ein auszug aus Nicolini: le case ed i monumenti di Pompei. - Nr. 142: Cavedoni: die auf kaisermunzen aus dem ende des vierten jahrhunderts hinter zwei sitzenden kaisern stehende geflügelte figur, welche die arme öffnet, gleichsam um die kaiser zu umfassen, ist nicht Victoria, sondern Concordia (s. die Theo-

dosiusmunze bei Bandurio II, p. 506 und Chrysolog. serm. CXLIX.) - Cavedoni: erklärungen alter münzen durch Granius Licinianus fragmente. - Cavedoni: über einige kaisermunzen, welche von Witte in rev. numism. 1857 p. 205—211 als noch nicht veröffentlicht beschrieben worden sind; nr. 2 ist schon von Capranesi, ann. archeol. XIV, p. 134 aufgeführt und wahrscheinlich nicht echt; nr. 4 offenbar gefälscht; die übrigen verdächtig. - Minerpini: über einige inschriften des Bull. dell' Istit. di corr. arch. von 1855. - Nr. 143: Minervini: erklärung einer gemalten vase, roth auf schwarzem grunde, in besitz des antiquitätenhändlers Raffaele Barone; drei tafeln mit abbildungen; auf der einen seite scenen aus der zerstörung Troja's, namentlich Aiax und Cassandra oben, Neoptolemus den Priamus erstechend unten; auf der andern seite oben Neoptolemus dem bilde der Dione im tempel des dodonäischen Jupiters gaben darbringend; unten Hercules und Achilles in der unterwelt als schutzgötter des Neoptolemus. Um den hals auf der ersten seite eine Amazonenschlacht, auf der andern seite ein frauenkopf aus symbolischen blumen hervorsteigend, die sich seitwärts ausdehnen und verschlingen und auf denen zu beiden seiten des frauenkopfes je eine Psyche sitzt. Minervini hält das gefäss, besonders wegen der geflügelten figuren auf den henkeln mit krone und negixluperog, für eine todtenurne. - Minervini: zwei christliche inschriften bei Capua gefunden. - Nr. 144: Minervini: das haus des tragischen poeten in Pompeji, fortsetzung aus 141. — Cavedoni: die münzen des thrakischen königs Lysimachus von L. Müller, Kopenhagen 1858; einzelne berichtigungen. - Cavedoni: die schreibart Sesstio auf einer munze ist nicht für Sextio, sondern für Sestio; die Griechen pflegten, wie er aus mehreren beispielen zeigt, vor t das s zu verdoppeln, um die stärkere aussprache zu bezeichnen. - Nr. 145: Minervini: inschrift (graffito) aus dem letzten corridor der Thermen in der stabischen strasse zu Pompeji;

### VICINVCERIA INALIAXDCCCL VS FIDE BONA

Vici Nuceria in alea denarios octingentos quinquaginta quinque et semissem, fide bona. Bemerkenswerth ist alia für alea [s. Caes. de b. G. V, 12, 3]. — Minervini: inschrift: Formi, Campanien, auf einer säule:

Nach Plut. Gracch. 13. 21. Vell. Pat. II, 2. T. Liv. ep. LVIII. App. I, 13 ergänzt Minervini die erste zeile

C. S[EMPRO]NIV[S · TI · F · GRAC]

und es zeigt sich hier ein weiteres beispiel (die drei andern bis-

her bekannten limites Gracchani werden von Mommsen angegeben und ihre inschrift inscr. r. neap. lat. n. 275) für eine den triumviris agris iudicandis adsignandis (statt dividundis adsignandis iudicandis) gewidmete inschrift eines limes Gracchanus. Der fundort, S. Angelo in Formis, giebt die nördliche gränze des ager Campanus an. Bemerkenswerth ist auch die orthographie Poleer. Nebenbei berichtigung Lachmann's, der Front. p. 209 statt Campanus lesen wollte Clampetinus und bemerkungen über die coloni Gracchani in Capua. — Avellino: über ein vasenbild der sammlung Jatta in Ruvo: Theseus im kampf mit dem Minotaurus. — Minervini: inhaltsangabe von Il Giambattista Vico, giornale scientifico etc. Vol. I—IV. Napoli 1857. Daraus Sellitto über eine neuentdeckte cumanische inschrift:

#### POLYBIO . AVG . L AMARANTIAN PERELIA · GEMELLA AMICO · BENEMEREN

Cenotaphium, Polybius dem freigelassenen des Claudius von seiner concubine gesetzt. [Wenn selbst ein todter benemerens genannt werden kann, so wird man leicht sehen, dass Schneider Caes. de b. G. I, 45, 1 bene meritos ohne allen grund aus den interpolirten handschriften aufgenommen hat]. - Nr. 146: Minervini: das haus des tragischen dichters in Pompeji. Fortsetzung aus nr. 144. - Scherilli: die wunderbare römische höhle zwischen Cumae und dem Averner-see. Dieser zum theil gewölbte, zum theil durch den tuffstein getriebene tunnel, welcher im alterthum von Cumae durch einen hügel auf den Averner-see zu führte, ist 1844 wieder aufgefunden und jetzt in seiner ganzen länge wieder zugänglich geworden. Eine halle von afrikanischem marmor zierte früher den eingang von Cumae her; vierzig palmi tiefer läuft unter der höhle ein aquäduct, so frisch, als wäre er heut gebaut. Luftlöcher nach der höhe zu geben dem tunnel ein dämmerlicht. Die grundfläche des andern eingangs am Averner-see liegt jetzt sechs palmi unter dem niveau desselben; um so viel der Avernersee jetzt über dem niveau des meeres, seitdem derselbe nach seiner trennung vom Lucriner see in folge des ausbruchs des monte nuovo 1538, durch die ansammlung der regenwasser um so viel gestiegen ist. Es ist dies der von Strab. V, 245 Cas. erwähnte tunnel (διωρυξ), den Agrippa durch den baumeister Coccejus hat anlegen lassen. Diese unterirdische strasse war, nachdem Agrippa den Averner-see zum hafen und schiffsbauplatz gemacht hatte, zur verbindung mit Cumae, von woher die hölzer kamen, wegen der steilheit des hügelrückens nothwendig geworden. Die wasserleitung unter dem tunnel beweist, dass die andere berühmte wasserleitung von Serinum nach der piscina mirabilis erst nach August's zeit kann angelegt worden sein; denn da die letztere einen seitenzweig nach dem nördlichen hügel des Averner-sees

hat, so würde Agrippa, wenn sie schon vorhanden gewesen wäre, die kostbare wasserleitung unter dem tunnel nicht haben anlegen lassen. Diese höhle hat, nach dem verfasser, Vergilius benutzt, um den eingang der unterwelt zu schildern und danach muss lorio: Viaggio de Enea nell' Inferno etc. secondo Virgilio berichtigt werden. Der Orcus selbst ist nicht der Averner- see, den Virgil nicht gut dazu machen konnte, weil er damals schon ein frequenter hafen war, sondern der see von "Fusaro". Hiernach nun erklärt der verfasser die worte Virgils im einzelnen. Aeneas ging von Cumae durch den tunnel nach dem Averner-see IV, 262-294; vom Averner see schlägt er den weg durch eine andere engere höhle ein, die vom Averner-see nach dem Lucriner-see führt; dies bezeichne Virgil mit den worten hine via, Tartarei quae fert Acherontis ad undas, 295. - Nr. 147 juli 1858: Minervini: münzen (5) von Sybaris mit abbildungen. Nr. 1, (s. Fiorelli, mon. inedit. della Ital. ant. p. 33), ein stier linkshin, der sich aber umwendet, um rechtshin zu sehen; überschrift NSKA. )( Ein ähnlicher stier rechtshin, der nach linkshin blickt. Minervini sieht in dem , ελιξ βους" eine anspielung auf Neptunus Heliconius oder auf die Helicei (s. Str. VI, c. 1, 13) die gründer des achäischen Sybaris. Nr. 2, der ersten ähnlich, kleiner. Nr. 3, ein stier, nach rechts, in erhabener figur, darüber AHVM. )( Ein stier, in erhabener figur, nach links. Nr. 4, ein stier nach rechts, darunter HVM. )( Neptun, den trident rechtshin schleudernd, vor einem fliegenden vogel; dahinter ANVM. Die beiden letzteren, noch unedirt, müssen der zeit des verfalls von Sybaris angehören, weil der stier seinen kopf nicht mehr zurückwendet, wahrscheinlich der zeit vor der zweiten gründung von Sybaris, wo die vertriebenen Sybariten bülfe und zuflucht in Posidonia gesucht hatten, wie auch der vogel beweist, der die glücklichen auspicien für die wiedererbauung der stadt bedeutet. Nr. 5, Minervakopf mit einem mit lorbeer gezierten helm. )( protome eines stiers, überschrift ΣΥΒΑ aus der spätesten zeit der stadt. - Cavedoni: bemerkungen über einige münzen von Cydonia auf Creta. - Minervini: neue ausgrabungen im campanischen amphitheater: torso einer marmorstatue; basrelief in Travertino, krieger darstellend; inschrift von L. Cornelius Benevolus zu ehren seines patrons und seiner zahlreichen familie gesetzt. - Nr. 148 August 1858: Minervini: nachricht über neue ausgrabungen in Pietrabbondante im district von Isernia. Mommsen hat gezeigt (s. Bull. Arch. Nap. Jahrg. IV. nr. 114), dass die trümmer der entdeckten stadt dem alten Bovianum vetus angehören, was Minervini durch Ptol. III, c. 1 §. 67 bestätigt findet. Unter den gebäuden ist bereits ein theater, so wie ein rechtseitiges gebäude von ungewisser bestimmung mit samnitischen inschriften blossgelegt worden; auch sind nicht wenige gegenstände von bronze und eisen gefunden worden, die im königl. museum aufbewahrt werden. - Minervini: über ein no.

lanisches gefäss im besitz des Raffaelo Barone; die jägerin auf demselben ist nicht Diana, sondern eine sterbliche oder untergeordnete Nymphe, die sich an Diana bittend wendet; so schliesst Minervini aus dem wie zum gebet in die höhe gerichteten antlitz. - Minervini: trinkschaale von Capua im museum Santangelo mit abbildung [in nr. 153 des bulletins von Gerhard erläutert.]-Minervini: neue ausgrabungen in Pompeji. Strasse des amphitheaters, inschriften. - Nr. 149: Cavedoni: conjecturen über zwei inschriften zu ehren des P. Lucilius Gamala, decurionen von Ostia (s. Ann. dell' Inst. archeol. XXIX, p. 333); Cavedoni schreibt beide dem zeitalter der Antonine zu, während Visconti und Mommsen sie in die zeit des Augustus gelegt haben. - Minervini: einige bemerkungen (berichtigungen) über den vierten jahrgang des Bulletino, der mit nr. 151 schliesst. - Bibliographie der archäologie. fortgesetzt in nr. 150 und nr. 151. - Nr. 152: Minervini: neue entdeckungen in Pietrabbondante. Eine samnitische inschrift. Mit facsimile (dazu ein supplement in nr. 153). - Cavedoni: vermuthungen über einige typen der münzen von Laus in Lucanien. - Minervini berichtigt die erste zeile der in nr. 145 (s. o.) mitgetheilten inschrift; sie muss heissen: C. S[EM]PR[ONIVS-TI. F. GRACI, in dritter reihe ist PLICINIVS zu setzen. Die obere fläche der säule enthält die zeichen

OX

welche er cardo und decumanus liest und worüber er sich in einer besondern abhandlung äussern wird; ausserdem nachträge zu den coloni Gracchani. - Nr. 153: O. Gerhard, erklärung der in nr. 148 erwähnten trinkschaale. Auf den seiten, wo die henkel sich befinden, je ein Silen, klein aber in ganzer figur; zwischen beiden auf der einen seite Bacchus von drei frauen umgeben, von denen zwei die namen Kalış und Dinn in einer überschrift führen: auf der andern seite Bacchus und Semele: alle diese figuren nur in büsten, welche durch den kreisförmigen rand des innern leeren boden abgeschnitten sind. Diesen umstand deutet Gerhard auf das verschwinden des Bacchus im winter und sein wiedererscheinen im frühling. - Fiorelli: wiederabdruck eines in wenigen exemplaren vertheilten programmes: der verfasser hat entdeckt, dass Pompeji zwei hauptstrassen von süden nach norden und zwei von westen nach osten hatte; dadurch wurde es in neun quartiere oder stadtviertel, regiones, getheilt; jedes derselben bestand aus einer anzahl insulae. In einem besonderen buche wird Fiorelli nach diesem gesichtspunkt eine beschreibung Pompeji's geben; eine karte, in 6 blättern, welche bereits fertig liegt, wird von den bisherigen entdeckungen genaue rechenschaft geben. - Minervini: neue entdeckungen in Pompeji: strasse des amphitheaters. Inschriften. Forts. aus nr. 148. - Minervini: inschrift, das alte Cales betreffend. - Nr. 153: [wahrscheinlich aus versehen ist eine zweite nummer so bezeichnet worden; denn während die erstere auch nr. 2 des VII jahrganges heisst, wird diese nr. 3 des VII jahrganges genannt.] Minervini: münze des alten Baletium, welche der herzog von Luynes im ersten jahrgang des Bull. der stadt Valetium zugeschrieben hatte. Eine andere hier neu von Minervini mitgetheilte münze bestätigt die von dem letzteren schon damals geäusserte ansicht. — Minervini: zwei kleine pyramiden mit inschriften, von dem Marchese von Monferrato dem mus. Borb. geschenkt. Die eine der inschriften ist:

TVSCOLANA SACRA

anstatt: Junonei Lovcinai Tuscolanai: v in ov hält er mit Ritschl für einen consonanten, führt weitere beispiele (Lovcius etc.) an und führt es auf das oskische zurück. Die zweite inschrift hat nur noch lesbar,

> . LE . OLANA SACRA

Cybele oder Semele? - Minervini: einige erläuterungen der in nr. 148 mitgetheilten samnitischen inschriften. - Avellino: über die inschrift eines cumanischen gefässes, auf welchem zwei frauen abgebildet sind, von denen die eine eine lyra und einen langen, dünnen stecken hält: eine contopectria nach Quaranta und Minervini; inschrift: (Z)ΕΥΣΩΤΕΡ, welche Avellino nicht auf die figuren, sondern auf das gefäss bezieht. Er erklärt nämlich das letztere für einen κρατήρ Διὸς σωτήρος, aus welchem bei gastmählern der dritte trunk genommen wurde (τον τρίτον τώ σωτηρι). leicht ist auch nur ev σωτές zu lesen, als der ausruf der trin-Minervini: neue erwerbungen von inschriften (9) für das borbonische museum. - Nr. 154: Cavedoni: bemerkungen über v. Koehne's description du musée de feu le Prince Basile Kotschoubey cett. Petersb. 1857: [s. Philol. XIII, p. 761]. -Nr. 155: Minervini: der mythus von Phryxus und Helle, mit beziehung auf ein gefäss aus Posidonia, mit rothen, stellenweis weissen und gelben figuren auf schwarzem grunde, Abbildung ist beigegeben. In der mitte Phryxus und Helle auf dem widder, vor ihnen ihre mutter Nephele; hinter ihnen Bacchus auf einem panther, ihr vertreiber; unter ihnen meeresgottheiten Glaucus und Scylla; fische, meeresungeheuer etc. Der name des malers ist mit den worten angegeben ΛΣΣΤΕΛΣ ΕΓΡΑΦΕ (fortgesetzt in nr. 156). - Nr. 156; Cavedoni: wer war Bacchius Judaeus? Dieser name befindet sich auf der rückseite einer münze der gens Plotia (des A. Plautius aed. cur. 700) zugleich mit einer abbildung der person, welche in der linken den zügel eines cameeles, in der rechten einen ölzweig hält und das knie in der stellung eines bittenden beugt. Vielleicht ein könig in Arabien, jüdischer religion, von Aretas dem könige der Nabatäer abhängig. Es wird nämlich in Diodor, fr. ap. A. Mai script. Vat. II, p. 129 neben diesem könig unter den von Pompejus (dessen legat Plotius gewesen sein muss) unterworfenen fürsten auch ein Baoileig 'Aραβίων genannt. - Borghesi: über kaiser Pupienus, hauptsächlich nach inschriften (fortgesetzt in nr. 158). Danach sind die beiden Gordiane ungefähr in der mitte des februars 238 in Tisdra gewählt, in Rom zu anfang des märz anerkannt worden; Pupienus und sein amtsgenosse Balbinus, aber nicht von ihrem consulate aus, ungefähr den 23 märz 238 gewählt worden und haben etwa bis zum 20ten juni desselben jahres regiert. den inschriften befinden sich auch unveröffentlichte von Rossi und Visconti zur verfügung gestellte; die erstere (aus den katakomben) ergänzt Borghesi:

> Clodiae Ve rACl · FILIAE

Amarantiae · PVLCHRAE et pu PIENI · MAXIMI C · V · COS · II IUSTAE · PVLCHRAE PV II SEXT · PAV CETHIC Cq PVPIENIC

Durch diese inschrift wird bestätigt, dass, wie auch die münzen beweisen, Pupienus zweimal consul war, das zweitemal 234, wo in den fasten zu schreiben ist M. Clodius Pupienus Maximus II, Agricola Urbanus consules. - Nr. 157: Minervini: die jagd des Darius in Susa und andere persische jagden auf einem gefässe von Canosa (mus. Borb.) und einem anderen von Kertsch: beide en basrelief mit bunten figuren. Das letztere jetzt in Petersburg, ein salbengefäss von dem Athenienser Xenophantus, wie die aufschrift zeigt, von welchem die halberhabenen figuren herrühren, hat den namen Dareios einer der personen, andere namen andern figuren beigesetzt, und hat zu vielen besprechungen (von Curtius, Duc de Luynes, Gerhard) veranlassung gegeben. Da die Chimaera, welche auch auf dem gefäss vorkommt, auf den münzen von Panticapaeum gewöhnlich ist, so hat man die jagdscenen auf diesen ort bezogen. Anders Minervini. Er sieht in den abbildungen nicht eine einzige jagd, soudern verschiedene jagdscenen, und fasst die auf den bildern angebrachten attribute, thiere und pflanzen als symbole der verschiedenen provinzen des persischen reichs: der greif und der bactrianer Artames bezeichnen die besitzungen gegen Indien und das erythräische meer; die bäume, die lilie (iris Susiana), die

dreifüsse und die berühmte jagd des Darius (nach Herod. III, 129) Medien und den persischen golf; die chimäre aus Lycien und der Mysier Seisames (Aesch. Pers.) die theile des reichs gegen das aegeische meer; endlich die palme und der satrap Abrocomas (Xen. Anab.) die besitzungen von Syrien und Phönicien; einige andere namen sind nicht lesbar. Ein Athenienser konnte wohl ein solches bild malen, weil es auf den ruhm Athens hindeutete. Das gefäss von Canosa, sonst dem andern durchaus ähnlich, enthält nur die Darius - jagd und ist offenbar von demselben künstler. - Minervini: neue entdeckungen in Pompeji: ein gebäude am forum mit einem gemach, welches einem andern in einer palaestra gleicht, das nach einer dort gefundenen inschrift destrictarium heisst. Finati und Minervini halten es für ein aleinτήριον Poll. Onom. VII, 166, auch von Vitr. V, 12 elaeothecium und von Plin. ep. II, 17 unctorium genannt; in der nähe des forums gelegen wird es, zum abwaschen und salben, für den gebrauch den gladiatoren bestimmt gewesen sein, die nach Vitruv in den italiänischen städten ihre kämpfe auf dem markt anstell-Es schliesst sich ein excursus an über diese gladiatorenkämpfe auf dem forum. In einem andern gefässartigen gemach desselben gebäudes sieht Minervini ein spoliarium, wohin die verwundeten gladiatoren mit dem haken gezogen wurden, um ihrer blutigen waffen beraubt zu werden (Lips. Satur. I, 18. Henzen expl. mus. Burgh. 53). - Nr. 158 dechr. 1858: Cavedoni: aus einer münze Trajans, nicht genau genug von Eckhel cat. Mus. Caes. n. 193 und von Lenormant beschrieben, schliesst der verfasser, dass die beiden neuerdings gefundenen statuen, Dacier darstellend (s. Giornale di Roma vom 27. jan. 1859, wo Visconti den fund beschreibt) zu einem monument gehört haben, welches um 106 vom senat oder volk Trajan gewidmet worden war. - Minervini: zwei neue inschriften aus Capua, die eine vom verfasser restituirt, die andere von Janelli zur erklärung der ersteren beigebracht, beide auf einen vestiarius, händler mit fertigen kleidungsstücken bezüglich. Die erstere ist

P · CER[VIV]S · P · L · DIOGENES

[VEST]IARIVS

CAE[SIAE] · <sub>2</sub> · L · BVLE · ·

CER[VIAE] · P · L · IRENA[E]

SIBI · ET · SVIS

AGRIAE · M · L · HILARAE

M · AGRIO · M · L · PHILEMONI

[AGRIO] M · L · HILARO

Die von Mommsen unter den falschen oder verdächtigen aufgeführte inschrift nr. 547 ist nach dem zeugniss von Jannelli echt. Bemerkungen über die vestiarii. — Minervini: nachtrag zum mythus von Phrixus und Helle (in nr. 155). Seine dort gegebene erklärung stützt Minervini noch durch den umstand, dass nach

Diod. IV, 12 eine andere Nephele (die des Ixion) auch einen sohn Phrixus hatte. - Nr. 159 Januar 1859: Minervini: neue entdeckungen in Pompeji. Inschriften. Bilder. Ein esel, der ithyphallisch auf einen löwen gestiegen ist und über welchem die Victoria fliegt, wird auf den berühmten esel der schlacht von Actium, Nicon, bezogen, Suet. Aug. XCVI. Plut. Ant. XLV; der löwe ist auf Antonius zu deuten, Eckhel doctr. numm. VI, 44. -Minervini: neue inschriften des mus. Borb. (forts. aus nr. 153). -Nr. 160: Minervini: neu entdeckte griechische inschrift auf der basis einer ebenfalls wiederaufgefundenen säule des alten Neapels, auf den flötenbläser Aelius Antigenides bezüglich, aus der zeit des Antoninus Pius. Es geht aus der inschrift hervor, dass die musiker ein collegium sacrum bildeten, an dessen spitze ein appiegeog stand. Abhandlung über diese collegien. Jener musiker wird ferner thymelicus genannt (weil die aufführungen von musik auf der thymele stattfanden), in übereinstimmung mit dem, was Vitr. V, 8 und Plut. Fab. c. 4 berichten. Es werden in der inschrift auch die feste des Aesculapius in Nicomedia, dem geburtsorte des flötenbläsers erwähnt. Die säule hat offenbar zu einem theile des theaters von Neapel gehört, dessen stelle zugleich durch den fundort bestimmt wird. - Minervini: neue inschriften des mus. Borb. (fortsetzung aus Nr. 159). - Nr. 161: Guidobaldi: über sechszehn fässer (weinfässer) von terra cotta, welche in der nähe des Sarno gefunden worden sind, zum theil mit dem namen der verfertiger; zugleich über die verschiedenen namen der stadt Nuceria (fortsetz. wird folgen). - Minervini: neue entdeckungen in Neapel beim Castel Capuano: begräbnissplatz. ten. - Nr. 162: G. Colucci: neue entdeckungen im alten Nersae, der stadt der Aequer (Virg. Aen. VII, 744). Oskische inschrift, durch welche die ansicht Mommsens (osk. stud. p. 11-13, nachträge zu den osk. stud. p. 28) und Abekens (mittelitalien p. 46. 83. 93-97), dass die Volsker und Aequer nicht Osker seien, widerlegt wird. Zugleich wird bei Virgil die lesart Nersae gegen die andere Nursae durch die inschrift festgestellt und ausserdem die schon früher vermuthete lage des alten Nersae zur gewissheit erhoben. Ferner fragmente lateinischer inschriften. Minervini fügt zu dem vorhergehenden aufsatz bemerkungen hinzu. - Pr. di S. Giorgio: über eine bronzebüste, im hause des citharöden in Pompeji gefunden, welche man für ein porträt Cicero's gehalten hat. Der fürst zeigt, dass man sie vielmehr für die bildliche darstellung eines Vaccula halten müsse, da an demselben orte eine andere bronze, das vordertheil einer kuh darstellend, gefunden ist, vielleicht M. Nigidius Vaccula. - Minervini: zwei numismatische bemerkungen über die mans der gens Quintia, vielleicht ein symbol des zunamens Trogus (der herzog von Luynes hält sie für ein symbol des cognomen Mus); und über eine munze, die man für eine lilybaische gehalten hat. - R.

Garucci giebt kenntniss von einem dritten limes Gracchamus (s. nr. 145 und 152), mitgetheilt, wiewohl nicht genau, in Storia di Suessola von Lettieri; der fundort Capo die Conca bei S. Lucia giebt die östliche gränze des ager Campanus an, wie jener andre die nördliche, und zugleich die gränzmarke des ager Caudius gegen die feldmark von Suessula, das, wie Festus angiebt, damals präfectur war, indem seit Sulla (s. Frontin. p. 237 Lachm.) eine colonie dahin geführt worden war. — Minervini: inschriften (graffiti) von Pompeji. — Minervini: bemerkungen zu Raffaele Garucci "I marmi antichi di Fabrateria Vetere oggi Ceccano". Rom. 1858.

Correspondance littéraire, 1859, n. 14: traduction poétique des odes les plus remarquables de Pindare, avec des analyses raisonnées et des notes historiques et grammaticales, précédée d'un discours sur ce poëte et sur la vraie manière de le traduire, par Jean-François Vauvilliers. Nouvelle edition cett. Paris. 1859. XXXVIII, p. u. 380: kurze anzeige von Fr. Duebner, der hervorhebt, wie diese ausgabe aus pietät hervorgegangen und andeutet, dass die deutsche philologie von dieser arbeit eben keinen nutzen ziehen könne. Es ist auch ein leben Pindar's gegeben. - Nr. 15: A. de Barthélemy, la numismatique en 1858: anfang einer übersicht über die leistungen in diesem fache in Belgien, Frankreich, Italien: bei Saulcy und Beulé wird besondert verweilt, eignes aber nicht gegeben. - Nr. 16: A. de Barthélemy, la numismatique en 1858: schluss, der sich nur auf arbeiten in Frankreich bezieht. - Nr. 17: sur un passage d'Apulée: bezieht sich auf einen aufsatz in nr. 9: s. Philol. XIV, p. 455: es ist für die kenntniss der französischen philologie dieser artikel nicht ohne interesse. - P. 398 mittheilungen von übersetzungen aus Aristophanes von Fallex. - Nr. 18, p. 429: Uxellodunum, par Paul Bial. 8. Besancon. 1859: es soll diese untersuchung zur entscheidung über die lage von Alesia (Pilol. XIII, p. 572) beitragen. -Nr. 20: Fr. Duebner, un mot sur Aristophane, p. 467: in bezug auf einen aufsatz von Nettement in l'Union vom 30. august a. c., in dem Aristophanes als feind der freiheit u. s. w. dargestellt wird: Dübner zeigt, wie um das wahre zu sagen, Nettement stets das gegentheil von dem hätte sagen müssen, was er sagt. --Nr. 21: Tamizey de Larroque, sur la mort de Pausanias: mit bezug auf irrthümer, welche in betreff des todes des siegers bei Platää von Franzosen in neuerer zeit begangen sind, werden kurz die nachrichten aus den alten über das angegebene factum zusammengestellt. - Nr. 22 (Octobre): Fr. Duebner, sur une lettre d'Auguste à Horace, p. 510: in den worten aus dem briefe des August an Horaz in Sueton. Vita Horatii: itaque licebit in sextariolo scribas cum circuitus cett. wird dum statt cum vorgeschlagen zu lesen; daran reiht sich ein wort über Horat. Serm. 1, 4, 11. 10, 20, in welchem ein aufsatz von Quicherat über diese stellen in der Revue de l'instruction publique vom 5. october a. c. empfohlen wird.

Revue archéologique XV, 12: Langlois, les ruines de Séleucie dans la Cilicie-Trachée p. 748—54. Unter den hier beschriebenen resten der stadt gehören dem alterthum an: die ruinen von zwei nahe bei einander stehenden tempeln, eine römische brücke mit sechs bogen, säulenhallen, ein theater, ein grosser wasserbehälter und die in felsen gehauene nekropole, letztere aus byzantinischer zeit. — In den "nouvelles et decouvertes" findet sich eine notiz über das fortschreiten der arbeiten zur topographie des alten Galliens (s. Philol. XIII, p. 572).

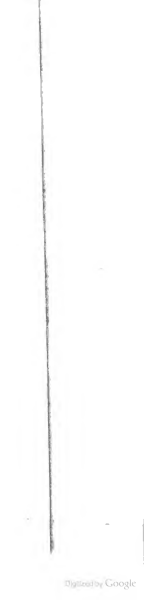
XVI, 1: Maury: fragment d'un mémoire sur l'histoire de l'astrologie et de la magie dans l'antiquité et au moyen âge p. 1-24. - Aucapitaine, ruines romaines à Abizar, tribu des Beni-Diennad, et chez les Beni-Raten (Kabylie) p. 25-31, darunter ein relief einen Berber als krieger zu pferde darstellend, reste römischer festungswerke und ein grabdenkmal von den Römern einem Berber-häuptling, der mit ihnen verbündet war, errichtet. -Chaudruc de Crazannes, lettre à M. Léon de Maleville, p. 46-49, enthält das resultat von ausgrabungen in der Mansio Cosa in dem gebiete von Hispalia, unter denen auch darstellungen gallischer gottheiten, des Belenus und der Belisana. - 2: Répertoire archéologique de la France p. 117-21 enthält den plan eines herauszugebenden werkes, welches die kunstdenkmäler in Frankreich aus den verschiedensten zeitaltern enthalten wird. -3: Judas: sur un monument punique inédit p. 167-69, die inschrift des gefässes (?) wird gelesen . . . . Benesmouniton fils de Bodmelk'art: misk'als 100. - Beulé, explorations de Carthage p. 170 - 80, auszug aus einem bericht an die pariser akademie über die ausgrabungen in Karthago, die der vf. auf eigene kosten angestellt hat: namentlich hat er das unterste stockwerk der berühmten alten mauern an der burg wieder aufgefunden, das wenn auch nicht als stallung für elephanten hat benutzt werden können, doch raum für magazine u. dgl. in sehr ausgedehnter weise enthielt. Auch der tempel des Aesculap wurde wiedergefunden, doch verhinderte es die ausgrabung, dass an der stelle eine capelle des h. Ludwig steht; endlich wurde noch ein gebäude entdeckt, das vielleicht der sitz des römischen proconsuls gewesen ist. Ausführlicheres über diese ausgrabungen und entdeckungen verspricht prof. Beulé demnächst in einem besonderen buche zu geben. -4: Giguet, sur l'électrum d'Homère p. 235-41, der die meinung Laborte's, dass mit dem homerischen electrum das email gemeint sei, gegen Lasteyries weiter zu vertheidigen sucht. - 6: d'Eckstein, études sur la grammaire védique, p. 321-52. - Renier, sur une inscription romaine découverte dans les environs des bains de Saint-Gervais, en Savoie, p. 353-64. Die betreffende inschrift ist nach einer schlechten copie zuerst in dem Journal de Genève 1853, dann im Bulletin de l'institut, 1854, von Henzen und Mommsen behandelt: nach genauer lecture heisst sie nun so:

EX AUCTORITA[TE]
IMP. CAES. VESPASIAN
AVG. PONTIFICIS. MAX
TRIB. POTEST. V. COS. V.
DESIG. VI
CN. PINARIVS. CORNEL
CLEMENS LEGEIVS. PROPR
EXERCITVS GERMANICI
SVPERIORIS. INTER
VIENNENSES ET CEVTRONAS
TERMINAVIT

Der name der Viennenser, den Renier schon früher vermuthet hatte, ist dadurch bestätigt worden. Wichtig ist auch der name der Ceutroner, die nicht Centroner heissen, wie bisher bei den schriftstellern gelesen wird: der vf. hat die wenigen inschriften vergleichen lassen, auf denen sich der name findet und es hat sich ergeben, dass auch da Ceutrones steht. Danach ist also nun auch Caes. B. G. I, 10 Ceutrones (so auch die besten handschriften) zu lesen, und auch Strab. IV, 320 ff. (mit mehreren handschriften); Plin. III, 20, 24 etc.; Ptol. III, p. 178 zu ändern. — Coutant, découvertes de sépultures gallo romaines du IVe au Ve siècle, près les Riceys (Aub.) p. 368-73. - 7: d'Eckstein, études sur la grammaire védique, p. 410-26. - Langlois, numismatique de l'Abyssinie p. 432-38, verdient insofern hier erwähnung als die abyssinischen goldmünzen des sechsten und siebenten jahrhunderts n. Chr., die hier mitgetheilt werden, griechische legenden führen. -8: d'Eckstein, études etc. p. 445-85. - Cénac-Moncaut, inscriptions Vasco-Romaines de Saint-Bertrand de Comminges p. 486-91. Die hier mitgetheilten inschriften, sämmtlich aus dem alten Lugdunum Convenarum und umgegend herrührend, sind mit wenigen ausnahmen votivsteine: die götternamen sind nicht römisch, sondern local, der verf. sucht sie aus dem baskischen zu deuten. Wir vermögen hier allerdings nicht zu folgen, sind aber ziemlich misstrauisch geworden durch die art wie einige inschriften gelesen werden z. b. ASTOILUN | NO. DEO | C. FABIVS | LASCI-VOS | V. S. L. M. = Au dieu Astoillun C. Fabius a imploré les dieux d'amour: diese liebesgötter sind also aus dem zunamen Lascivos entstanden. Oder: LEHEREN | MARTI | FITVLIVS A | MOENI FIL | V. S. L. M. = Au dieu Mars Leherennus Fitulius fils de Moenis etc. Viele inschriften sind übrigens ohne paraphrase geblieben: hoffen wir, dass wenigstens die copien treu sind, damit sie von kundigerer hand verwendet werden können. - Chaudruc de Cravannes berichtet p. 496-99 über gegenstände die bei der Mausio Cosa, in der nähe von Toulouse, gefunden worden sind, einige kleine bronzefiguren, ein gewichtstück dem römischen pfunde entsprechend und ein altar der Fortuna, die anfangsbuchstaben der vier zeilen sind erhalten: FORT(unae) |AV(gustae) | CO . . . . . | V. (S. L. M.). — R. L., lampes funéraires du musée de Constantine p. 500—501, stellen kämpfe in der arena dar, auf dreien erscheint ein Threx und ein Samnis im kampfe, auf einer ein Samnis allein; ferner ein bestiarius, endlich auf zweien wagenrennen. — 9: R. L., lampes funéraires du musée de Const. p. 560-61, sechs lampen, darunter eine mit einem loch in der nase des auf derselben dargestellten Helios, wahrscheinlich zum aufhängen, eine ist aus dem monogramm als christlich kenntlich gemacht, eine hat die inschrift CMAR EVP. — 10: Vincent, explication d'une scène relatife à la musique, représentée sur un vase grec du musée de Berlin (n. 626) p. 628—632 ist ein auszug aus einem in der französischen akademie gelesenen vortrag, der die erklärung von Fétis bekämpft.

Revue des deux mondes, T. 18, livr. 4, 1858, p. 785: E. Havet: études sur l'antiquité grecque: l'art et la prédication d'Isocrate: nach bemerkungen über die geltung des Isokrates bei den Franzosen des vorigen jahrhunderts und über die Athen's für unsre zeit überhaupt, hebt Havet p. 789 die philosophische stellung des Isokrates zunächst hervor und bezeichnet ihn als sokratiker: les idées d'Isocrate sont celles de l'école socratique, avec les nuances particulières de son caractère et son esprit: davon hangt dann seine politische stellung ab; er ist antidemokratisch und findet darin Havet einen mangel an treue gegen den staat. Dabei ist aber Isokrates un honnête homme et un sage : son naturel est essentiellement modéré: il ne comporte ni vertus suprêmes, ni torts graves. Daher denn die art seiner lehren, ferner sein verhältniss zu den königen seiner zeit, seine verschiedenheit von Demosthenes, der. während Isokrates von Philipp von Makedonien alles gute für Hellas hoffte, ihn glühend hasste: la supériorité de Démosthène n'est pas seulement qu'il agit par la parole, mais qu'il agit en grand citoven: daher fehlt es denn dem Isokrates an kraft. In einem zweiten abschnitt, p. 813, geht dann der vf. näher auf die be-redsamkeit ein und dabei davon aus, dass Isokrates sein publikum nur suche in den honnêtes gens, daher ohne leidenschaft sei, seine vollendung als redner aber in der disposition und composition du discours finde: es wird dann einzelnes übersetzt, Isokrates leichenrede mit der des Hyperides p. 823, mit Cic. or. p. Marcello p. 825 verglichen, auch neuere wie Pascal, Bossuet, Balzac herangezogen und einzelne eigenthümlichkeiten, wie das développement, die trefflichkeit des nombre bei ihm, das fehlen einzelner mittel, wie der hypotyposes hervorgehoben.

|   |     |    |     |   |   |   |    |   | - |   |   |       |    |   |   |     | (8) |   |    |     |   |      |    |    |
|---|-----|----|-----|---|---|---|----|---|---|---|---|-------|----|---|---|-----|-----|---|----|-----|---|------|----|----|
|   |     |    |     |   |   |   |    |   |   |   |   |       | -  |   |   |     |     | 1 | r  | E   | P | Υ    | ٤  |    |
|   |     |    |     |   |   |   |    |   |   |   |   |       |    |   |   | P   | 1   | T | J  | N   | E | N    |    |    |
|   |     |    |     | _ |   | _ |    |   |   |   |   |       |    |   |   | N   | H.  | M | F  | P   | A | N    |    |    |
| - | -   |    |     |   |   | _ | -  | - |   |   |   | -     | -  | _ |   | H   | T   | A | Ŧ  | 7   | 1 | D    | 1  | 5  |
| - |     |    |     | - |   | _ |    | - | _ | _ | _ | !     | -  | - |   | U   | 4   | 1 | N  | T   | D | 1    | 0  | .) |
| - |     | 10 | 2.1 | - | - | - | -  | - | _ |   |   |       |    |   |   | 0   | H   | K | E  | 1   | P | A    | P  |    |
| - | -   |    |     | - | - | - |    |   | - | - |   |       |    | - |   | ĭ   | E   | Y | *  | A   | N | A    | M  |    |
| - |     | NO | Α.  | Ω | 1 | - |    | - |   |   |   |       | +- |   | - | K   | A   | T | H  | 1   | В | 0    | Υ. |    |
| - | -   | 3  | T   |   | Н | - | -  | - | - |   |   |       | -  |   |   | A   | N   | H | N  | Δ   |   | Г    | E  | 10 |
|   | Г   | -  | A   |   | Ω | - |    |   |   |   | - | -     |    | - |   | Y   | 1   | Г | P  | Y   | T | A    | N  |    |
|   |     | -  | K   | A | 1 | E |    |   |   | - | + |       | +  | 1 | E | r   | 0   | ٨ | 1  | N   | Γ | P    | A  |    |
|   | 0   |    | E   | N | 0 | N | T  |   |   |   |   | Post  | 1  | E |   | 0   | 0   | 1 | K  | H   | M | A    | ٨  |    |
|   | 0   |    | X   | 0 | E | 1 | E  | Ξ |   |   |   |       |    | E | T | 1   | Ţ   | P | A  | φ   | E | N    | T  |    |
| 0 | N   | A  | P   | 1 | 0 | M | 0  | N | A |   |   |       |    |   | N | A   | 1   | 0 | Г  | K   | A | I    | A  | 15 |
| Γ | P   | Y  | T   | A | N | E | 1  | A | N | T |   |       |    |   |   | Y   | >   | E | 1  | 7.1 | 1 | Ò    | M  |    |
| - | Δ   | H  | M   | 0 | 2 | 1 | 0  | 1 | 1 | 1 | _ | p m,- |    |   |   | H   | P   | A | H  | A   | N | A    | K  | -  |
|   | -   | A  | N   | A | Γ | P | A. | Φ | Н | 1 | T | 1     |    | - |   | Λ   | K   | 0 |    | A   | K | TH   | A  |    |
|   | 1   | *  | -   | 中 | Δ | H | 1  | V | 1 | 0 | 0 | Α.    |    | H | - | T   | A   | M | 1  | A   | 3 | 11   | -  | 20 |
|   | ₩ B | Δ  | 2   | 1 | П | N | A  | V | A | 1 | P | Α     | P  |   | - | A   | A   | N | A  | ٨   |   |      |    |    |
| K | 0   | M  | F   | N | 0 | N | ÷  | J | N | B | 0 | 2     | Λ  | Н | N | A   | T   | E | A  | E   | T |      |    |    |
| B | 0   | Y  | 1   | H | 3 | A | N  | T | 1 | 1 | P | A     | ф  | A |   | M   | M   | E | N  | A   |   | 4    |    |    |
|   | 1   | T  | Ω   | N | È | N | T  | H | 1 | X | A | ٨     | K  | 0 |   | P   | A   | { | K  | E   |   | ( c. | _  | -  |
| 1 | 0   | E  | 1   | T | 0 | Y | 5  | r | P | Y | T | A     | N  | E | 1 |     | 1   |   |    | 1   |   | ٨    |    | 25 |
| Ľ | T   | H  | P   | 1 | Ω | 1 | 0  | T | A | N | 0 | 1     | 0  | N | 1 | ļ   | -   |   |    | =   |   | T    |    |    |
| 1 | A   | T  | 1   | ٢ | N | Ω | 1  | K | 0 | M | E | N     | Ω  | N | T | -   | -   | 1 |    | 1   | K | 0    |    |    |
| L | E   | 1  | r   | P | 0 | 1 | T  | A | A | N | A | ٢     | E  | ٢ | P | -   | M   | 0 | N  | 0   |   | -    |    |    |
| Λ | E   | H  | 1   | r | P | 0 | В  | 0 | T | Λ | E | Y     | 1  | A | ٤ | 1.1 | E   | U | 14 | U   |   | 1    |    |    |



# I. ABHANDLUNGEN.

### XVII.

#### Eos.

Eos bezeichnet das tageslicht vom morgen bis zum abend 1), als göttin aber vorzugsweise die morgenröthe, jedoch keineswegs ausschliesslich, wie die Aurora bei den römischen dichtern. Die chöre der Eos im westen kennt die Odyssee 2), und meine an-

1) Odyssee 5, 390. 19, 571.

2) Odyss. 12, 3 sq.:

νησον ές Αλαίην όθι τ' Ήους ηριγενείης ολεία και χοροί είσι, και αντολαί Ήελίοιο.

Die homerische dichtung konnte die sonne und das tageslicht nicht in dem hades, wie sie ihn beschreibt, während der nacht ruhen lassen, denn sonst wurde derselbe erleuchtet gewesen sein, daher nimmt sie eine insel fern am ende der welt an, wo Helios und Eos, nachdem sie den himmel durchwandert, nachts ruhen, und woher sie nach dieser ruhe am morgen wieder an den himmel hinauf ziehen. Eine genaue erörterung, wie sie westlich zu dieser insel kommen und an der ostseite morgens emporsteigen, liegt der dichtung fern, denn von systemen ist bei Homer nichts zu finden, und nur jede sache für sich genommen richtig und anschaulich, wie man recht deutlich an der behandlung der dinge im hades sehen kann, welche voll widersprüche ist, wie ich einmal nachgewiesen habe, sobald man nämlich den maassstab eines systems anlegen will. Von dieser behausung am ende der welt heisst der sonnengolt Hekatos, der ferne, und die tagesgöttin könnte davon Hekate heissen, doch hat man diesen namen der grossen erdmutter gegeben, welche dort das todtenreich besitzt und beherrscht, aber wie sich aus der hesiodischen dichtung ergiebt, schon ziemlich frühe (was man nämlich in der griechischen mythologie frühe nennen darf) als grosse lebensmutter richtig erklärt ward, welche nicht allein die todten aufnimmt und beherrscht, sondern auch allem leben vorsteht. Darum ist auch Hermes ihr gesellt worden, welcher als pelasgischer Imbros in der zerynthischen grotte ihr gatte wird. Die ansicht, dass die sonne mit der lebensmutter den segen der natur erzeuge, ist nicht der art, dass man sie als dem griechischen geiste fremd bezeichnen müsste, die semitische anschauung aber, dass das segenskind hinwieder gatte der eigenen mutter werde, war ihm so

Philologus. XV. Jahrg. 4.

sicht, die fabel habe ohne rücksicht auf die natürliche beschaffenheit der dinge östliche mythen nach dem westen versetzt, habe ich längst als irrig erkannt. Wir sehen die dinge der ostgegend und der westgegend mehrmals einander entsprechen, weil dort die sonne auf- hier untergeht. Im osten herrscht Aeetes, im westen ist die aeaeische insel, dort wohnt Medea, welche die zauberkräfte besitzt, hier die verwandte zauberin Kirke. Beiden gehört diese kraft wegen der nähe der unterwelt, da die sonne dort aus der unterwelt herauf - hier in dieselbe hinuntergeht, beide somit der unterwelt vertraut sind, und die kenntniss ihrer dinge besitzen. Rigveda sagt von der indischen Eos, dass Indra sie tödtet und dass ihr wagen im westen sinkt. Ausführlicher heisst es an einer andern stelle: O Indra - ein weib, des himmels tochter wollte den tod, du hast ihr ihn gegeben. Eos machte sich gross, du hast sie vernichtet. Die zitternde Eos, getroffen durch dich, stürzte vernichtet vom wagen, und dieser zerbrochen senkte sich in den Vipasa welcher ferne fliesst (der heutige Beyah im westen des Pendschab).

Eos hat den Tithonos zum gemahl, und kommt vom ehelichen lager desselben, das licht des morgen zu bringen. So sagt uns die Iliade und die Odyssee <sup>5</sup>). Unsterblichkeit hatte sie ihrem schönen liebling von Zeus erbeten, aber vergessen ihm auch ewige jugend zu erwirken, wesshalb er zum schwachen greise ward, welchen sie, wie der homerische hymnus auf Aphrodite <sup>4</sup>) erzählt, zuletzt einschloss, jedoch mit ambrosischer speise und schöner kleidung versorgte. Diesen Tithonos habe ich als den grauen morgenhimmel vor dem erscheinen des morgenglanzes gedeutet, da ich es nicht für annehmbar halte, ihn als das graue meer zu erklären, aus welchem das tageslicht herzukommen scheint. Welcker <sup>5</sup>) hat eine an und für sich sehr ansprechende deutung gegeben, indem er ihn für den ganzen verlauf des tagesanbruchs

fremd, dass Dionysos in der allgemeinen mythologie zum sohne des Zeus, der himmlischen witterung gedichtet ward, und nur in den mysterien in jenem orientalischen verhältnisse erscheint.

eben so heisst es Odyss. V, 1.

<sup>4)</sup> Hymn. in Vener. 319 sqq.

<sup>5)</sup> Götterlehre p. 685.

gelten lässt, und die schönen kleider, womit ihn Eos versieht, auf die lichtfärbung des morgen bezieht.

Neben Eos eine männliche gottheit des frühlichts anzunehmen, scheint mir nicht unbedenklich zu sein, und schon zur zeit der homerischen dichtung hätte diese personification wesentlich in den hintergrund getreten sein müssen, denn wenn Eos von seinem lager herkommt und das licht bringt, so ist er nicht der lichte morgen. Auch finden wir keine form des sonnengottes bei den Hellenen, welche blos auf den morgen eingeschränkt. Wir können wenigstens die Dioskuren nicht etwa so trennen, dass der eine nur die tagesfrühe, der andere nur das tagesende bezeichne, denn sie sind enge verbunden, sind beide kampfgötter, welche den kampf des lichts gegen die finsterniss durchführen und die sonne als auf · und absteigende in ihrem ganzen verlaufe am himmel Ausser Eos aber finden wir die lichtgottheit als weibliches wesen auch unter den namen Elektra und Helena und insofern die Griechen Elektra der Hemera gleichstellten auch unter diesem namen 6).

Von Elektra ist nur wenig gebrauch in den mythen gemacht und ihre verehrung in Theben geht nur aus der benennung eines der sieben thore, des elektrischen, hervor. Ihr wesen aber wird durch ihren namen vollkommen klar. Helios ist als leuchtender gott Elektor, und das seiner einwirkung zugeschriebene elektron. der bernstein, zeigt weiter, welche die grundbedeutung dieses wor-Passend wird diese göttin unter die Plejaden gesetzt. obgleich sie kein wesen eines gestirnmythus ist, denn dem tagesanbruch wird ein grosser einfluss auf die witterung des tages zugeschrieben, mithin ein einfluss auf die schiffahrt und die Plejaden sind ein schiffahrtsgestirn. Eos ward darum auch die mutter der winde aus ihrer verbindung mit Asträos 7). Wenn aber Elektra in die erzählung von dem vom himmel gefallenen dardanischen palladium eingestochten ist, so geht daraus nichts für ihr wahres wesen hervor, sondern es geschah dies nur, weil sie die

<sup>6)</sup> Während bei Pausanias Eos mehrmals unter dem namen Hemera gemeint ist, wird von Hellanikos bei Eustathius p. 1528 Elektra mit diesem namen bezeichnet. Diesen aber in den der Elektra zu ändern ist kein genügender grund, da Hellanikos diese göttin auch Elektryone genannt hatte, und sie eben so gut eine Hemera nennen konnte, wie Pausanias die Eos so nannte.

<sup>7)</sup> Hesiod. Theog. 378.

mutter des Dardanos war und die sage von diesem palladium einen wunderbaren ursprung suchte. Ihre mutterschaft des Dardanos lässt sich vergleichen mit der sage, dass Eos die mutter des Memnon sei, und beide erzählungen bezeichnen diese nur als östliche. Helios töchter Phaëthusa und Lampetia, welche auf Thrinakia seine heerde weiden, wie die Odyssee angiebt, würden sicherlich gar nicht gedichtet worden sein, wenn es keine tagesgöttin gegeben hätte, denn es fehlt dem Helios ja nicht an söhnen, welche dieses geschäft hätten besorgen können. Hat er deren ja doch sieben, welche er als tage den vier mondphasen liefert, deren drei eigenschaften der sonne bezeichnen, nämlich Aktis, strahl, Phaëthon leuchtender und Kerkaphos, lichtschweif <sup>8</sup>). Neben diesen

8) In dieser erklärung stimme ich Welcker (Trilogie Prometheus p. 186) bei, die damit verbundene auslegung der Kerkopen, als feuerschauer, feuerweissager, kann ich aber nicht für eine richtige balten. Diese wesen gehörten nicht den Griechen, sondern den Lydiern, und wurden durch die gleichstellung des Herahles mit dem Sandon von den Griechen für den ersteren verwendet. Die Kerkopen, d. i. die geschwänzten, sind affen, mit welchen die Griechen versuhren, wie mit den Satyrn, welche das sinnbild des bockes in der Dionysosmythe waren, der affe aber war zur sonne als ein sinnbild im orient gestellt worden, und spielt seine rolle in der dichtung als Hanuman. Warum der affe dazu auserkohren war, wissen wir nicht, und müssen uns mit der thatsache begnügen. Im Rigveda findet sich ein gespräch zwischen Indra, Indrani und Vrischacapi (dieser kann kein anderer als eben jener affe sein) worin Indrani die glückliche mutter des Vrischacapi genannt wird, dieser sehr hoch gestellt ist, und von Indra aufgefordert wird die finsterniss und den schlaf zu verscheuchen. Dies passt auf die sonne, aber auch auf das seuer des opfers am morgen, und dieses könnte wohl, wenn man rathen will, ein nachahmer, ein affe der sonne genannt werden. Doch muss man es dahin gestellt sein lassen, ob dieses thier nicht ein sinnbild der sonne selbst gewesen sei aus einem grunde, welchen man noch nicht erkannt hat. Aus des Herakles feindschaft gegen die Kerkopen letztere zu deuten, wie Creuzer gethan hat, dünkt mir ein verschltes unternehmen, denn diese feindschaft ist nur eine heitere scherzhafte dichtung der Griechen, während sie in wahrheit freunde desselben waren, d. h. dessen, welchen die Griechen als Herakles in Lydien ansahen. Held Rama besiegt ursprünglich die finsterniss, denn deren besiegung durch die sonne liegt den alten heldengedichten als keim zu grunde, und da er dies mit den alten neigengenenten als keim zu grunde, und da ei die sich einem affenheere thut, so stimmt dieses mit der besiegung der finsterniss und des schlafs durch Vrischäcapi überein. Nicht zu vergleichen sind die affen der ägyptischen mythologie, die kynoskephalen. Denn diese hatten ihre ganze geltung nur durch den hundskopf wegen des für Aegypten äusserst wichtigen hundssternes.

Es bedurste manchmal nur einer geringen ähnlichkeit oder einer sehr allgemeinen beziehung eines dinges mit oder zu einem nicht darstellbaren, um zum sinnbilde desselben zu werden. Auch kann es geschehen, dass ein sinnbild durch die anwendung eine andere bedeutung anzunehmen scheint, als welche es wirklich hat, was uns,

sieben söhnen hat er aber auch von Rhode <sup>9</sup>), und somit haben wir es mit einer rhodischen sage zu thun, eine tochter Elektryone. Diese kann, wie ihr name zeigt, keine andere bedeutung haben, als Elektra, sie hat aber nicht wie diese eine verwendung in einem mythus gefunden, und würde gewiss nicht zu den sieben söhnen gedichtet worden sein, wenn man nicht auch in dieser genealogie die tagesgöttin hätte unterbringen wollen. Dass in der Odyssee zwei töchter genannt werden, ist lediglich wegen der zwei heerden, welche zwei hirtinnen erforderten, geschehen, denn wir dürfen ohne allzu grosse kühnheit annehmen, dass es überall nur eine tagesgöttin gab, deren verschiedene das licht bezeichnende namen, sie als die helle, leuchtende benannten <sup>9</sup>).

Helena's wesen wird durch ihre abkunft, verwandschaft und ihre dienerin bestimmt. Sie hat gleiche eltern mit der sonnengottheit in ihrer doppelgestalt, und selbst Apollon hat ursprünglich die gleiche mutter mit ihr, wenn man nicht der sehr zweifelhaften ansicht sein will, dass die namen Leda und Leto ganz und gar zu trennen seien. Wären sie griechischen ursprungs, dann müsste dies freilich geschehen, aber die griechische sprache

wenn wir den wahren grund, welcher seine verwendung veranlasste nicht zu erkennen vermögen, leicht auf eine ganz falsche spur des rathens hinführen kann. So ist z. b. die taube schon in einem hohen alterthum eine botin und daher ein sinnbild der hotschaft gewesen. Nun lesen wir in Rigveda: "die taube, die botin der Nirriti ist gekommen, lasst uns ihr das opfer geben, welches sie verlangt; möge sie uns gnädig sein, möge sie uns gut'sein, sie ruht auf dem feuerreibholz (Arani). Heil Yama, dessen botin sie ist. Verherget die schäden, welche sie hat anrichten können". Hier verkündet sie die nacht, nimmt aber in der vorstellung das unheimliche in sich auf, welches die nächtliche finsterniss, die zum todtenreiche gehört, in der phantasie erregt. Wäre nun hier die taube nicht deutlich die botin der Nirriti, des Yama genannt, und deutlich bezeichnet als verkünderin der nacht, sondern blos in der kürze gesagt, die taube ist gekommen, möge sie uns gnädig sein u.s.w., so würden wir uns schwerlich mit diesem sinnbilde zu recht zu finden gewusst haben.

9) Für den namen des Elektor, der Elektra und des Elektrons fehlt im griechischen der nächste stamm, denn åkizesu hat nicht die bedeutung des glänzens. Doch gab es vielleicht eine erweiterte form des zeitworts äksu, welches sich in dieser bedeutung, nämlich der des leuchtens, wärmens einmal vorgefunden haben muss, wie aus åkia, åktaiveu, åkiafesu hervorgeht. Von diesem åksu konnte es wenigstens eine form åkizesu geben, wie ökizesu zu öksu vorhanden ist. Das althochdeutsche elo, glänzend und gelb, wofür sich neben elo auch gelo findet, könnte damit verwandt sein. Doch will ich dies dahin gestellt sein lassen, um so mehr, da ich es nicht für nöthig halte, jenen namen ihre bedeutung erst auf dem wege der etymologie zu finden.

bietet uns keinen stamm dafür dar, denn die gewöhnliche ableitung beider namen von dem stamme λαθ- ist unmöglich, weil gar kein grund denkhar ist für die einführung eines 8 oder 7 statt  $\theta$  in diesem worte, und selbst die bedeutung von  $\lambda \dot{\eta} \partial \eta$  ist nicht besonders geeignet um die nacht zu bezeichnen. Bei einem aus der fremde eingeführten namen darf eine verschiedenheit wie die zwischen Leda und Leto weniger auffallen. Ihre dienerin ist die witterungspersonification Aethra, und sie ist mutter des Euphorion (εὐφορος bezeichnet den wind als einen günstigen für den schiffer) von Achilleus, mit welchem die ausbildung der troischen sage sie vermählt hat, während sie ausserhalb dieser sage eben so gut eine mutter der winde sein kann, wie Eos es ist. Wir sehen dasselbe verhältniss anerkannt in der identificirung der italischen Matuta, d. i. der tagesfrühe mit der Leukothea, indem man dieser Matuta das mutterfest die matralien feierte 10), und seine gebräuche auf die fabel von Leukothea bezog, welche man als meeresgöttin kannte.

Der göttin der tagesfrühe ein mutterfest zu feiern, wie es die eben angeführten matralien waren, erheischt als grund die annahme, sie sei eine geburtsgöttin gewesen, und diese ihre function ist nicht schwer zu erklären. Licht und leben, tod und finsterniss berühren sich als verwandte anschauungen. dende kommt an das licht, und geniesst das lebenslicht, so wie das vergehende in die nacht des todes versinkt. Juno ist als geburtsgöttin eine Lucina, eine lichtgöttin, welche eben so angerufen wird, wie bei den Griechen die Eileithyia, die personification der entbindenden wehen. Bei Helena treffen wir die spur eines verhältnisses derselben zur geburt an. Sie hatte, heisst es 11), von Theseus die Iphigenia heimlich geboren und ihrer schwester Klytämnestra übergeben, wegen der glücklichen geburt aber der Eileithyia zum danke einen tempel gegründet. zur heroine geworden, liess sich nicht leicht ein Eileithyiatempel der Helena anders erklären, denn als heroine konnte sie keine geburtsgöttin sein, und ein ihr selbst geweihter tempel musste durchaus ein von ihr geweihter werden. In einem Athenetempel der insel Rhodus befand sich ein becher der Helena aus elek-

Da ich in meiner römischen mythologie dieses fest und was über Matuta zu sagen ist, behandelt habe, so verweise ich darauf.
 Pausan. II, 22, 7.

trum, welcher das maass ihrer brust hatte <sup>12</sup>). Dieser becher stellte als sinnbild die brust dar, und kann auf Helena bezogen nichts anders bedeuten als die function der geburtsgöttin, welche dem säugen des geborenen vorsteht. Auf Rhodus <sup>13</sup>) gab es auch eine Helena Dendritis, Baumhelena, die legende aber zur erklärung dieses beinamens ist von der seichten art so mancher legenden. Sie wird vielmehr mit diesem namen sinnbildlich als lebensgöttin bezeichnet, denn der baum war ein sinnbild des lebens (wie es vielleicht sich auch mit Dionysos Dendrites verhält, wiewohl bei ihm eine andere erklärung dieses beinamens näher liegen und richtiger scheinen dürfte). Die legende, dass sie durch streicheln einem kinde schönheit verleiht <sup>14</sup>) könnte auch sehr wohl bieher zu ziehen sein, da sie jedoch selbst die schönste frau genannt ward, so konnte die legende auch hierauf gegründet sein, und kann daher keinen beweis abgeben.

Ein eigenthümlicher zug im Helenamythus ist es, dass Iphigenia zu ihrer tochter gedichtet ward, da in der troischen sage kein einleuchtender grund für diese fabel zu erschauen ist. genia ist aus einer form der Artemis zur heroine geworden und war somit eine lebensmutter, eine geburtsgöttin, und obgleich nichts vorhanden ist, was uns ohne weiteres berechtigte die verbindung der Helena und Iphigenia in ihrem wesen als geburtsgöttinnen begründet und in der angeführten weise in ihr verhältniss als heroinen übergegangen anzunehmen, so lässt sich doch auch die vermuthung, dieses verhältniss habe mehr grund als eine blosse willkührliche spielerei der sage, nicht grade ganz abwei-Der becher im tempel der rhodischen Athena zeigt wenigstens einen zusammenhang der Helena mit einer andern geburtsgöttin, denn Athene die feuergöttin war eine Alea und als solche eine Auge, welche als geburtsgöttin verbürgt ist. liegt nichts auffallendes, denn feuer, wärme, licht sind verbunden. Sagt doch Rigveda vom sonnengotte Yama, er schläft im Aram (dem zur feuererzeugung durch reiben dienenden bolze) entsteht im osten und geht unter im westen, und umgekehrt heisst es von Agni (ignis, gott des feuers) sein rad mit zwölf speichen

14) Herodot. VI, 61.

<sup>12)</sup> Pausan. III, 19, 9,

<sup>13)</sup> Plin. hist. nat. 33 cap. 4. Dass sich dieser Helenabecher im tempel der Athene befand, findet schon durch den mythus der Auge hinreichende erklärung.

(zwölf monaten) drehe sich rastlos am himmel. Noch ein zug im mythus der heroine ist nicht ohne weiteres oberflächlich abzuthun, sondern ist der art, dass er eine tiefere beziehung enthalten kann. Sie hat nämlich viele freier, natürlich weil sie die schönste frau ist. Wenn aber die göttin die schönste war, so fragt es sich, in wiefern sie es gewesen, ob als lichtgöttin oder als geburtsgöttin. Dass der letzteren dies beiwort zukomme, sehen wir aus der bezeichnung der Artemis als der schönsten, woraus sich die persönlichkeit der Kallisto gebildet. Hatte Helena als göttin schon den namen der schönsten, so ist es wahrscheinlich, dass er sie als geburtsgöttin bezeichnete. Welche sind nun die freier? Auch die ihr verwandte heroine Penelope hat viele freier, ühermüthiger und unheimlicher art. Die fabel vom gewebe der letzteren setzt voraus, dass sie schon als göttin eine weberin war, deren werk ein stetes werden und vergehen bezeichnet, unter welchem bilde das entstehen und vergehen der dinge ganz passend dargestellt werden konnte. Die freier einer solchen lebensgöttin finden wir in der germanischen mythologie, welche die todtenwelt um die schöne lebensmutter werben lässt. Alles verfällt dem absterben, und so lag es nahe die verhasste todtenwelt als stets nach der welt des lebens trachtend, um sie zu vernichten im mythus darzustellen. Dass ein ähnlicher gedanke bei den heroinen Helena und Penelope aus ihrer götterschaft in den heroenmythus in angemessener veränderung aufgenommen worden sei, ist eine nicht schlechthin zu verwerfende vermuthung.

Wir haben also lichtgöttinnen des tageslichts bei den Griechen in Eos, Elektra, Helena, welchen wahrscheinlich auch Leukothea noch zuzuzählen ist, aber einen lichtgott, d. i. einen sonnengott, für welchen der mythus des Tithonos sich eignen könnte, Eos kömmt von seinem lager, also bleibt er finden wir nicht. zurück, wenn sie das licht verbreitet, und ist er nicht etwa der begleitende gemahl. Dass sie ihn mit nahrung versehe, ist natürlich, und wenn sie ihm kleider giebt, ist es eben so. Andere als schöne kann die göttin ihm nicht geben, denn sie pflegt ihn in seinem alter, und da alles bei den göttern schön ist, so müssen es auch die kleider sein. Wie konnte, denn diese frage drängt sich auf, der mythus einen greis aus dem jungen eben geborenen tag dichten? Einen solchen mythus vermag ich, offen gestanden, in dem fortgang seiner ausbildung nicht zu begreifen, da der sonnengott am morgen ein neugeborner ist, nur am abend als greis betrachtet werden kann, ohne dass diese vorstellung zur herrschenden geworden ist. Der ägyptische Hau, der tag wird als säugling dargestellt, und wenn der plastische sinn der Griechen den Helios, den lenker des sonnenwagens, nicht als kind darzustellen vermochte, um die idee des neugeborenen tags vollständig auszudrücken, so ist doch Helios trotz seiner schwierigen aufgabe ein verhältnissmässig kleiner gott auf den uns hinterblienen bildwerken. Apollon wenigstens ein durchaus jugendlicher. Ohne Puschans gestalt anzugeben, nennt ihn Rigveda doch herrlich durch seine zahlreichen geburten. Der kleine gott Vegovis oder Vedius auf dem capitol mit dem pfeil in der hand, bedeutet den kleinen gott schon seinem namen nach (ve - scus, wie priscus u. s. w.) und war sicher ein gott der sonne, mochten ihn spätere Römer deuten, wie sie wollten, da sie aus einem culte desselben für ihre ansicht nichts beibringen konnten. Die gestalt aber und der pfeil geben eine gute handhabe.

Der pfeil gehört nämlich als sinnbild ganz besonders dem sonnengotte an, und durch sinnbilder erkennen wir das wesen der götter auf jeden fall deutlicher als durch spätere auslegungen und legenden. Freilich muss man auch in betreff der sinnbilder, da ein und derselbe gegenstaud zuweilen der bildliche ausdruck für mehr als ein verhältniss war, behutsam in der deutung sein, aber im allgemeinen geben sie uns die vorzüglichsten mittel zu richtigen erklärungen, besonders wenn sich mehrere bei einer gottheit finden. Nehmen wir z. b. die sinnbilder der Artemis. Sie war Ortygia, weil das leben neu erwacht und blüht, wann die zugvögel im frühling ankommen, die wachtel aber gehört zu diesen. Zweitens ist sie eine καπροφάγος in Samos 15), erhielt

Wohl geschieht es, dass ein sinnbild mehrere gegenstände vertritt, entweder weil diese die nämliche durch das simbild bezeichnete

<sup>15)</sup> Wir finden den eber als sinnbild der sonne auch weiterhin, und keine andere auslegung desselben läst sich mit sicherheit durchführen, sondern ergiebt sich, sobald man genauer zusieht, als oberflächlicher einfall. In der arischen mythologie Persiens habe ich dies sinnbild in meiner persischen mythologie nachgewiesen, und auch in der indischen findet sich dasselbe. In einem hymnus an Indra im Rigyreda heisst es: möge Vischnu mit seinen weiten schritten, durch dich angetrieben, alle seine werke offenbaren. Lass den eber Emuscha uns hundertfach fruchtbarkeit und fülle nährender milch geben. Dieser eber ist Vischnu selbst, und unter seinen herabsteigungen findet sich auch eine, in welcher er als eber erscheint.

also eberopfer. Der eber ist ein sinnbild der sonne, und findet anwendung auf die grosse natur- und lebensmutter wegen des verhältnisses der sonne zu derselben, wesshalb auch in Rom der eber dem der Venus vorzüglich gehörigen frühlingsmonate den namen gab (Aprilis mensis der ebermonat). Drittens galt der bär als sinnbild der Artemis, und sie war sogar als die schönste göttin, als Kallisto eine bärin geworden, der bär aber war wegen seines winterschlafes sinnbild des winters. Daher ist Thor in der germanischen mythologie bär, denn im winter ruht seine gewitterkraft, wie auch die sehnen des Zeus während seiner unthätigkeit in einem bärenfell eingewickelt sind, und das nordgestirn bär heisst. Er bezeichnet also die unthätigkeit der Artemis

eigenschaft hesitzen, wie z. b. das ross, welches die rasche sonne bedeutet, aber auch das rasche wasser, und selbst der rasch niederstürzende regen wird in einem Rigvedahymnus den rennern verglichen, und ferner heisst Agni unter andern auch ein weisses ross; oder auch weil das sinnbild mehr als eine eigenschaft darstellt. Sn ist z. b. der adler als grosser starker raubvogel gewählt worden zur bezeichnung des windes, aber wir sehen ihn auch in den bildern der trümmer von Ninive als leichenvogel, weil man ihm das verzehren der leichname zuschrieb.

Die wachtel als sinnbild des frühlings habe ich in meiner schrift über die sinnbilder der alten völker erklärt, aber für den vogel, welchen die Aswin's dem rachen des wolfs entreissen, und welcher vartică heisst, dürste denn doch diese erklärung schwerlich geeignet sein, wenn er nämlich die wachtel bezeichnet, wie Wilson annimmt, was als gewiss gelten müsste, wenn öçzvö ihm verwandt wäre, und sprachlich steht dieser annahme in der wortsorm nichts entgegen Dass der commentar vartica durch tschaca, sperling, erklärt, kann nicht entscheiden, wenn man erwägt, wie oft die darin enthaltenen erklärungen ungenügend sind.

Die thätigkeit der ameise liess sie ein sinnbild des fleisses werden, aber die arische lehre von der unreinheit machte sie zu einem ganz unreinen wesen, weil sie an todte thierische körper und an faulendes geht.

Es kann daher nicht auffallen, wenn der eber auch sich noch weiter als auf die sonne angewendet finden sollte, aber in einer andern bedeutung als der des rennens, der stürmischen raschheit ist er nicht weder in der griechischen noch in der arischen mythologie nachweisbar. Wohl aber deuten einige wenige stellen in Rigveda ihn als sinnbild des windsturmes an. Wenn mehrere völker das fleisch des schweines nicht essen durften, so durften sie das sinnbild der sonne nicht essen, wie von mehreren auch die kuh nicht gegessen werden durfte, als sinnbild der lebensmutter.

Nicht zu übersehen ist, dass der zahn des kalydonischen ebers in dem tempel der Athene Alea aufbewahrt wurde (Pausan. VIII, 45, 46), denn die göttin des feuers und der wärme steht mit der sonne in einer verbindung ihres natürlichen wesens. als naturmutter im winter, und ihre jungfrauen heissen bärinnen bis zur zeit, wo sie zum gebähren herangereift sind. Diese drei sinnbilder zeigen uns das grundwesen dieser göttin.

Die Eos der Indier heisst in Rigveda mutter der kühe, führerin der tage. Die griechische tagesgöttin hat dieses sinnbild nicht, sondern giebt das rind als sinnbild des tages dem gotte der sonne, wie die Heliosrinder auf Thrinakia und die heerde auf Erytheia unumstösslich beweisen, wozu noch die rinder des Apollon und Hermes kommen. Diese sind nun, in der that, - nur durch wen, ist mir nicht bekannt, - für wolken erklärt worden, und weil ich, vielleicht irre ich darin, vermuthe, es möge dieser unstatthafte einfall durch die indische mythologie veranlasst sein, so will ich aus der ältesten schrift dieser mythologie, aus Rigveda einiges wenige anführen, was zeigt, dass die kühe welche aus der gewalt des Vritra und des Pani der Asuren befreit werden, das licht bedeuten, und nicht die wolken. So heisst es in einem hymnus an Indra: es kam die nachricht, dass das grosse gestirn aus der finsterniss hervorgehe, die morgenröthen erfuhren es und eilten herbei. Indra allein ist der herr der kühe. Ferner in einem hymnus: wann die sonne an einem morgen kommt, zeigt Indra alle seine kräfte. Er giebt den in der grotte eingeschlossenen kühen die freiheit, und zerstreut die finsterniss. Ferner in einem hymnus an Agni und Soma: ihr habt dem Pani die kühe weggenommen und für alle das einzige licht glänzen lassen. In einem hymnus auf die morgenröthe und die Aswins lesen wir: die morgenröthen künden das licht an, es kommen die kübe, die nährerinnen oder ammen, von rother farbe, die entzündeten strahlen erheben sich ungehindert und schirren diese rothen Wolken an den wagen der Eos geund gelehrigen kühe an. schirrt, also ihn ziehend sind doch wohl seltsam, und dürfte wohl auch daran zu denken sein, dass in jener alten zeit jeder morgen wolken brachte, so dass es nie einen heiteren morgen gegeben hätte. In einem hymnus an Indra heisst es: er habe den Asi (eque, anguis, die schlange) das böse wesen der finsterniss getödtet und die himmlischen kühe wiedergefunden, aus der nacht hat er tag gemacht, ferner: er habe die morgenröthen und die sonne von der dunkelheit befreit. Auch heisst es von ihm, wann die sonne aufgeht, gieht er den in der grotte eingeschlossenen kühen die freiheit und zerstreut die schatten, welche die welt bedecken.

deutlichsten, wiewohl alle beispiele deutlich genug sind, ist eine stelle in einem hymnus an Vischnu den sonnengott, welcher in drei schritten (morgen, mittag, abend) den himmel durchschreitet, wo es von der oberen region des himmels heisst: dort wo die friedlichen kühe weiden mit den wunderbar langen hörnern. Diese hörner kann nur der für etwas anders, als die lichtstrahlen halten, welcher mit völliger blindheit geschlagen ist. In einem morgenhymnus an Indra und Agni heisst es: ihr habt gekämpft um wieder zu erlangen die kühe, die wellen, die helle, die morgenröthen, welche uns geraubt worden waren. Hier sind die kühe die, welche die feuchtigkeit des regens gewähren, die strahlen, welche das wasser in die höhe ziehen. Doch es mag genug sein an diesen wenigen stellen, und die büffel oder stiere, welche in den hymnen mehrmals vorkommen, und unter andern auch von Puschan und Vischnu für Indra bereit gemacht werden, mögen unerörtert Das wahre verhältniss aber ist, mag es auch von diesem und jenem verkannt werden, folgendes: das licht ist das gute, die finsterniss das böse in der arischen mythologie, wie sie in den persischen und indischen hymnen vorliegt. Stets sucht die finsterniss das licht zu bekämpfen und gilt für arg, mag sie vorkommen, wo sie wolle, so dass selbst Varuna während der nacht als himmelsgott schlimm erscheint. Die kühe sind das sinnbild des tags, des lichts, und da der sonne zugeschrieben wird, sie erhebe die feuchtigkeit an den himmel, und diese falle zum gedeihen der natur herab, so sind die kühe die lichtstrahlen, welche ihre milch, die durch sie emporgestiegene feuchtigkeit der erde spenden. Da aber der himmel finster wird, so ist diese finsterniss auch in diesem falle eine feindliche, welche dem lichte nachstellt, und Soarbhanu, der schwarze, gegen welchen auch z. b. Surya, die sonne den Atri, Mitra, Varuna zu hülfe ruft, weil er ihr licht verfinstert, oder Vitra will die kühe, das segensreiche licht verschlingen. Indra nun zerschmettert den feind mit dem blitze, und das licht kann den regen, welchen es emporgesogen hat, niedersliessen lassen (dass die sonne regen gebe, wird wiederholt gesagt, es genügt ein beispiel: in einem hymnus an Mitra (sonne) und Varuna (himmel) heisst es, der regen ist eure gabe, ihr kommt mit den buntglänzenden wolken, und macht dass der himmel aus Pardjanya's (des gewittergottes) busen regen giesst. Die sonne wandelt am himmel, ihr bedeckt sie mit regen).

Eos. 589

Dieses ist aber nur die eine seite des mythus, und die zweite ist die allabendliche wegführung und einschliessung durch Pani, den Jeden morgen werden sie wieder befreit, und das licht erscheint auf das neue. Sehr wirksam zu dieser befreiung ist das gebet, welches die heerde der kühe gegen das ihr von den Asuren drohende verderben beschützt, wie ein hund die heerde, wesshalb Saramaya, die personification des gebetes, die mutter des die kühe beschützenden hundes ist, welchen man, wie ich gesehen habe, für identisch mit Hermes genommen hat, diesen von jenem herleitend. Es ist mir unbekannt, wer diesen einfall zuerst gehabt hat, die mythologie aber hat von blossen einfällen keine aufklärung zu erwarten. Hermes bedeutet den redner, den herold, weil er der bote des Zeus, des himmels ist, und allerdings sind son und indisch saram verwandt, denn letzteres bedeutet auch das reden, gilt aber in jener personification vom gebete. Die wirksamkeit des gebetes und Somaopfers gilt für ausserordentlich gross. Aus vielen beispielen mag hier eines der schwächsten erwähnt werden, in welchem es heisst: Indra und Soma haben die sonne und die helle des himmels gegeben und die feinde, die finsterniss, getödtet.

Die Asuren verfinstern aber nicht allein den himmel, denn wir sehen auch Rudra, den gott des gewittersturms angesleht, er möge nicht die menschen des anblicks des himmels berauben. Ueberhaupt sehen wir die verschiedenen verhältnisse der natürlichen dinge in diesen bymnen bald das eine bald das andere dargestellt. Nicht allein die sonne zieht wasser in die höhe, auch der wind treibt wolken u. s. w. Die götter sind überhaupt in diesen hymnen nicht zu festen gestalten gelangt, sondern gehen oft ganz in die natürlichen dinge auf, welche ihrer gottheit zu grunde liegen, in höherem grade und häufiger als dies in der griechischen mythologie stattfindet. So heisst es z. b. von Eos in einem hymnos an Indra und Agni: es kommt das erste der lebendigen wesen, welches keine füsse hat. Sie lässt ihren kopf, dessen zunge tönt, und geht auf dreissig füssen (diese dreissig füsse sind die dreissig stunden, in welche der tag eingetheilt war). Weniger stark wird die untergehende sonne bezeichnet, indem man dem Yama einen verdorrten fuss gab, wie es auch einmal von der morgenröthe heisst, sie verliere ihren fuss, wenn sie nämlich verschwindet 16). Hat der Grieche den namen des Hephästos auch für das feuer gebraucht u. dgl. m. so bleibt der gott doch als solcher anthropomorphisch erkennbar, während z. b. der so wichtige arische gott Agni immer nur das feuer in weitester ausdehnung ist, als feuer im gebrauch der menschen, als blitz, als warme der sonne und selbst als wind des gewitters (Agnicajusarya, feuerwindsonne; auch heisst es: er sei Mitra, Varuna, Aditya und sogar wird er angeredet: du bist Adityas, d. i. die zwölf himmelsgötter). Selbst der begriff des guten und bösen bei den göttlichen wesen bleibt in diesen hymnen bei dem natürlichen verhältniss der sachen bestehen, ohne moralische motivirung zu hülfe zu nehmen. Der herrliche Varuna, der himmel, ist auch ein böser gott, und die andern götter werden angerufen, die menschen aus seinen banden zu befreien, denn nachts ist Varuna dunkel und folglich nach arischer lehre schlimm, ohne dass irgend ein zorn gegen die menschen aus irgend welcher ursache dabei im spiel wäre. Ein andermal beisst es von Varuna als es noch dunkel ist: blind in diesem augenblicke; ferner: Varuna hat die wege der sonne bereitet, er lässt die grossen nächte mit den tagen Davon aber, dass er als nächtlicher ein schlimmer sei, ist beidesmal keine rede. Asi, die schlange, sollte immer schlimm sein, denn fortwährend wird sie bekämpft, d. h. stets kämpft das licht gegen die finsterniss, damit sie nicht zur herrschaft gelange, weil aber Asi die finsterniss der wolke schafft, so wird er auch

<sup>16)</sup> Die äusserste gränze unschöner darstellung, um die bedeutung hervorzuheben ist wohl erreicht in der schilderung Indra's, wenn es heisst: Indra fülle deine zwei bäuche (anderswo kleidet er seinen rechten hinterbacken grün). Soma-trunken droht er den feinden, den hals verlängert, den bauch geschwollen, den arm gestreckt. Dergleichen ist aber keine volksmythologie, sondern gehört den deutungen vom wesen der götter und ihrer beziehungen an, wobei auf die schönheit der darstellung keine rücksicht genommen wird. Solchen unschönen darstellungen stehen aber auch würdige gedanken zur seite, welche das göttliche wesen edel deuten, z. b. Indra ist alles und belebt alles. Die welche in den ansichten der alten völker über das werden der welt gerne sogenannte tiefsinnige anschauungen suchen, kann der hymnus an Paramatma vielleicht ansprechen, und er ist wenigstens erhabener, als die stelle von dem geschwollenen bauche Indra's. Nichts, so lautet es, war, nichts sichtbares nichts unsichtbares (sat, asat), kein himmel, keine luft, kein tod, keine unsterblichkeit. Finsterniss war in finsterniss gehüllt. Das wessen runte in diesem chaos, und dieses all entstand durch die macht seiner frömmigkeit. Im anfang war die liebe in ihm, und aus seinem geiste kam der erste samen. Die weisen gelangten durch die einsicht dahin, die verbindung der wirklichkeit mit dem schein (sat,

einmal als ein gutes, segensreiches wesen angerufen wegen des regens, da es nahe lag ihn auch als den anzusehen, welcher den regen verleihen kann und verleiht. Weniger auffallend, aber jedenfalls unerwartet ist es, wenn wir in einem hymnus lesen, die pitarahs sind getödtet worden, denn die Pitris, die geister der verstorbenen väter standen in höchster ehre, und hier werden sie als schlimmwirkende unterweltsgeister behandelt, wie wir auch die anrufung finden: o Pitris thut uns kein leid an. Jeden morgen werden die götter und wird die welt gleichsam wiedergeboren, wenn das somaopfer dargebracht wird <sup>17</sup>) denn in der nächtlichen finsterniss ist alles wie tod.

Frankfurt a. M.

Konrad Schwenck.

asat) zu bewirken. Wer kennt diese dinge? Wer vermag sie zu erklären? Woher kommen die wesen? Welche ist diese schöpfung? Auch die götter sind durch ihn geschaffen, aber Er, wer weiss wie er ist? Er der erste urheber der schöpfung erhält sie, und welcher andere vermöchte es? Der welcher vom himmel her seine augen auf die ganze welt richtet, kennt sie allein. — Solche betrachtungen über die seele der welt und die schöpfung gehören keiner volksmythologie an, und zeigen eine speculation, welche man nicht übersehen darf, wenn man die zoroastrischen schriften auf die rechte stufe, die ihnen zukommt, stellen will.

17) Die somapflanze galt als die pflanze des mondes, und ihr saft ist daher ein unsterblichkeitsmittel, denn der mond ist das zeitmaass, so dass wer somaopfer geniesst, der zeit theilhaftig wird und folg-lich des lebens. Auch wurde zeiteintheilung durch schalen voll soma dargestellt. Aber der mond ist nicht vater dieser pflanze, sondern Pardjanya, der gewittergott Indra, und die wasserwellen sind seine schwestern, denn zum somaopfer gehörte auch wasser der unsterblichkeitstrank, das wahre amriti (ambrosia), da feuchtigkeit lebensbedingung ist. Die Arier in Persien schrieben dieser mondpflanze, bei ihnen hom genannt, dieselbe grosse bedeutung zu. Ausser dem Pardjanya nennen die Rigvedahymnen den sonnengott Vischnu, welcher die somapflanze für Indra hervorgebracht habe. Vischnu gehört unter die Adityas, die söhne der Aditi, d. i. des ungetheilten himmels (im gegensatze zu Diti, d. i. der durch gewässer u. s. w. vielfach getheilten erde) welche die sonne, das licht bedeuten, und darum werden die pflanzen, als kinder des lichts und der himmlischen witterung, enkel der Aditi genannt. Der mond kommt überhaupt selten in diesen hymnen vor, und dann vorzugsweise als zeitmaass.

# Zu Salustius.

Catilina 2 steht immer noch aliquo negotio intentus, und die commentare merken die ungewöhnliche und auch unerklärliche construction von intentus mit dem ablativ fleissig an. Auch hier ist der dativ herzustellen, indem mit leichter änderung aliquoi negotio gelesen werden muss.

Carlsruhe.

W. Frohner.

#### XVIII.

# Zum troianischen sagenkreise.

In den beiden abhandlungen 1), welche die sagen über die schicksale der griechischen theilnehmer am trojanischen kriege behandeln, mussten bereits öfters auch einzelne Trojaner berücksichtigt werden, die jenen als gefangene folgten: dieser umstand führte mich darauf, in den alten nach den sagen über die Trojaner nach serstörung ihrer stadt zu forschen: da nun diese sagen in ihrem zusammenhange meines wissens noch nicht dargestellt sind 2), so seien ihnen die folgenden blätter gewidmet. habe ich mir die beschränkung auferlegt, die sagen über den Aeneas zu übergehen, da sie theils aus der Aeneis Vergils und dem ersten buche der römischen archäologie des Dionysios von Halikarnass allgemein bekannt sind, theils anch schon ihre bearbeiter, wie Philippus Cluverius 5), Sam. Bochart 4), Theodor Ryckius 5), C. Bossi 6), Niebuhr 7), Fiedler 8), Sickler 9), Heyne 10) und Klau-

1) Siehe Philol. VIII, p. 49 sqq. u. X, p. 151 sqq. 2) Einzelnes darüber findet sich in den excursen Heyne's zur Aeneide.

3) Italia antiqua Lugd. Batav. 1624 und Sicilia antiqua.

4) Quaestio num Aeneas unquam fuerit in Italia, in dessen gesammelten werken.

5) Dissertatio de primis Italiae colonis et Aeneae adventu. Luc. Holstenii Notis et Castigatt. in Stephan. Byz. Lugd. Batav. 1684

Fol. p. 399 sqq.
6) Geschichte Italiens vor erbauung der stadt Rom. Aus dem

italienischen übersetzt von C. H. Leidenfrost, Weimar. 1820.

7) Römische geschichte th. I, p. 142 flg. 8) De erroribus Aenese ad Phoenicum colonias pertinentibus. Wesel. 1827.

9) De Aeneae in Italiam adventu fabuloso, sive de vera et ge-nuina eius mythi indole atque natura, Hilpertohusae 1817 und: die mythen der Griechen in betreff der colonisation der Italia propria, I, lösung des von den römischen historikern an die spitze der geschichte sen 11) gefunden haben, deren werke übrigens, beiläufig bemerkt, noch eine bedeutende nachlese gestatten, die ich einem besonderen aufsatze vorbehalte.

Bei der behandlung des oben erwähnten gegenstandes ist mir folgender gang als der zweckmässigste erschienen: zuerst werden die sagen über die ibre zerstörte stadt im freien zustande verlassenden Trojaner dargestellt, denen sich dann zweitens die über die gefangenen anschliessen, worauf drittens das wenige, was sich über der trojanischen bundesgenossen spätere schicksale erhalten hat, den schluss macht.

Im allgemeinen bezeugt zunächst Strabo 12), dass viele Trojaner, die den krieg überlebt, ihre heimath verliessen, auf dem meere umherirrten und an vielen stellen der erde, besonders aber in Italien, niederlassungen gründeten. Es lassen sich diese ihr vaterland fliehenden Trojaner füglich in zwei kategorieen sondern: erstlich solche, welche sich dem Aeneas anschlossen, und zweitens diejenigen, welche selbständig sich neue wohnsitze suchten. Unter den letzteren nimmt unstreitig

#### Antenor

den ersten rang ein: denn über ihn und seine söhne hat die sage mit vorliebe ihr füllhorn ausgegossen: ihn haben dichter-koryphäen wie Homer, Pindar, Sophokles und Virgil, ihn hat ein künstler wie Polygnotos verherrlicht. Antenor war der sohn des Hiketaon, eines bruders des Priamos 15). Seine gattin war Theano, wie ihre schwester Hekuba eine tochter des Thrakiers Kisses (Kisson), von der Homer 14) meldet, dass sie schön und eine priesterin der Athene war. Diese ehe war reich gesegnet mit kindern, deren aufzählung wir uns nicht enthalten können, da sie in der weiter unten zu behandelnden Antenoridensage eine rolle spielen. Der

Roms gestellten historischen problems von des Aeneas und der Trojaner ankunft und kolonieengründung in Latium, Hildburghausen, 1831.

10) In seiner grossen ausgabe der Aeneis.
11) Aeneas und die Penaten, Hamburg und Gotha 1839.
12) I, p. 48. XII, p. 572.
13) Schol. Hom. II. γ', 206. Ueber den Hiketson vergl. II. v', 238 u. öfter, Apollodor III, 12, 3, Stesichorus & Νόστοις ap. Paus. X, 26, 1, wo sein sohn Kritolaos, der mit der Klymene, einer tochter

des Priamos vermählt war, erwähnt wird.

14) II. ½ 222 sqq. € 70 coll. Tryphiodor. v. 659. Tzetz. in Lyc.

340. Malala Chronogr. IV, p. 109 ed. Bonn. Nach Paus. X, 27, 2
hatte sie Polygnot in seinen gemälden in der lesche zu Delphi abgebildet. Ihrer erwähnt auch Lucian. Imagg. 7.

älteste sohn war Koon (Kowr), der nebst seinem bruder Iphidamas vom Agamemnon getödtet wurde 15), nachdem er letzteren vorher verwundet hatte 16). Ferner Archelochos und Akamas, die nebst dem Aeneas das contingent der Dardanier befehligten 17), und von denen der erstere nach Homer dem Aias Telamonios, nach Kointos Smyrnaios aber dem Philoktet im kampfe erlag 18). Sodann Glaukos, Medon, Thersilochos 19), die nach Virgil 20) im kriege fielen: Eurymachos und Antheus, von denen der erstere auf den schon öfters berührten polygnoteischen gemälden eine figur in der gruppe um die Theano bildete 21). Antenoriden waren auch Agenor, Polybos, Akamas 22), Demoleon, dem Achilles das leben raubte 23), Erymanthos 24), Laodokos 25), Polydamas 26), Hippolochos 27), endlich Helikaon 28). Letzterer war mit der Laodike, einer schönen tochter des Priamos verheirathet 29) und hatte von ihr einen sohn Menalippos, der durch den Antilochos seinen tod fand 30). Diesen reiht sich noch eine verheirathete tochter Krino 31)

15) Il. & 248 sqq. Paus. V, 19, 1 in der beschreibung der bildwerke auf dem kasten des Kypselos.

16) II. τ', 52 sq.
 17) II. β' 822 sq. μ' 99 sq. λ', 60 coll. Tzetz. in Lyc. 447. 874.

 18) II. ξ, 463 sqq. — Quint. Sm. X, 168.
 19) Diese drei II. ρ', 216. Glaukos, den Polygnotos auf einem seiner gemälde in der lesche zu Delphi anbrachte (Faus. X, 27, 2), auch bei Tzetz. in Lyc. 874, Medon bei Quint. Smyrn X1, 481.

20) Aen. VI, 483 sq.: Aeneas sieht in der unterwelt:

 Glaucumque Medontaque, Thersilochumque, Tris Antenoridas.
 Letztere beiden worte sind offenbar apposition zu den vorhergehenden, was Heyne verkannt hat, der sie auf die drei von Homer II. à 59 erwähnten Antenoriden Polybos, Agenor und Akamas bezieht.

21) Quint. Smyrn. XI, 130. Tzetz. in Lyc. 132. 340. - Paus. X 27, 2.

22) Diese drei II. 2' 59 sq. coll. q' 545. Tzetz. in L. 874.

23) Il. v' 395 sqq. 24) Tzetz. in Lyc. 874. 25) Il. d' 87.

26) Quint. Smyrn. 2, 41 u. 50. 10, 20. Tzetz. Posthom. 50. Nicht als Antenors sohn, sondern blos als Trojaner bezeichnen ihn Hom. It μ' 60 et saepius. Philostrat. Heroic. p. 317, 6 Kayser. Ovid. Met. XII, 547. Persius Sat. 1, 4 (Pulydamas). Dictys Cret. IV, 7. Aelian V. H. XII, 25. Plin. H. N. VII. 50 u. a. Ueber die zwischen Pol. und Pul. schwankende schreibart des namens vgl. Heinsius zu Ov. l. l. u. Epist. Her. V, 94, Ruperti in nott. critt. ad Sil. Ital. XII, 212.

27) Tzetz. in Lyc. 874.

28) Ausser anderen weiter unten beizubringenden stellen Martial. X, 93, 1. XIV, 152, 2. 29) II. y' 122 sqq. Paus. X, 26, 3. Apollod. III, 12, 5.

30) Il. o' 546 sqq. 576 sq.

31) Polygnot stellte sie auf seinem bilde mit einem unmündigen kinde auf dem arme dar. Siehe Paus. X, 27, 2.

und ein natürlicher sohn Pedaios an, der vom Meges erschlagen wurde 52). Als curiosität sei noch angeführt, dass Oderic. Vital. Histor. Eccles. L. IX, p. 723 den ursprung der Dänen (und somit mittelbar der Normannen) vom Danus, einem sohne des Antenor herleitet: als vom letzteren ausgesendete colonie betrachtet die Dänen auch Dudo de moribus Normannorum Lib. 1 init. 35).

Antenor selbst, um zu diesem zurückzukehren, erscheint in der llias γ' 148 sqq. als greis (δημογέρων), der aus altersschwäche, gleich dem Priamos und anderen, nicht mehr am kampfe theil nimmt, und sich durch seine beredsamkeit auszeichnet. Auf die letztere spielt auch ein fragment des Euripides bei Athen. XV, p. 665a an:

Εί μοι το Νεστόρειον εύγλωσσον μέλος

' Αντήνορός τε του Φρυγός δοίη θεός.

Auf den nutzen ferner, den er durch seine klugen rathschläge seinen landsleuten stiftet, bezieht sich Aelian V. H. XII, 25, 1: " Ωναντο ... καὶ οἱ Τρῶες ' Αντήνορος. Man kann ihn in dieser beziehung gewissermassen den trojunischen Nestor nennen. rieth er, um den frieden zu vermitteln, die Helena mit ihren schätzen den Atriden auszuliefern 34). Antenor sah also die sache der Griechen als eine gerechte an und bewies sowohl durch jenen rath, als auch durch folgendes eine ihnen geneigte gesinnung 35). Zunächst nahm er die von Tenedos aus geschickten griechischen abgesandten, Menelaos und Odysseus, welche vom Priamos die auslieferung der Helena fordern sollten, gastfreundlich in seinem hause auf 36), und rettete denselben das leben, als ihnen einige Trojaner, zu welchen auch Paris gehörte, einen hinterhalt gelegt batten 37). Beides wurde gewiss auch vom Sophokles in seiner Ελέτης απαίτησις berührt, obgleich sich in den fragmenten dieses stückes keine spur davon erhalten hat. Sodann wurden Odys-

<sup>32)</sup> Hom. II. 5' 69 sqq.

<sup>33)</sup> Ueber ursprung und bedeutung dieser sage handelt Heeren, vermischt. histor. schrift. bd. 11, p. 355.
34) II. 7 347 sqq. coll. Horat. Epist. 1, 2, 9:

Antenor censet belli praecidere caussam. Liv. I, 1: (de Aenea et Antenore) pacis reddendaeque Helenae semper auctores fuerant. Ovid. Met. XIII, 196 sqq. 35) Dies bezeugt auch Schol. ad Pindar. Pyth. V, 108: of Arthro-

ρίδαι φιλοφρονικώτερον διέκειντο πρός τους "Ελληνας.

<sup>36)</sup> Homer. II. y' 205 sqq. Tryphiodor. 658 sqq. Strab. XIII, p.

<sup>607</sup> sq. Liv. I, 1.
37) Paus. X, 26, 3. Serv. in Virg. Aen. I, 246. Schol. Hom. II.
y' 206. Dictys Cret. I, 8. Tzetzes Antehom. vv. 154—162.

seus und Diomedes beim raube des trojanischen palladiums von der gemahlin des Antenor, Theano, der priesterin der Athene, in deren tempel sich jenes befand, unterstützt 58), gewiss nicht ohne mitwissen ihres gatten. Ja nach Jo. Malala a. a. o. hatte letzterer sogar die Griechen zu jenem raube verleitet. Drittens endlich lässt ihn eine nachhomerische tradition durch seine vorliebe für die Hellenen sogar zum verräther an seinen landsleuten werden, indem er die im bölzernen pferde verborgenen krieger jener nächtlicher weile in die thore Troja's einliess 39). Nach Dictys Cret. IV, 22 hatte sich Antenor als belohnung für seinen verrath ausbedungen, dass ihm, nach eroberung Trojas, die hälfte der schätze des Priamos, und einem seiner söhne die herrschaft über jene stadt zu theil würde.

Wegen dieser den Griechen erwiesenen dienste wurde des Antenor und seiner familie beim sturme Troja's geschont: das fell eines panthers, welches an der pforte seines hauses aufgehangen war, giebt Sophokles, und zwar ohne zweifel in seinen "Antenoriden", als das mit den Griechen verabredete signal an, dass die plündernden krieger jenes unberührt lassen sollten 40). Ausserdem bewiesen sich noch insbesondere Odysseus und Menelaos dem Antenor dankbar für die von ihm genossene gastfreundschaft: jener dadurch, dass er den beim nächtlichen sturme verwundeten sohn desselben Helikaon aus dem getümmel rettete 41): dieser, indem er die Antenoriden Glaukos, Erymanthos und Helikaon auf deren bitte bei seiner heimfahrt mit sich nahm. wurden jedoch durch einen sturm von der flotte des Atriden getrennt und nach der insel Kreta verschlagen, wo sie sich auf einem hügel, der nach ihnen der antenoridische genannt wurde, niederliessen 42). Von dieser sage haben sich noch zwei andere versionen erhalten: nach der einen 43) wurden die den Menelaos

<sup>38)</sup> Suid. v. Παλλάθεον. Schol. Hom. II. ζ 311. Tzetzes in Lyc. 658. Malala l. l.

<sup>39)</sup> Tzetzes in Lyc. 658. Id. Chiliad. VI, 516 sq. Darcs Phryg. I. Hierauf beziehe ich auch Dionys. Halic. Antiq. Rom. I, 46: (nonnulli auctores tradiderunt llium ab Achaeis captum esse) τη προδοσία των Αντηνοριδών.

<sup>40)</sup> Soph. ap. Strab. XIII, p. 608 und Eustath. in Homer. p. 405. Mit ihm stimmt ganz die beschreibung des polygnoteischen bildes in der delphischen lesche bei Paus. X, 27, 2 überein. Vgl. auch Schol. Pindar. Pyth. V, 108.

<sup>41)</sup> Lesches poeta ap. Paus. X, 26, 3. 42) Tzetz. in Lyc. 874 coll. Tryphiod. 656 sqq. 43) Schol. Pind. l. m. l.

begleitenden Antenoriden nach Libyen verschlagen, wo sie sich, der langen, gefährlichen irrfahrten überdrüssig ansiedelten: dieser überlieferung folgt auch Pindar Pyth. V, 106 sqq.:

> - - σεβίζομεν Κυράνας άγακτιμέναν πόλιν.

έγοντι τάν γαλκογάρμαι ξένοι

Τρώες 'Αντανορίδαι. σὺν Ελένα γὰρ μόλον καπνωθείσαν πάτραν έπεὶ ίδον,

da sich doch offenbar Helena und Menelaos bei einander befanden 44): nach einer zweiten version, die Lysimachos in seinen prosaischen nosten adoptirt 45), wandten sich die Antenoriden Glaukos, Akamas und Hippolochos, nach zerstörung ihrer vater stadt die gesellschaft der sieger verschmähend, nach Libyen und gründeten daselbst, nachdem sie vom könige Amnakes freundlich aufgenommen, bei einem zwischen dem späteren Kyrene und dem meere gelegenen hügel eine niederlassung, die den namen "'Arτηνοριδών λόφος" erhielt. Hinsichtlich der namen der Antenoriden bemerken wir ein schwanken in den obigen sagen, die nur im Glaukos übereinstimmen: was einen derselben, den Helikaon betrifft, so wurde dessen dolch unter den weihgeschenken im Apollotempel zu Delphi aufbewahrt 46). Ihn begleitete auch seine gattin Laodike (siehe uns oben): Polygnotos 47) in seinen gemälden in der lesche zu Delphi und der dichter Euphorion lassen diese zwar von den Griechen als gefangene fortführen, werden aber schon von Pausanias X, 26, 3 widerlegt. Auch sonst berichten die alten noch mancherlei über diese Laodike: so soll sie vom Theseiden Akamas, als er mit dem Diomedes, um die rückgabe der Helena zu fordern, gen Troia kam, verführt worden sein und ihm einen sohn Munitos geboren haben 48). Ganz isolirt steht

<sup>44)</sup> Wie die sage vom Sophokles in seinen "Antenoriden" gestaltet wurde, lassen die dürftigen überbleibsel dieses stückes nicht erkennen. Mir ist am wahrscheinlichsten dass er, bei seiner vorliebe für den epischen kyklos, den kyklischen nosten folgte, in denen die sage als episode bei beschreibung der rückkehr des Menelaos vorkommen mochte (siehe unsre bemerkungen Phil. VIII, p 58).

<sup>45)</sup> Bei Tzetz. in Lycophr. und Schol. Pind. 1.-1.

<sup>46)</sup> Athen. VI, p. 232 c.

<sup>47</sup> Auch auf den gemälden des Polygnot, welche die στόα ποιχίλη zu Athen schmückten, kam die Laodike vor, und zwar unter der gestalt der schwester des Kimon, Elpinike, mit welcher der maler ein liebesverhältniss hatte. Siehe Plutarch Cimon 4.

<sup>48)</sup> Siehe die von uns im Philol. X, p. 160 beigebrachten stellen,

endlich eine überlieferung da, laut welcher sie nach der einnahme Troias von einem erdschlunde verschlungen wurde 49).

Doch kehren wir zum Antenor selbst zurück, über dessen weitere schicksale der mund der sage folgendes meldet. dankbarkeit der Griechen hatte er, wie wir oben sahen, sein und der seinigen leben und freiheit zu verdanken; doch verschmähte er nun die gesellschaft der sieger: auch von seinen Troia verlassenden landsleuten hielt er sich fern, indem er sich wohl, im bewusstsein des an ihnen begangenen verrathes, nichts gutes von denselben vermuthen mochte. Er schloss sich vielmehr, nach vielen, weiter unten anzuführenden zeugnissen der alten, den früheren bundesgenossen der Troianer, den paphlagonischen Henetern 50) an, deren könig Pylaimenes vom Menelaos getödtet war, wie auch sein sohn Harpalion und sein wagenführer Mydon 51). In gesellschaft dieser Heneter nun, denen eine feindliche partei in der heimath, von der sie einst vertrieben waren 52), die rückkehr in jene unmöglich machte, schiffte Antenor zunächst nach Thrakien 53), wie unter anderen auch Sophokles in seinen "Antenoriden" annahm 54). Von hieraus fuhren sie weiter und wurden, nach langen irrfahrten 55) endlich im adriatischen meere an die nordostgestade Italiens — das spätere Venetia — verschlagen 56): auch hierfür scheint mir Sophokles im ebenberührten stücke bei Strabo !. m. l.

52) Liv. I, 1: (Henetes) seditione ex Paphlogonia pulsi. Messala

<sup>49</sup> Quint. Smyrn. XIII, 544. Tryphiodor. 660 sq. Tzetzes Post-hom. 736. Id. in Lyc. 314. Appendix narration. in Westermann. My-

thograph. p. 376, 31.

50 II. p' 851 sqq.

51) II. e', 576 sqq. Liv. I, 1. Tzetzes Homer. 85. Strab. XII, p. 543. Cornelius Nepos Datames 2, der ihn dem Patroclos erliegen lässt, irrt: siehe interprr. ad h. l.

Corvin. de Aug. progen. 10.
53) Strab. XII, p. 543 sq.
54) Bei Strab. XIII, p. 608 nämlich glaube ich, von Brunck ab-34) Bei Strab. Ain, p. 003 namica giaune ich, von Brunck abeweichend, jenes im unmittelbar vorhergehenden henutzte stück (siehe oben anm. 40), auch für diese, in der oratio obliqua wie das frühere gegebene nachricht, als quelle annehmen zu können.

55) Strab. I, p. 48. III, p. 150. XII, p. 543, an welchen stellen von einer πλένη des Antenor und der Heneter die rede ist. Hierauf geht auch das "casibus deinde variis" bei Liv. I, 1.

<sup>56)</sup> Cato (wohl in seinen Origines, in welchen er nach Dion. Halic. A. R. I, 11 τὰς γενεαλογίας τῶν ἐν Ἰταλία πόλεων ἐπιμελέστατα συνήγαγε) bei Plin. H. N. III, 19. Virg. Aen. I, 242 sqq. cum Serv. Liv. I, 1. lustin. Hist. XX, 1, 8. Strab. V, p. 212. XII, p. 543 sq. Eustath. in Dion. Perieg. 381. Pomp. Mela II, 4, 2. Dio Chrysost. Or. XI, §. 138 Emperius.

der älteste gewährsmann zu sein (über eine abweichende sagengestaltung, nach welcher die Heneter allein nach Italien kamen werden wir unten im dritten theile handeln). - Die landungsstelle wird von mehreren autoren 57) unweit der neun mündungsarme des flusses Timavus angesetzt, woselbst die ankömmlinge einen ort anlegten, dem sie den namen Troia verliehen 58). Es wurde damals jene gegend und die ebene bis zu den Alpen von dem volke der Euganeer bewohnt, deren könig Valesus biess: dieser widersetzte sich mit gewaffneter hand den fremden einwanderern, wurde jedoch von letzteren besiegt und gezwungen seinen wohnsitz aus der küstenlandschaft näher an die Alpen zu verlegen 59).

In dem so eroberten gebiete, welches nach den Henetern Venetia genannt wurde 60), soll nun Antenor die stadt Patavium gegründet haben 61), deren namen Servius in Virgil. Aen. 1, 242 auf folgende weise herleitet: (Antenor) urbem Patavium condidit, id enim responsi acceperat, eo loco condere urbem quo sagittis avem petisset, ideo ex avis petitae auspicio Patavium nominatum. Vergl. denselben zu Aen. l. l. v. 247: Patavium dictum vel a

57) Virg. Aen. I. l. v. 244 sq. (coll. Serv. et Heynii Excurs. VII). Hierauf beziehen sich auch Claudian. VII de III Consulatu Honor. v. 120: "Phrygius Timavus" und Silius Ital. XII, 213 sqq.:

- (Pedianus) Troianaque semina et ortus Atque Antenorea sese de stirpe ferebat, Haud levior generis fama sacroque Timavo Gloria, et Euganeis dilectum nomen in oris.

Mehr über den lauf des Timavus und seine neun mündungen siehe bei Plin. H. N. III, 18, 22. Pompon. Mela II, 4, 3. Serv. Virg. Aen.
I, 245. Strab. V, p. 215 e Posidonio.
58) Liv. I, 1: et in quem primum egressi sunt (Antenor et Hene-

tae) locum Troia vocatur, pagoque inde Troiano nomen est. Cf. Steph. Byz. v. Τροία — (fin.) ἔστι καὶ Τροία πρὸς τῷ Αθρὶς τῆς Βενετίας.
59) Liv. I, 1. Serv. in Virg. Aen. I, 242. Silius Ital. I. m. I. et

VIII, 602 sq.:

Tum Troiana manus, tellure antiquitus orti

Euganea, profugique sacris Antenoris oris etc. (mit Rupertis note). Dass die Euganeer einst im späteren Venetia wohnten, deutet auch luvenal Sat. 8, 15 an, wo sich "Euganea agna" auf die feine wolle der stadt Altinum bezieht, die von den geographen zu Venetia gerechnet wird. Vergl. Rupertis commentar ad h. l. 60) Sallustius Histor. ap. Serv. Virg. Aen. I, 605. Cornelius Ne-

pos ap. Plin. H. N. VI, 2 coll. Solin. c. 44. Messala Corvin. de Au-

gusti progenie c. 10 und mehrere der schon oben angeführten autoreu. Siehe auch Martian. Capella VI, p. 689.
61) Virg. Aen. 1, 247. Martial. X, 93, 1 u. XIV, 152, 2. Seneca ad Helviam c. 7 init, Messala C. de Aug. prog. c. 19. Sil. Ital. VIII, 602 sq. cum Ruperti adnot. Solin. 2, 10. Pomp. Mela II, 4, 2,

Padi vicinitate quasi Padavium: vel ἀπὸ τοῦ τέτεσθαι quasi Petavium quod captato augurio dicitur condita: vel quod avem telo petisse dicitur Antenor et eo loco condidisse urbem. dität der letzteren beiden etymologieen liegt auf der hand. Dass im alterthume eine sagenhafte überlieferung existirte, nach der Antenors sohn Polydamas der gehülfe seines vaters bei gründung jener stadt war 62), möchte ich folgern aus Sil. It. XII, 212: Polydamanteis iuvenis Pedianus in armis (et vss. sqq., die oben anm. 57 stehen): diese episode bezieht sich nämlich auf den Pataviner G. Asconius Pedianus, in betreff dessen ich auf Ruperti's note verweise; wenn es aber in dieser heisst "Polydamanteis autem simpl. pro Troianis dictum videtur", so kann ich dem nicht beistimmen, beziehe ienes epitheton vielmehr in prägnanterer weise auf den mitbegründer Pataviums Polydamas. - In dieser stadt soll Antenor auch zuerst die cestischen spiele (ludi Cestici) angeordnet haben, bei denen später auch wettkämpfe der tragöden stattfanden.

Was nun die weiteren schicksale des Antenor und der Heneter betrifft, so lässt eine sage den Diomedes, welcher auf der heimkehr von Troja bekanntlich nach Italien verschlagen wurde, sich bei ihnen niederlassen <sup>64</sup>) und sterben: sie errichteten ihm darauf ein heiligthum mit einem haine an der mündung des flusses Timavus <sup>65</sup>), opferten seinen manen weisse pferde <sup>66</sup>) und verehrten in zwei heiligen hainen die argivische Hera und die actolische Artemis, hierdurch das andenken an die früheren wohnsitze des Diomedes feiernd. Antenor selbst soll in Patavium verstorben sein und die Paduaner wollten noch im mittelalter sein grab kennen <sup>67</sup>).

Unter den begleitern des Antenor befand sich auch ein ge-

<sup>62)</sup> Den Antenor begleiteten mehrere seiner söhne nach Italien: siehe, auser mehreren schon oben citirten stellen, Strab. III, p. 157. Messala Corvin. l. l. c. 10.

<sup>63)</sup> Tacit. Annal. XVI, 21.

<sup>64)</sup> Hierbei muss man sich der beim Palladiumraub schon in Troia eingeleiteten bekanntschaft zwischen dem Antenor und dem Tydiden erinnern.

<sup>65)</sup> Strab. V, p. 214 fin. Plin. H. N. III, 30.

<sup>66)</sup> Strab. l. l. et p. sqq. Eust. in D. P. 381.

<sup>67)</sup> Siehe die hierüber von Heyne im Excurs. VII in Virg. Aen. beigebrachten stellen.

wisser Okelas ('Ωκέλας) 68): von diesem ist wahrscheinlich der \* ursprung der unweit Patavium gelegenen stadt 'Quekor herzuleiten 69). Dieser Okelas verliess später aus unbekannten gründen Italien und wandte sich nach Iberien, woselbst er eine stadt 'Qxéla gründete 70). Auch in Lusitanien lag nach Ptolemäus und Plinius 71) ein ort namens Okelos.

Wir wenden uns nun wie gesagt zu den sagen über die Troianer. Aigestos (oder Akestes), Elymus und genossen, und gehen hierbei am zweckmässigsten von einer stelle des Dionysios von Halikarnass 72) aus, nach der die Troianer Aigestos und Elymos nebst mehreren anderen sich heimlich schiffe verschafften 73) und vor dem Aeneas Troia verliessen. Ihre fahrt wurde von günstigen winden und durch den umstand, dass die fahrzeuge nur mit wenig ladung versehen waren, begünstigt, so dass sie binnen kurzem Sicilien erreichten, wo sie bei dem flusse Crimisus im gebiete der Sikaner, von denen sie im wege der güte eine strecke land erhielten, sich niederliessen 74). Als grund für das freundliche entgegenkommen der Sikaner giebt Dionys a. a. o. folgendes an: ein vorfahre des Aigestos, der zur zeit des königs Laomedon lebte, hatte sich dieses hass in dem grade zugezogen, dass er sammt dem ganzen männlichen theile seiner familie auf jenes befehl getödtet wurde. Nur den töchtern, die noch jungfrauen waren, schenkte der könig das leben, übergab sie jedoch, aus furcht, dass, wenn sie sich mit Troianern verheiratheten, in diesen ihm rächer der ermordeten erstünden, an kaufleute mit dem befehle, sie in eine entlegene gegend zu transportiren. An

<sup>68)</sup> Vergl, über diesen namen Mommsen unterital. dial. p. 251

u. Th. Bergk in der zeitschr. f. Alt. W. 1851 anfang.
69) Dieses nimmt auch Meineke Vind. Strab. p. 41 an. Die stadt kommt vor bei Strab. IV, p. 179. V, p. 217 u. Plin. H. N. III, 19, 23: oppida Acelum (scr. Ocelum), Patavium.

<sup>70)</sup> Strab. III, p. 157, woselbst Meineke für das bei Kramer in Ωψικέλλαν corrumpirte das richtige hergestellt hat.
71) Ptolem. 2, 5 (Όκελος). Plin. H. N. IV, 22, 35: (in Lusitania) Ocelenses, qui et Lancienses.

<sup>72)</sup> Ant. Rom. I, 47, p. 117 Reiske, cf. ib. c. 52.
73) Nach Dionys. I. l. c. 52, p. 133 waren es drei schiffe, die früher dem Achilles gehört hatten und die auf klippen festgesessen waren, von denen sie die Troianer wieder flott machten.

<sup>74)</sup> Dionys. l. m. l. Acestes und Helymus in Sicilien auch bei Virg. Aen. V, 36. 73 et saepius. Sil. Ital. XIV, 45 sqq. Strabo VI, p. 254 aus Apollodor vom Αἴγεστος und XIII, p. 608 vom Ἦλυμος. Juvenal. Sat. VII, 235 Acestes Siculus,

diese kausleute schloss sich nun ein troinnischer jüngling von vornehmer abkunft an, der von liebe zu einer der jungfrauen entflammt war: in Sicilien mit jenen angelangt ehelichte er seine geliebte und erzeugte einen sohn Aigestos 75), der, nachdem er längere zeit auf jener insel gelebt und sich sitten und sprache der eingebornen angeeignet hatte, später nach dem tode seiner eltern, zur zeit der regierung des Priamos, mit genehmigung dieses fürsten sich nach Troia begab. Hierdurch sehen wir also die spätere freundliche aufnahme des Aigestos bei den Sikanern, die ja seine halben landsleute waren, genügend motivirt. Wie nun der historiker weiter erzählt, traf Aeneas bei seiner ankunft in Sicilien, auf den Aigestos, Elymos und genossen, wurde von ihnen freundlich aufgenommen 76) und gründete ihnen aus dankbarkeit die städte Aigesta (das spätere Segesta) und Elyma 77), in denen er auch diejenigen Troianer aus seinem gefolge zurückliess, die durch einen brand, welcher von den der seefahrt müden Troianerinnen angelegt war, ihre schiffe eingebüsst hatten. Soweit Dionysius. Nach andern alten schriftstellern, wie Apollodor im werke über den schiffskatalog 78), Silius Italicus 79), Stephanos von Byzanz 80) und Tzetzes 81), gründete Aigestos selbst jene stadt, deren troianischen ursprung auch Thukydides und Plutarch 82) bezeugen. Die anlage der Sicilischen stadt Elyma durch den Troianer Elymus 83) überliefern Silius Italicus und Tzetzes 84). Nach dem näm-

76) Ebenso Virg. l. m. l. in betreff des Acestes, Ovid. Met. XIV, 83.

79) Pun. XIV, 45 sqq. coll. v. 220: Troianaque Acesta.

81) In Lycophr. 471, 953. 82) Thue. VI, 2. Plut. Nicias. 1: Αίγεστεῖς ἀπογόνοι Τρώων. 83) Wenn man beim Steph. B. p. 267, 5. Ἐλιμία, πόλις Μαχεδο-

<sup>75)</sup> Anders Virgil. Aen. V. 38 sq., welcher dem Acestes zwar ebenfalls eine Troianerin zur mutter, aber den sicilischen flussgott Crimisus zum vater giebt. Hierzu vergl. Heynes commentar und Cluver Sicilia ant. II, 2,

<sup>77)</sup> Cf. Dionys. I. I. c. 63, p. 160.
78) Ap. Strab. V, p. 254. Anders id. VI, p. 272, wo Aigestos vom Philoktetes (den er ohne zweifel als gefangener begleitete) vom italischen Kroton aus nach Sicilien geschickt wird und daselbst Ai-

<sup>80)</sup> P. 59, 9 Meineke v. 'Azésth, nolis Sixelias, zai 'Ayesta (wozu der editor bemerkt "Alyéστα? an Έργόστα cum R[erkelin] H[olstenio]?". ich entscheide mich für das erstere) παρὰ τὸν Ακέστην. Id. p. 260, 9 v. Έργέστα (dieser form bedienen sich unter anderen Herodot, Thukydides, Pausanias), πόλις Σιχελίας - - από Έγεστου (Cod. Vossianus "Alyeorov") τοῦ Τρωός. Salmasius ad Solin. p. 78 sqq., der zu beweisen sucht, dass Acesta und Aegesta (Egesta, Segesta) zwei ver-schiedene sicilische städte seien, irrt offenbar.

lichen Elymus, der aus königlichem geblüte war und somit alle seine gefährten an ansehen überwog, wurden die troianischen ansiedler auf Sicilien überhaupt Elymer genannt 85): ihnen gesellten sich mehrere Phokier bei, die auf der heimkehr von Ilion zuerst nach Libven und dann nach Sicilien verschlagen waren 86). Eine ganz verschiedene ansicht über diese sicilischen Elvmer ausserte aber der historiker Hellanikos von Lesbos 87): sie seien nämlich drei menschenalter vor dem troianischen kriege aus Italien, von wo sie durch die Oenotrer vertrieben, eingewandert. Hiergegen erklärte sich der syrakusanische geschichtschreiber Philistos 88), indem er behauptete jene früheren einwanderer seien nicht Elymer, sondern Liqurer gewesen. Wer von diesen autoren das richtige getroffen hat, wage ich nicht zu entscheiden.

Als einen zweiten genossen des Aigestos, der mit diesem nach Sicilien kam, nennt die sage den Eryx 89) und lässt ihn die Aegesta benachbarte gleichnamige stadt anlegen 90). Einer anderen tradition zufolge war nicht dieser Troianer Eryx, sondern ein anderer älterer Sikaner gleiches namens, der ein sohn der Aphrodite und des Butes war, der gründer jener stadt 91), wie auch sein grab dem durch den Venustempel hochberühmten berge Eryx seinen namen verschaffte 92). Wann und wie dieser Eryx, wie Hygin angiebt, vom Herkules getödtet wurde, lehrt Pausanias 93), indem er erzählt jener halbgott sei mit den dem Geryon geraubten rindern nach Sicilien gelangt und habe daselbst den

84) Sil. It. XIV, 46 sq. Tzetz. in Lyc. 965 cf. eundem de Elymo 471. 953.

85) Dion. Halic. A. R. I, 53. 63. Thucyd. VI, 2. Ihrer erwähnt auch Paus. X, 11, 3. 86) Thuc. l. m. l.

87) Bei Dion. Hal. l. l. 1, 22. Mit ihm stimmt der hauptsache nach, wie wir weiter unten zeigen werden, auch Apollodor überein.

nach, wie wir weiter unten zeigen werden, auch Apollouor unterein.

88) Apud Dion. H., I. m. I.

89) S. Virg. Aen. V, 24. 392 u. öfter.

90) Thueyd. VI, 2, wo "Κουξ τε καί "Κγεστα πόλεις "Ελύμων. Ovid.

Met. XIV, 83: sedes Erycis (eines gefährten des Acestes).

91) Steph. Byz. p. 283 v. "Κουξ coll. Lactant. de fals. Relig. I,

17, 109 Walch: (Venus genuit) ex Bute Erycem.

92) Hygin. Fab. 260. Eryx Veneris et Butae filius fuit, qui occisus ab Hercule est, monti ex sepultura sua nomen dedit etc. Das nämliche hat Serv. Virg. Aen. 1, 574. 93) Paus. III, 16, 4, der dieses Eryx auch noch öfters erwähnt.

νίας, Στράβων έβθόμω (p. 326 ubi libri falso Αλμίαν praebent) από Έλύ μου τοῦ ἡρωος) letzteres wort nach Meinekes vorschlag in "Τρωός" umwandelt, so muss es auch eine sage gegeben haben, nach welcher Elymos nach Makedonien gelangte.

herrscher des erycinischen landes, Eryx, zu einem zweikampfe aufgefordert, unter der bedingung, dass wenn er selbst siege, ihm jener sein land abtrete, wenn er aber besiegt werde, er dem sieger die rinder überlasse: der zweikampf sei nun vor sich gegangen und Herkules habe den Sikaner erschlagen. — Ob der Eryx, welcher erwähnt wird vom Steph. Byz. p. 704, 20:  $\Psi\omega\varphi i \varepsilon \pi \delta \lambda \iota \varepsilon$  'Aoradías,  $\chi i \chi \lambda \eta \tau a\iota = \dot{\alpha} \pi \delta$   $\Psi\omega q i \delta \sigma_s$   $\tau \eta s$  "Eo  $v \chi \sigma_s$   $\vartheta v - \gamma \alpha \tau \varrho \delta s$ , mit dem Troianer identisch ist, erscheint mir sehr zweifelhaft  $^{94}$ ).

Endlich soll auch der Troianer Entellus die vorgenannten nach Sicilien begleitet <sup>95</sup>) und daselbst eine stadt Entella gegründet haben, wie angedeutet wird von Sil. Ital. XIV. 205: Entella, Hectoreo dilectum nomen Acestae (cf. Ruperti ad h. v. et in Indice v. Acestes). Hierzu stimmt auch sehr gut die lage der stadt am flusse Crimissus <sup>96</sup>) an dem, wie wir oben sahen, Dionysius von Halikarnass die troianischen ankömmlinge sich niederlassen lässt. — Nach den historikern Ephorus und Diodor hingegen waren die Entellenser campanischer abkunft <sup>97</sup>). — Soviel über die ansiedlung der Troianer auf Sicilien.

Wir gelangen nun zu den sagen über mehrere Troianer, welche zwar ursprünglich den Aeneas begleiteten und somit ausserhalb der uns in dieser abhandlung gesteckten gränzen fallen würden, aber dadurch, dass sie später, vom letzteren getrennt, selbstständige abenteuer erlebten, in unsere erste abtheilung gehören. Hier ist zuerst Capys zu nennen, vermuthlich ein nachkomme des gleichnamigen sohnes des Assarakos, vater des Anchises und grossvaters des Aeneas <sup>98</sup>). Jener Capys, mit dem wir es hier zu thun haben, wurde von Aeneas, noch ehe er die

Mit ihm stimmen im ganzen überein Diodor. Sicul. IV, 83. Virg. Aen. V, 410 sqq. und Apollodor II, 5, 10, der ihn jedoch einen sohn des Poscidon nennt. Wenn der letztere autor ferner ihn zu einem herrscher über die Elymeer macht, so ist unter diesen offenbar der, wie wir oben sahen, nach Hellanikus vor Troias zerstörung aus Italien eingewanderte volksstamm zu verstehen.

- 94) Eryx, dux Indorum bei Curtius VIII, 12.
- 95) Virg. Aen. V, 387. 389, wo er als genosse des Acestes erscheint.
  - 96) Siehe Cluver Sicilia ant. II, 12. Entella auch bei Liv. 40, 34.
  - 97) Ephorus ap. Steph. B. Evtella. Diodor. Sic. XIV, 9
- 98) Vgl. über den letzteren Capys Homer. II. v', 239. Apollodor. III, 12, 2: Dion. Halic. Ant. Rom. I, 62 und mehrere andere im folgenden beizubringende stellen.

gestade Libyens erreichte, durch einen sturm getrennt <sup>98a</sup>) und an die gestade *Campaniens* getrieben <sup>99</sup>). Hier soll er die stadt *Capua* gegründet haben, wie mehrere alte schriftsteller überliefern, so Virg. Aen. X, 149 mit Serv. ad h. l.:

Et Capys: hinc nomen Campanae ducitur urbi. Sil. Ital. XI, 297:

Tum Capys ut primis dederit sua nomina muris (coll. eod., in h. l. vs. 30. 199 sq. cum Rupertii adnot). Steph. Byz. 357, 4 v. Kaπύα, πόλις Ίταλίας. Έκαταιος Ευρώπη, από του Τρωϊκού Κάπνος (Τρωός Salmasius) 100). Sueton Caes. 81: Paucos ante menses, cum, in colonia Capua, deducti lege Iulia coloni, ad exstruendas villas, sepulcra vetustissima dispicerent, idque eo studiosius facerent, quod aliquantum vasculorum, operis antiqui, scrutantes reperiebant: tabula aenea in monumento, in quo dicebatur Capys, conditor Capuae, sepultus, inventa est, conscripta litteris verbisque Graecis, hac sententia: Quandoque ossa Capyis detecta essent, fore, ut Iulo prognatus manu consanguineorum necaretur, magnisque mox Italiae cladibus vindicaretur. Cuius rei 1), ne quis fabulosam aut commentitiam putet, auctor est Cornelius Balbus, familiarissimus Caesaris. So die sage: nach historischer überlieferung 2) war das spätere Capua einst eine etruskische stadt Vulturnus, der ihre eroberer, die Samniter, im jahre 332 u. c., 420 a. C. n., nach ihrem anführer Capys jenen namen bei-Dass Capua, wie Livius angiebt, etruskischen ursprungs war, bestätigt auch Vellejus Paterculus 1, 7, 2 und 3: Quidam, huius temporis tractu (47 a. u. c. = 801 a. C. n.), aiunt, a Tuscis Capuam Nolamque conditam, ante annos fere DCCCXXX; quibus equidem assenserim. Sed M. Cato (unstreitig in seinen Origines) quantum differt! qui dicat, Capuam ab eisdem Tuscis conditam, ac subinde Nolam; stetisse autem Capuum, ante quam a Romanis caperetur annis circiter CCLX. Quod si ita est, quum sint a Capuâ captà anni CCXL, ut condita est, anni sunt fere D. Ego (pace diligentiae Catonis dixerim) vix crediderim, tam mature tantam ur-

<sup>98</sup>a) Virg. Aen. I, 182.

<sup>99)</sup> Sallustius hist. ap. Serv. in Virg. Aen. X , 149: Cum multi evaserint Troianum periculum, ut Capys qui Campaniam tenuit.

<sup>100)</sup> Ueber dieses fr. des Hekatäus und die gründe, weshalb mehrere gelehrte dessen echtheit angezweifelt haben, vergl. die bemerkungen A. v. Gutschmids Philol. X, p. 536 sq.

<sup>1)</sup> lch halte sie doch dafür.

<sup>2)</sup> Bei Liv. IV, 37.

bem crevisse, floruisse, concidisse. resurrexisse. Ausserdem finden sich bei den alten noch folgende zwei verschiedene etymologieen des namens der stadt: die eine 3) leitet ihn von dem fruchtbaren gefilde (campus) her, in welchem sie lag: die andere 4) davon, dass sie das haupt (caput) der campanischen städte war. Ein neuerer gelehrter endlich — C. W. Fröhner im Philol. XI, p. 119 — meint: "osk. Capua = Papia alte stadt (darf auch die porta Capena hierhergezogen werden?)"; ob mit recht mögen genauere kenner der altitalischen dialekte als ich bin entscheiden.

Doch kehren wir nach diesem excurse zu unserm Capys zurück. Nach Strab. XIII, p. 608: οἱ δὲ (scil. tradunt Aeneam) περὶ Ματτίνειαν τῆς 'Αρχαδίας κτίσαι Καπύας, ἀπὸ Κάπνος θέμενον τοῦνομα τῷ πολίσματι und Dionys. Halic. A. R. I, 49 (nachdem im vorhergehenden die ankunft des Aeneas in Arkadien erwähnt) 5): τάς τε καλουμένας Καπύας 6), Αἰνείον τε καὶ Τρώων ἀπόκτισιν εἶναι, Καπύας ὀνομασθείσας ἀπὸ τοῦ Τρωϊκοῦ Κάπνος. λέγεται δὲ ταῦτα ἄλλοις καὶ 'Αριαίθος γράματι τὰ 'Αρκαδικά: nach diesen beiden stellen, sage ich, könnte es den anschein gewinnen, als ob Aeneas die arkadische stadt nach seinem begleiter Capys benannt habe; dass dem aber nicht so sei, sondern hier vielmehr dessen oben erwähnter ahne gleiches namens zu verstehen sei, lehrt Steph. Byz. p. 370, 15, Καφύαι, πόλις 'Αρκαδίας, ἀπὸ Κάπνος τοῦ πατρὸς "Αγχίσον ἡ ἀπὸ Κηφέως.

Ein zweiter genosse des Aeneas, der aber später von ihm getrennt wurde, war der Troianer *Polites:* dieser, wohl zu unterscheiden von zwei anderen gleichnamigen männern, dem Priami-

<sup>3)</sup> Plin. H. N. III, 5, 6: Capua a campo dicta. Liv. IV, 37: Capuanque — (es folgt das oben citirte) — vel quod propius vero est) a campestre agro appellatam. Serv. Virg. Aen. X, 145: Capua a locis campestribus.

<sup>4)</sup> Polyhius ap. Strab. V, p. 242: διὰ γὰρ τὴν ἄρετὴν περιμάχητον γενέσθαι τὸ πεδίον (Καμπανίας). δώδεκα δὲ πόλεις ἐγκατοικίσαντες τὴν οἰον κεφαλὴν ὀνομάσιι Καπύην, τοll. eod. l. l. p. 248 fin.: (Καπάνη, κεφαλὴ τῷ ὄντι κατὰ τὴν ἐτυμότητα τοῦ ὀνόματος. Paus. V, 12, 1 der die stadt μητρόπολιν (i. e. caput) Campaniens nennt. Serv. l. s. l. mit Lions emendation "caput" für "sinum".

<sup>5)</sup> Diese bezeugt auch Paus. VIII, 12, 5, bei dem das städtchen Kúqvas öfters vorkommt.

Καφύας Sylburg, der in der note mehr über beide namensformen beibringt.

den 7), der vor Troia durch den Neoptolemos (Pyrrhos) gefallen war 8), und dem gefährten des Odysseus 8a), dessen herme sich nach Strabo VI, p. 255 in Italien beim bruttischen Temesa befand jener Polites, sage ich, wird von der sage nach Italien versetzt und als der gründer der latinischen stadt Politorium 9) genannt. Siehe Servius in Aen. V, 564: de quo (Polite, Aeneae comite) Cato in originibus dicit, quod ad Italiam venerit, et segregatus ab Aenea condiderit oppidum Politorium: coll. eod. ad I, 2 fin.: Polites, qui Politorium condidit.

Andre Troianer ferner, die ihre zerstörte vaterstadt theils in gesellschaft des Aeneas, theils allein verlassen hatten, sollen nach der insel Sardinien gelangt sein, sich hier mit den einwohnern griechischer nationalität vermischt und den namen Hienser ('Ilieis) angenommen haben, den sie noch zu des Pausanias zeit führten 10). Nach Pausanias a. e. a. o. fand zwischen den Troianischen und Griechischen ansiedlern einer- und den barbarischen eingeborenen andererseits eine art neutralität statt: denn erstens waren beide theile an macht einander ziemlich gleich und scheuten somit den ungewissen ausgang eines kampfes; dann bildete der fluss Thorsos, welcher mitten durch die insel floss, eine art grenzscheide zwischen ihnen. Als in späteren zeiten die Libyer Sardinien besetzten und alle griechischen bewohner ausrotteten, retteten sich die Ilienser in die gebirge: hier wurden sie im laufe der jahre an körperbildung, lebensart und bewaffnung den Libyern ähnlich (Paus. l. m. l.). - Wenn nun Salmasius die bei Diodor 11) vorkommenden Sardinischen Johaiot für identisch mit

<sup>7)</sup> Hom. Il. β' 791. ω' 250. Apollodor. Bibl. III, 12, 5. Strab. XIII, p. 599.

XIII, p. 599.

8) Virg. Aen. II, 526 sqq. V, 564 sq.
8a) Hom. Od. κ' 225. Ovid. Met. XIV, 251.
9) Plin. H. N. III, 5, 9 setzt die stadt in Latium unweit Veliträ und Tellene an. Vgl. Steph. Byz. p. 532, 2 v. Πολιτώ εισν, πόλις Λα-τίνων, ἢν έλων Μάρχιος (Ancus Martius) ὁ βασιλεὺς μετήγαγεν εἰς Ῥωμην, welches letztere von Liv. I, 33 bestätigt wird, der hinzufügt: Politorium priscos Latinos olim vacuum occupasse. Es war also auch nach

seiner ansicht eine sehr alte stadt.

10) Paus. X, 17, 4. Sallustius hist. ap. Serv. in Virg. Aen.: A

Troia — — alii Sardiniam tenuerunt. Sil. Ital. XII, 361 sq. (et Ru-Prind — — alli Sarainam tenderunt. 311. Ital. All, 301 sq. (et Ruch Plin. H. N. 111, 6, 13. Solin. 4, 3. Pompon. Mela II, 7, 19. Lív. 40, 19. 34 und 41, 10. 16. Polyb. V. 78. 111. XXIII. 3.

11) Salmasius in Solin. p. 29 und 99. — Diod. Sic. 4, 30, 2 u.

<sup>5, 15.</sup> 

jenen lliensern hält, so begeht er einen irrthum: denn ersterer volksstamm hat zu seinen eponymos den bruderssohn des Herkules, Iolaos, der aus Attika und Thespiä eine colonie nach jener insel führte und noch im zeitalter des Pausanias von den einwohnern der 'Iolaia genannten flecken als heros verehrt wurde 12).

Auf dem Italischen festlande endlich, unweit der stelle, wo später Thurii lag, liessen sich, wie die historiker Rubellius Blandus und Quadrigarius 13) melden, 150 flüchtige Trojaner unter einem anführer, dessen name unbekannt, nieder, sie gaben ihrer ansiedlung und dem bei dieser vorbeiströmenden flusse die namen Gargara 14) und Gargarus, um dadurch an den Gargara genannten gipfel ihres heimathlichen berges Ida 15) und die stadt dieses namens in Troas 16) erinnert zu werden.

Dieses sind die sagen, welche mir über flüchtige Troianer bekannt geworden sind, wir gehen jetzt zu denjenigen über, welche von den als gefangene aus Troia abgeführten handeln, die nach unserer obigen disposition den gegenstand des zweiten theiles dieser abhandlung ausmachen. Was zunächst den Helenos und die Andromache, welche den Neoptolemus nach Epirus begleiteten, und die Kassandra, die gefangene des Agamemnon, betrifft, so ist über sie von uns in dieser zeitschrift 17) bereits gehandelt. Jener Neoptolemus soll auch den Scamandrius und die übrigen Hectoriden 18) mit sich in seine beimath genommen, sie aber später entlassen haben, worauf sie sich zunächst zum Askanius, dem sohne des Aeneas, nach der Troia benachbarten Daskylitis, und dann mit jenem in die erwähnte stadt selbst begaben 19). Unter

12; Paus, X, 17, 4. VII, 2, 2. Sil. Ital. XII, 363 sq. und Ruperti in der note, der noch mehr über Iolaei beibringt.

13) Bei Serv. in Virg. Georg., an einer stelle die ich im augen-

blicke nicht genauer bezeichnen kann.

14) So emendire ich nämlich beim Servius statt der vulg. "Garga" nach Steph. Byz. p. 199, 9 v. Γάργαρ, πόλις της Τρωάδος - -. έστι καὶ έτέρα της Ίταλίας.

15) Hom. II. 9'48. Lucian. Dial. Deor. IV, 2 u. öfter. Epichar-

mus et Aratus ap. Macrob. Saturn. V, 20.
16) Quint. Smyrn. X, 90. Strab. XIII, p. 583. 610. Pomp. Mela
I, 18, 3 alii.

17) Philol. VIII, p. 70 sqq. (hinsichtlich der Andromache füge ich hinzu Euripides Troadd. 1130, hinsichtlich des Helenos Steph. Byz.

p. 367, 6 v. Ελιμία, πόλις Μαχεθονίας — η από Ελένου) und 75.
18) Natürlich mit ausnahme des Astyanax, welcher vom Neoptolemos schon in Troia durch herabschleuderung von einem thurme getödtet war (Lesches poeta ap. Paus. X, 25, 4. Euripides Andromach. 9 sqq. Argument. Eurip. Troadd. Ovid. Met. XIII, 415).

19) So Dionys. Halic. A. R. I, 47, p. 118 sq. R. cf. Strab. XIII,

den gefangenen des Achilleiden erscheint ferner auf dem Delphischen wandgemälde des Polygnot bei Paus. X, 25, 4 neben der Andromache die Medesikaste, eine natürliche tochter des Priamos 20). die nach der Ilias an den Imbrios, des Mantes sohn, der in der stadt Pedaion wohnte, verheirathet war. Der eben erwähnte maler (bei Paus. l. m. l. 26, 1) stellte auch die Aristomache, die nach Stesichoros in den Noozois (ap. Paus. l. m. l.) eine tochter des Priamos 21) und gattin des Hiketaoniden Kritolaos war, unter den von den Griechen bei eroberung Troias gemachten gefangenen dar. Hekuba, die wittwe des Priamos, war bei der vertheilung dem Odysseus zu theil geworden 22): die sage über ihre weiteren schicksale, in die auch ihr vom Thrakier Polymestor getödteter sohn Polydoros verwebt ist, behandelt Euripides in seinem gleichnamigen drama. Ihr grabmal befand sich auf der Thrakischen seite des Hellespont beim vorgebirge Kynossema 25), welcher name mit ihrer angeblichen metamorphose in eine hündin 24) zusammenhängt. - Einer ganz eigenthümlichen überlieferung folgt Stesichoros in seiner 'Iliov πέρσις bei Paus. X, 27, 1, indem er die Hekuba vom Apollo nach Lykien gebracht werden lässt. -Die Polyxena, welche dem Achilles als gefangene zugefallen war, wurde auf dessen grabhügel geopfert 25), was gewiss auch in der "Πολυξένη" des Sophokles vorkam.

607 de incolis Palaescepsis: υστερον δε κατωτέρω σταδίοις έξήκοντα είς την νῶν Σεξήμιν μετιαχίοθησαν ὑπὸ Σχαμανθοίου τε τοῦ Εχτωροκα τι Ασχανίου τοῦ Αἰνείου παιδός. Auch Pomp. Mel. 1, 18, 2 lässt den Askanius in Troas bleiben, und zwar in Antandros; nach Dio Cass. 1, p. 2 Reimari, Liv. 1, 3 u. a. hingegen begleitete Askanius seinen vater nach Italien.

20) Als solche auch bei Apollod. III, 12, 5.

21) Vielleicht ist bei Apollod. III, 12, 5, wo unter den töchtern des Priamos von einer anderen mutter als der Hekuba die sonst nicgends vorkommenden Αυσιμάχη, 'Αριστοδήμη sich finden, statt beider namen 'Αριστομάχη heizustellen: der letztere beider obigen A01010

namen scheint mir der correctur Aυσιμάγη seine entstehung zu verdanken, indem das überschriebene in den text gerieth und falsch er-

gänzt wurde.

22) Euripid. Troadd. 1270 sq. et Argum. hui. fab.

23) Strabo Fragm. lib. VII, n. 56 Kramer. ld. XIII, 595. Plin. H. N. IV, 11, 18. Solin. X, 2. Pomp. Mela II, 2, 7. Thucyd. VIII, 104. Diodor. Sic. XIII, 40. Ammian. Marcell. XXII, 8, 4. 24) Eurip. Hecub. 1271 sqq. Ovid. Met. XIII, 399 sqq. Quint. Smyrn. XIV, 346 sqq. Pomp. Mela II. Est Cynos sema, tumulus Hecubae, sive ex figura canis, in quam conversa traditur, sive ex fortuna, in quam deciderat, humili nomine accepto. Ausonius Ep. 25. 25) Paus. X, 25, 4. Argum. Eurip. Troadd. Ovid. Met. XIII,

Soviel ist mir bei den alten über namentlich angeführte troianische gefangene aufgestossen: das folgende betrifft solche, die nur im allgemeinen bezeichnet werden. Teukros, der bruder des Aias Telamonios, nahm mehrere gefangene Troigner mit sich nach Kypros, wo sie die von ihm gegründete stadt Salamis mit bevölkern halfen; ein nachkomme derselben, welcher zur zahlreichen klasse der. Gerginen genannten, Salaminischen schmarotzer (xólaxes) gehörte, kehrte später nach Troia zurück und legte am fusse des Ida eine stadt an, die zuerst Gergina, in der folge Geraitha hiess 26). - Mehreren Troianern, die Agamemnon aus Tenedos gefangen mit sich nach Griechenland gebracht hatte, wies er daselbst ein von Korinth ungefähr 60 stadien entferntes stück land als wohnsitz an : hier gründeten sie ein städtchen Tenea, woselbst, wie in Tenedos, der cult des Apollon Teneates noch in der folgezeit blühte 27). - Von den gefangenen Troianern, die den Menelaos auf der heimkehr begleiteten, blieben mehrere, als dieser das von ihm auf seiner πλάνη berührte Arabien 28) verliess, daselbst zurück und gründeten an der küste des rothen meeres einen Troia genannten flecken; das letzterem benachbarte, mit vielen grotten versehene gebirge erhielt den namen "das Troianische" (Towixòr "opos) 29).

Auch über gefangene, die aus Troia von nicht namentlich genannten, sondern nur unbestimmt als Griechen bezeichneten herren fortgeführt wurden, habe ich mehrere nicht uninteressante sagen gefunden. Zunächst werde ich eine, von den alten viel-

<sup>448.</sup> Appendix Narration, in Westermann, Mythogr. p. 382. Ausonius Ep. 26.

<sup>26)</sup> Siehe die hierüber von uns im Philol. X, p. 150 beigebrachten stellen.

<sup>27)</sup> Paus. II. 5, 3 coll. Strab. VIII, p. 380: καὶ ἡ Τενέα δ' ἐστὶ κώμη τῆς Κορινθίας, ἐν ἡ τοῦ Τενέα του ᾿Απόλλωνος ἱερόν, und Steph. Byz. p. 615, 9 v. Τενέα, κώμη Κορίνθον, ἀπὸ Τένου (des mythischen heros eponymos der insel Tenedos: siehe St. B. s.h. v. alii) τοῦ Κύκνου. Der ort auch vorkommend bei Xenoph. Hell. IV, 4, 19, nach Κöppens von Dindorf acceptirter emendation des verdorbenen Τεγέων εἰς Κόρινθον.

<sup>28)</sup> Vgl. hierüber unsere bemerkung Philol. VIII, p. 58.

<sup>29)</sup> Strab. XVII, p. 809 init. Nach Steph. Byz. p. 639, 1 v. Τροία — Εστι καὶ τῆς Αἰγύπτου πόλις (haec secundum Meinekium Τρῶις dicta videtur). ὁ πολίτης Τρωίτης ἔστι καὶ Τρωίτης ποταμὸς καὶ Τρωικὸν ἔρος Αἰγύπτου. Des ethnographen quelle mag also die troianischen gesangenen des Atriden sich in dem, ja ebenfalls von diesem durchreisten Aegypten haben ansiedeln lassen.

fach variirte behandeln, nämlich die von dem durch gefangene Troianerinnen angelegten schiffsbrande. Auf der heimfahrt von Troia gelangten mehrere schiffe der Griechen an die gestade des Italischen Bruttiens: während nun deren bemannung ans land ging, um die beschaffenheit desselben zu untersuchen, verbrannten auf anstiften der Aithilla, der schwester des Priamos, die auf den schiffen zurückgebliebenen gefangenen Troianerinnen, des langen umherschweifens überdrüssig, dieselben, begaben sich ans land und liessen sich daselbst gemeinsam mit ihren griechischen herren nieder 30). Dieses fand in der nähe von Kroton statt, und einer der dasigen flüsse, an dessen mündung der brand erfolgt sein mochte. verewigte das andenken daran durch den namen Νέαιθος, den er erhielt 31). Unweit des flusses befand sich ein binnensee, dem die Troianischen ankömmliuge den namen Zroualiury gaben, nach einem gleichnamigen in ihrer heimath, der unweit der stadt Sigeion und der mündung des flusses Skamander lag 32). Die dortige äusserst fruchtbare gegend 33) lockte bald noch mehrere flüchtige Troianer herbei, welche mehrere niederlassungen anlegten, die sie nach den Troianischen gründern benannten 34). So legten sie die Kroton benachbarte stadt Siris an 35), welche nach dem zeug-

30) Strab. VI, p. 262, ergänzt durch ein fragment des Apollodor (und zwar, wie wir Philol. VIII, p. 650 sq. zu zeigen suchten, aus dem werke Περὶ νεῶν καταλόγου) beim Tzetz. in Lyc. 921.

31) Strabo und Apollodor II. m. II. Plin. H. N. III, 11, 15, der den fluss Neaethus zwischen Kroton und Thurii ansetzt. Theocrit.

den fluss (κεθείτως zwischen κτοιού und fluuri auseizi. Infectit. IV, 24 et Schol.: Νήαιθος ποταμός Κοότωνος. Ωνόμασται δὲ, παρόσον ἐν αὐτιῷ νῆάς ποτε συνέβη κατακάγκα Ελληνικάς. Euphorion Chiliad. p. 93 Meineke und Steph. Byz. ν. Ασκανία nennen den fluss Ναύαιθος. 32) Schol. Theocrit. l. l. ν. 23: τοῦτο δὲ ἦν στόμα λίμνης περὲ τῆν

32) Schol. Theocrit. I. I. v. 23: τοῦτο δὲ ἡν στόμα λίμνης περὶ τὴν Κρότωνα. καὶ τὸ ἐν Τροία δὲ στόμα λίμνης πεθανῶς δὲ τοῦτο ωνόμασται. So in Kiesslings ed. ohne vernünstigen sinn. Ich verbessere: ἀπὸ (oder ἐπὶ; das noch näher liegende κατὰ ist wohl nicht zu wagen?) τῆς ἐν Τ. δὲ Στομαλίμνης π. καὶ τοῦτο ώ. nach Strab. XIII, p. 596: / in Troade prope Sigeum) καὶ ἡ Στομαλίμνη καλουμένη καὶ τοῦ Σκαμάνδρου ἐκβολαί. Ferner lese ich bei Strab. VI, p. 212 statt der vulg.: Κρότων — καὶ λεμὴν καὶ ἄλλος ποταμὸς Νέαιθος ,,καὶ λέμνη,, was entweder ungenau sūr τουμαλίμνη gesetzt, oder der rest des letzteren utgrenginglichen wortes ist. des letzteren ursprünglichen wortes ist.

33) Mehrere producte derselben zählt Theokrit l. m. l. auf. 34) Strab. VI, p. 262, wo ich in der vulg.: ὧν (κατοικιῶν) αἱ πλεί-

34) Strab. VI, p. 202, wo let in der vug: ων (πατοικών) αι πλειους ἐπων νμοι τῶν Τρώων nur das drittletzte wort in ὀμώνυμοι mit Meineke Vind. Strab. p. 62 verändere, on Τρώων aber, statt dessen der obengenannte gelehrte ποταμῶν conjicirt, festhalte.

35) Aristoteles et Timäus ap. Athen. XII, p. 523 c.: ἡν (Σῖριν) πρῶτοι κάτοχον οἱ ἀπὸ Τροίας ἐλθόντες κπλ. Strab. VI, p. 264 καὶ Σῖρις (ποταμός) ἰφ' οὖ πόλις ἡν ὁμώνυμος Τρωική coll. Tzetz. in Lyc. 856, 987, der wohl dem Apollodor folgt.

nisse des historikers Timäus und einem fragmente des Euripideischen drama "die gefangene Menalippe" (δεσμῶτις Μεναλίππη) <sup>56</sup>) ihren namen von einer Troianerin erhielt. Was das eben erwähnte stück anbelangt, so denke ich mir, dass die anzündung der schiffe durch gefangene Troianerinnen dessen sujet bildete <sup>56</sup>n) und deren rädelsführerin Menalippe ihm den titel gab. Zu ehren einer genossin der letzteren mochte die stadt benannt werden. Die mündung des flusses Siris bildete vielleicht den schauplatz der handlung. Doch dieses beiläufig. — Eine hölzerne, uralte statue der Ilischen Athene (Αθήτη Ἰλιάς) erinnerte die Siriten noch lange nachher an ihre Troianischen ahnen <sup>57</sup>), wenn sie jenen auch bei der unter ihnen eingerissenen grossen sittenlosigkeit <sup>58</sup>) eben keine innige verehrung zollen mochten.

Strabo kannte noch mehrere andere versionen der angeführten sage: denn er äussert VI, p. 264:  $\varkappa ai$  τὸ τῶν  $T \varrho ω άδων δὲ τόλμημα περιφέρεται πολλαχοῦ <math>\varkappa ai$  ἄπιστον φαίνεται  $\varkappa ai$  περιφέρεται πολλαχοῦ  $\varkappa ai$  ἄπιστον φαίνεται  $\varkappa ai$  περιφέρεται πολλαχοῦ  $\varkappa ai$  ἄπιστον φαίνεται  $\varkappa ai$  περιφέρεται  $\varkappa ai$  δυνατὸν δν. Auch mir sind deren mehrere aufgestossen. So erzählt Stephanus Byz. p. 563, 4 v. Σηταίον: Setaion sei ein ort ( $\chi ω ε u$ ) bei Sybaris, wo Setaia, eine der gefangenen (nämlich der Troianischen), ihre leidensgefährtinnen überredete die schiffe ihrer griechischen herren anzuzünden, wofür sie als strafe den

<sup>36)</sup> Ap. Athen. XII, p. 523 d: ωνομάσθη δ' ή Σίρις, ως μέν Τίμαιός ψησι και Εύριπίδης έν δεσμωτιδι Μεναλίπης άπο γυναικός τινος Σίριδος κτλ.

<sup>36</sup>a) Behandelte die nämliche sage vielleicht auch Sophokles in seinen Αλχμαλωτίδες, die nach dem argum. Ajacis zur Τρωϊκή πραγμάτεια gehörten?

<sup>37)</sup> Strabo VI, p. 264 coll. Steph. Byz. p. 572, 10 v. Στρις. Die 249ήνη Τλιάς in Boeckhs Corp. Inscr. Gr. N. 3595 und 99, 3610: die Troiana Minerva bei Lucan. Pharsal. 1, 597, Claudian. in Eutrop. 1, v. 328 u. a.

<sup>38)</sup> Athen. XII, p. 523 c.: (Siritae) ὕσιερον σ' ὁπὸ Κολοφ ωνίων (?), ως ηποι Τίμαιος καὶ 'Αριστοτέλης, εἰς τρυτὴν ἐξωκειλαν οὐχ ἤσσον Συβαριτῶν. An den angezweifelten beiden worten nahm schon Casaubon anstoss und vermuthete, dass hinter denselben ein wort aussegefallen sei. Aber da sonst nirgends erwähnt wird, dass die Kolophonier herren von Siris gewesen seien (auch Pertz in seinen Colophoniacis, Göttingen 1848, bringt nichts darüber bei), so schlage ich zur heilung der stelle einen anderen weg ein, indem ich annehme dass sie ursprünglich schloss: οὐχ ἦσσον Συβαριτῶν καὶ Κολοφ ωνίων, welche letzteren beiden worte dann durch einen irrthum des abschreibers an ein: falsche stelle geriethen, worauf um einen einigermassen probablen sinn zu bekommen καὶ in ὁπὸ verwandelt wurde. Die stellen, welche die sittliche entartung der Kolophonier betreffen, hat Pertz l. m. l. gesammelt.

tod am kreuze erleiden musste. Ferner wird die sage dadurch modificirt, dass ihr local nach Thrakien verlegt wird. Um sich der ihnen in Griechenland bevorstehenden sclaverei zu entziehen, heisst es, verbrannten an Thrakiens küste gefangene Troianerinnen die schiffe der Griechen: letztere liessen sich aus mangel an anderen fahrzeugen daselbst mit jenen nieder und gründeten die stadt Skione 59), die auf der halbinsel Pallene am Thermaischen meerbusen unweit der städte Derrha und Pallene lag 40). Mit einigen abweichungen findet sich die sage auch bei Polyaen 41); von Troia beimkehrende Pellenenser 42) gelangten nach der Thrakischen halbinsel Phlegra. Auf anstiften der Aithria oder Aithilla 45) der schwester des Priamos, und aus überdruss am langen umherirren, steckten jener mitgefangene landsmänningen die schiffe an, während die Griechen ans land gestiegen waren. Letztere, der mittel zum weiterfahren beraubt, siedelten sich mit jenen in Skione an und nannten die halbinsel, auf der dieses lag, nach ihrem leicht variirten heimathsnamen, statt Phlegra Pallene 44). Auch Skymnos von Chios 45) leitet den namen der halbinsel Pallene von Achäischen Pellenensern her, welche letzteren gleichfalls Thucydides IV, 119 Skione auf der heimfahrt von Troia gründen lässt, ohne der episode mit den gefangenen zu erwähnen. Mit der erzählung des Polyan stimmt endlich Conon Narrat. XIII, p. 129 Westermann fast ganz überein, nur dass er die Griechen zu begleitern des Protesilaos macht; er nennt auch die Anthilla als rädelsführerin.

kataloge Ilias II, 574 unter dem Agamemnon. Casaubon vertheidigt

beim Polyan mit unrecht das sinnlose Hallyveis.

43) Αἰθρία oder Αἰθιλία (siehe uns oben und im folgenden die stelle des Konon) schreibe ich nämlich statt des Εὐθρία und 'Ανθία der codd.: der name ist von aiser, im seltenern transitiven sinne

werbrennen" abzuleiten und offenbar fingirt.

44) Dass die halbinsel Παλλήνη einst Φλέγρα geheissen, bestätigen Strabo VII, fr. 25, 27. Scymnus Chius v. 635 sq. Plin. H. N. IV, 10, 17. Solin. IX, 6. Steph. Byz. s. his vv.

45) V. 638 sq., wo in Gails ed. Παλληνεῖς in Πελληνεῖς umzu-

wandeln ist.

<sup>39</sup> Steph. Byz. p. 576, 11 v. Σκιώνη (coll. Meineke ad h. l.). Bei einzelnen abweichungen doch ein gleiches motiv der that in den errählungen des Pseudo-Aristoteles Mirabil. 119 (cum Beckmanni adnot.). Serv. Virg. Aen. X, 179. Etymol. M. p. 598, 40.
40) Scylax. Caryand. p. 26 (Hudson) § 67 (Fabricius) Strabo VII, fr. 27 Kramer. Thucyd. IV, 120. Diodor. Sic. XII, 72, 1. Plin. H. N. IV, 10, 17. Pompon. Mel. II, 2, 11.
41) Strategem. VII, p. 537 sq. Casaubon.
42) Die Hikhypië, aus dem Peloponnese standen nach dem schiffskataloge Ilias II. 574 unter dem Azamempon. Casaubon varibalist.

Eine weitere variation hat die nämliche sage bei Dionysius von Halikarnass und Virgil 46) erfahren : bei ihnen sind zwar auch Troianerinnen die thäterinnen, aber keine gefangenen, sondern begleiterinnen des Aeneas: der schauplatz ist ferner bei beiden die küste Siciliens. Der römische dichter hat noch den eigenthümlichen zug, dass ein vom Jupiter gesandter regen die in brand gesteckten schiffe, mit ausnahme von vieren, löscht.

Alle bisher aufgezählten sagenformen stimmten in der angabe der zeit - die nach eroberung Troias durch die Griechen überein, eine ganz abweichende ist uns aber vom Strabo 47) überliefert, nach welcher Troianerinnen, die vom Herkules aus ihrer von ihm eroberten vaterstadt gefangen fortgeführt wurden, bei der halbinsel Phlegra die schiffe verbrannten, um nicht dereinst den gattinnen ihrer herren sclavinnendienste leisten zu müssen. Hierauf, heisst es weiter, habe Herkules die ruchlosen barbarischen eingeborenen jener halbinsel ausgerottet.

Hiermit hätten wir auch die oben für unsern zweiten theil gestellte aufgabe zu lösen gesucht, und gelangen nun schliesslich zum dritten theile, der von den schicksalen der bundesgenossen der Troianer nach dem kriege handeln wird. Von den anführern derselben waren mehrere vor Troia gefallen. So, wie wir bereits in der ersten abtheilung dieser abhandlung sahen, Pylaimenes, der herrscher der Paphlagonischen Heneter. Ferner durch das schwert des Diomedes der Thrakerkönig Rhesos 48), von dem Homer 1. 1. v. 435 nur den vater, den Eioneus nennt, während andere autoren ihn zwar übereinstimmend zu einem sohne des flussgottes Strumon machen 49) aber in der angabe des stammes seiner mutter sehr unter sich differiren, indem sie als solche bald die musen Klio 50), oder Kalliope 51), oder Euterpe 52), oder Terpsichore 53), bald un-

<sup>46)</sup> Ersterer an der oben bei gelegenheit des Aigestos citirten stelle, letzterer Aen. V, 604-99, wozu vgl. Heynes excurs. Vl ad h. libr.: "Classis Troiana incensa."

<sup>47)</sup> VII, fr. 25 Kramer.
48) Hom. II. ε' 487 sq. Tryphiodor. 30. Euripides in Rheso coll. argument. h. fab. Apollodor. I, 3, 4. Appian. Mithridat. c. 1. Conon. Narrat. 4, p. 127 Westerm. Parthenius Narr. Amat. 35, p. 181 Westerm. Ovid. Mct. XIII, 249 sqq. Suid. v. Υρτος.

<sup>49)</sup> So auch Conon l. m. l.
50) Marsyas histor. in Macedonicis — fr. 6 Didot. — ap. Schol. Vatic. Eurip. Rhes. 346 (mit der emendation Welckers die gr. trag. etc. abth. III, p. 1109): coll. schol. ad v. 393.

<sup>51)</sup> Apollodor I, 3, 4. 52) Apollodor I. m. I. Serv. in Virg. Aen. I, 473. Schol. Vatic.

bestimmt nur eine muse 54) nennen. Bei der stadt Amphipolis befanden sich nach Philostratus 55) zwei ihm und seiner mutter Klio errichtete denkmale. Von den zwei befehlshabern der Lykier 56 a), Sarpedon, einem sohne des Zeus 56) und der Europa 57), und Glaukos, dessen vater Hippolochos 59) war, hatte der letztere durch den Aias Telamonios 59), der erstere durch den Tlepolemos 60) seinen tod gefunden. Am grabe des Sarpedon in Troas existirte ein todtenorakel 61). - Auch der vogelschauer Ennomos und Eurupulos, der sohn des königs Telephos, welche an der spitze der Musier gestanden, waren im kampfe erlegen 62). Den Odios, einen der führer der Halizoner, hatte des Agamemnon lanze durchbohrt 63), Pandaros, der sohn des Lykaon, welcher die einwohner von Zeleia und umgegend gen Troia geführt hatte und vom Diomedes getödtet war 64), wurde in der Lykischen stadt Pinara als heros verehrt 65). Letzteres lässt sich daraus erklären, weil die troianischen Lykier, über welche Pandaros herrschte, mit den

Eurip. Rhes. 895. Eustath. in Hom. Il. z' 435 lässt diese mutter von den vewrépois angegeben werden.

53) Argument. Rhesi init. Tzetz. in Lyc. v. 831.

54) Eurip. Rhes. 351 sqq. Auf einem vasenfragmente edelster kunst wies Panofka in der sitzung der berliner archäologischen gesell-schaft vom 6. april 1852 die als Muse dargestellte mutter des Rhesos nach. (Die rosse desselben sind mit der πλάστιγξ, Eurip. v. 303, versehen).

55) Heroic. p. 294, 15 Kayser.

55) Heroic. p. 294, 15 Kayser.
56) II. ε' 672, 675. Apollodor III, 1, 2. Gellius Noct. Att. XV,
21. Ausonius Epigr. 16.
56a) Hom. II. β' 876 sq.
57) Apollodor. I. m. I. und Herodot I, 173, der hinzufügt Sarpedon sei ein bruder des königs von Kreta, Minos, gewesen und einst aus dieser insel in Lykien eingewandert, welches letztere auch Paus. VII, 3, 7 und Apollodor I. I. angeben. Da nun die sage auch einen zusammenhang zwischen Karien und ihm statuirt — siehe Antonin. Liberal. Metamorph. 30, p. 228 Westermann nach dem dichter Nikandros — so erscheint es mir wahrscheinlich, dass in dem Aeschyleischen stücke Βὐρώνη ἡ Κάρες Sarpedon mit eine hauptrolle spielte.
58) Herodot I, 147, nach dem von Glaukos die späteren lykischen könige abstammten.

könige abstammten.

59) Quint. Smyrn. III, 236.

- 60) Hom. Il. & 660 sqq. coll. v. 696. Tryphiodor. 25 sq. Tzetz. Antehom. v. 11.
- 61) Tertullian. de anima c. 46 p. 232 Leopold. 62) Siehe in bezug auf den ersteren II. B, 858 sqq.; rücksichtlich des letzteren Procli Excerpta e Leschis II. parv. p. X, 1 ed. lm. Bekk. und Acusilai fr. 27 Didot.

63) II. \$\beta\$ 856, \$\epsilon\$ 38.
64) II. \$\beta\$ 824 sqq., \$\epsilon\$ 290 sqq. Tzetz. Hom. 69,
65) Strab. XIV, p. 665 fin.

bewohnern des eigentlichen Lykiens stammverwandt waren 66). Akamas und Peiroos, die anführer der Thrakier, waren dem Aias Telamonios erlegen 67). Dem Pyraichmes, dem herrscher der Paionier, welche von Herodot als Τεύκρων των έκ Τροίης αποικοι betrachtet werden, hatte Patroklos das leben geraubt 68). Die bundesgenossen aus Adrasteia und den nachbarstädten hatten ihre beiden anführer Adrastos und Amphis, die söhne des Perkasiers Merops, ebenfalls eingebüsst 69): Memnon, der sohn des Tithonos und der Eos 70), welchen erst nachhomerische überlieferung die Aethiopischen hülfsschaaren gen Troia führen lässt, war dem Achilles erlegen 71). Sein grabmal befand sich auf einem hügel in Troas, nahe der mündung des flusses Aisopos, woselbst auch ein nach ihm benannter flecken (n Meuroroc xwun) lag 72). Einer sage zufolge 73) flogen alljährlich vögel, Memnonides genannt aus Aethiopien zu jenem grabe und kämpften dort miteinander. Mehr würden wir noch über den Memnon wissen, wenn uns die beiden seinen namen tragenden tragödien des Aeschylos und Sophokles, der also betitelte dithyrambus des Simonides (siehe uns weiter unten) und die Aithiopis des dichters Arktinos erhalten wären. Der tod der amazonenkönigin Penthesilea endlich, welche gleichfals erst nachhomerische dichtung unter die bundesgenossen der Troianer rechnet, erfolgte durch den Achilles, der beim anblick der schönen leiche von liebe entstammt wurde 74).

66) Schol. Didymi in Hom. Od. & 479 a Bauermeistero in Philol. XI, p. 169 ed. alii.

67) Il. & 844, & 5 sqq. Tzetz. Hom. 2. Aristoteles Peplos Ep.

68) II. β' 857, π' 288. - Herodot V, 13. Ihn mochten also pietätspflichten zum beistande des Priamos bewogen haben.

69) II. \$\beta\$ 828 sqq. \$\epsilon\$, 37 sqq.

70) Apollodor. III, 12, 4. Aristoteles Peplos Ep. 55 ed. Schneidewin. Diod. Sic. II, p. 136 Wessel. Strab. XIII, p. 587. Schol. Hom. Od. \$\delta\$, 187. Nach Aeschylos bei Strab. XIV, p. 728 dagegen war seine mutter eine Kissia.

71) Pindar. Ol. II, 83. Nem. VI, 51 sqq. Quint. Sm. II. 541 sqq.

71) Pindar. Ol. II, 83. Nem. VI, 51 sqq. Quint. Sin. II. 321 sqq. Paus. III, 18, 12. Diod. Sic. l. m. l. Claudian. XXI de laud. Stilich. I, 268.

72) Strab. XIII, p. 587.

73) Bei Plin. II. N. X, 26, 37 und Paus. X, 31, 6. Aehnliches berichten von den Aves Diomedeae Plin. l. l., Antonin. Liberal.

Transform. 37, p. 233 Westerm., Pseudo-Aristoteles und Antigon. Carystius de Mirabil. (wo Beekmann zu vergleichen ist).

74) Diod. Sic. II, p. 158 Wessel. Paus. V, 11, 2. Ptolemäus Hephästion. fr. Nov. Hist. I. VI, p. 195 Westerm. Appendix Narrat. in Westermanni Mythogr. p. 381. Schol. Sophocl. Philoct. v. 445. Tzetz.

Posthom. 207.

Was wurde nun aus den im vorstehenden aufgezählten, ihrer führer gänzlich beraubten hülfsvölkern, nach zerstörung Troias ! Was zunächst die Heneter anbelangt, so existirte neben der schon oben erwähnten überlieferung, nach welcher sie mit dem Antener nach Italien zogen, eine zweite verschiedene, nach welcher sie dieses ohne jenen thaten. Sie gelangten, auf dem wege Thrakien berührend, nach dem von ihnen benannten italischen Venetia 75). Diese ansicht über die wanderung der Heneter zählte im alterthume, wie wir sahen, mehrere vertreter; was dagegen die von Arrian (wohl in seinen Bithyniacis) 76) ausgesprochene betrifft: jener volksstamm sei nicht nach dem troianischen kriege, sondern nach seiner besiegung durch die Assyrier nach Venetien ausgewandert, so steht diese meines wissens ganz isolirt da. Als beweis dafür nun, dass die paphlagonischen Heneter die stammväter der am adriatischen meere wohnenden Veneter seien, führen die alten 77) die letzteren mit jenen gemeinsame vorliebe für die hippotrophie an: sie stützen sich dabei hiusichtlich des asiatischen volksstammes auf den homerischen vers έξ Ενετων, οθεν ήμιόνων γένος άγροτεράων, welche Strabo auf die zucht der ημιονίτιδες ιπποι bezieht, rücksichtlich der italischen Veneter auf die thatsache, dass einst (nicht mehr zur zeit Strabos) die venetischen rosse 78) besonders zu den wettrennen in Griechenland und Sicilien sehr gesucht waren. Neben dieser überlieferung über den ursprung der Veneter gab es übrigens bei den alten noch eine andere, nach welcher sie von dem gleichnamigen Gallischen am Okeanos wohnenden volke abstammten 79). Gegen letztere lässt sich aber der umstand geltend machen, dass die Veneter Italiens nach Polybius II, 17 eine von der celtischen verschiedene sprache redeten. Demnach wage ich nicht mit sicherheit zu entscheiden. welche der beiden hypothesen das richtige trifft, und füge hier im betreff der Heneter nur noch hinzu, dass bei dem theile derselben, welcher nicht am troianischen kriege theil genommen

<sup>75)</sup> Maeandrius hist. ap. Strab. XII, p. 552 coll. eod. p. 543. Eust. Dionys. Perieg. v. 381. Cornelius Nepos apud Solin. 44. Curtius III, 1. Scymnus Chius v. 386 sqq. 76) Ap. Eust. in Dion. Per. l. m. l. 77) Strab. V, p. 212. Eustath. Dion. Per. l. m. l. 78) Inno. Europé Euripides beim Eustath. in Hom. p. 361, 5.

<sup>\*</sup>Evends; finnes beim Steph. Byz. v. Evenes. Vgl. auch Lydus de Mens. l. l. lll, § 26, p. 46 ed. Schow. Galen. Tom. X, p. 478 ed. Kühn. 79) Strab. et Eust. l. l. m. l. l. ersterer auch IV, p. 195.

batte, sondern in Paphlagonien verblieben war, der herrschername Pvlaimenes, den der vor Troia gefallene könig führte, noch zu Sullas und Pompejus zeiten üblich war 80). -

Ueber die weiteren schicksale der thrakischen begleiter des Rhesos verdanken wir dem Appian 81) folgende nachrichten: zuerst begaben sie sich von Troia aus nach der schmalsten stelle des thrakischen Bosporos, woselbst sie nach einigen autoren auch, weil sie keine schiffe zur überfahrt in ihr heimathsland auftreiben konnten, auf der asiatischen seite blieben und sich der landschaft Bebrykia 82) bemächtigten, nach anderen hingegen erreichten sie zwar Thrakien und liessen sich daselbst unterhalb des späteren Byzanz 83), im gebiete der Bithyner 84) am flusse Bithyas nieder, wurden aber später durch eine hungersnoth veranlasst, mit einem theile jener Bithyner in das Kleinasiatische Bebrykia auszuwandern, welchem sie den namen Bithynia beilegten 85). So wurden sie also die stammväter des bithynischen volkes, welches in der folge zu grossem ansehen und einflusse gelangte. -

Die Lykier nahmen die gebeine ihrer gefallenen anführer Sarpedon und Glaukos mit sich in ihr vaterland zurück und bestatteten sie daselbst 86).

Die Aethiopen lässt eine vom dichter Simonides in seinem

80) Appian. Mithridat. 251. Justin 37, 4. Eutrop. 6, 14, 11 u. 5, 5, 3. Strab. XII, p. 541. Suid. v. Πομπήρος. Sexti Rufi Breviar. c. 11. coll. Drumann, geschichte Roms etc. T. II, p. 441, IV, p. 470. Hier sei auch angeführt, dass von mehreren autoren das paphlagonische volk das Pylämenische genannt wurde (Plin. H. N. VI, 2 init.), so wie, dass der zu des Datames zeiten lebende paphlagonische dynast Thyus sich der abkunft von jenem mythischen könige Pylämenes rühmte (Cornel. Nep. Datames. c. 2).

81) Mithridat. c. 1.

82) Die Bebrykier rechnet Eratosthenes bei Plin. H. N. V. 30. 33 unter die erloschenen nationen Asiens. Vgl. über sie Apoll. Rhod. Argon. II, 792 cum schol. et XII, 2 cum schol., der aus dem historiker Charon von Lampsakos schöpft.

83) Nach Suidas v. Pyoos wohnte dieser auch vor dem troiani-83) Nach Suidas v. Τησος wonnte dieser auch vor dem troianischen kriege πρὸ Βυζαντίου, ἐν τόπω ἐπιλεγομένω 'Ρησίφ. Nach Pompon. Mela. II, 2, 6 lag an den flüssen Erginus und Athyrus "Rheso regnata quondum pars Thraciae."

84) Thrakische, von Byzanz abbängige Bithyner erwähnt der historiker Phylarchus bei Athen VI, p. 271 b. Mehr über sie geben Schneider ad Xenoph. Anab. VI, 2, 1 und Duker ad Thucyd. IV, 75.

85) Den thrakischen ursprung der asiatischen Bithyner bezeugen auch Strab. XII, p. 541 und öfter Plin. H. N. V, 32, 41.

86) Tzetzes Homer. 220.

dithyrambus Memnon, dem Aristoteles im Peplos und dem Tzetzes 87) befolgte sage auf dem heimwege in ihr vaterland in Syrien bei der stadt Paltos und dem flusse Belaios rasten und daselbst die mitgebrachten überreste des Memnon beerdigen. Nach Diodorus Sic. I, p. 136 Wesseling, der als seine quelle die βασιλικαὶ ἀναγραφαί der Assyrier angieht, wurden die gebeine des Memnon seinem vater Tithonos, der sich in Assyrien aufhielt, überbracht.

Rücksichtlich der weiteren schicksale aller übrigen im homerischen kataloge aufgezählten troianischen bundesgenossen habe ich nichts bei den alten gefunden: sie mögen, so viele ihrer nicht im kriege erlegen oder in die gefangenschaft gerathen, in ihr respectives vaterland zurückgekehrt sein.

Vergleichen wir nun hier am schlusse unserer abhandlung die sagen über die Troianer nach dem untergange ihrer stadt mit den früher behandelten über die von Troia heimkehrenden Griechen, so nehmen wir zwischen ihnen insofern eine gewisse übereinstimmung wahr als in diesen, wie in jenen, städte- und staatengründungen, und zwar besonders in Italien und den benachbarten inseln Sicilien und Sardinien, doch auch in Griechenland, Iberein, ja sogar in Arabien und Egypten, ein wesentliches moment ausmachen.

Berlin.

R. Stiehle.

87) Simonides ap. Strab. XV, p. 728, woselbst mit Schneidewin Philol. I, p 40 sq. statt Βαθᾶν "Βάλαιον" zu schreiben ist, während Letronne, de statua Memnonis p. 73 Βαλᾶν änderte. Schneidewin hat l. l. mehr über den fluss beigebracht. — Aristoteles Pepl. Ep. 55 ed. Schn. — Tzetzes. Posthom. 345.

## Zum Licinian.

Die bis jetzt unverstandene stelle p. 26, 17 (Pertz) von Antiochus IV Epiphanes ist so herzustellen:

sim-

ulabat Hierapoli Dianam ducere uxorem, de cum ad epulas sacerdotes scyprotulisphos sacro remansissent, unus tantum set, omnes tulit in dotem, exillo. quem nnum deae omnium donum reliquit.

Carlsruhe.

W. Fröhner.

### XIX.

# Zu Anaximenis ars rhetorica ed. Spengel.

Durch des Schweden Linder "de rerum dispositione apud Antiphontem et Andocidem, oratores atticos, commentatio," der das, was Spengel in seiner ausgabe von Anaximenis ars rhetorica im allgemeinen in beziehung auf die attischen redner angeregt hat, bei Antiphon und Andocides im besonderen durchzuführen sucht, nämlich die praktische anwendung der von Anaximenes systematisch behandelten grundsätze der rhetorik, ist der unterzeichnete auf Spengels ausgabe jener schrift, die er nach ihrem erscheinen nur flüchtig durchgelesen hatte, zurückgeführt worden und hat sie mit erhöhtem interesse gelesen. Das resultat dieser abermaligen und genauer eingehenden lektüre ist für den unterzeichneten der wunsch dass diese rhetorik von jungen philologen weit mehr beachtet werden möge, als es bis jetzt der fall gewesen zu sein scheint; dies würde aber wohl dann der fall sein, wenn sie auf der universität nicht blos zu einer übersichtlichen kenntniss der griechischen rhetorik verwendet, sondern auch dazu benutzt würde, in den philologischen seminarien angehende philologen zur handhabung sprachlicher kritik hinzuleiten und zu üben an einer einfachen und leicht verständlichen sprache und an einem stoffe, der trotz des positiven doch ohne besondere schwierigkeiten aus allgemeinen gesichtspunkten verstanden uud erörtert werden kann. Auch nach Spengels trefflicher behandlung des textes und Halm's beiträgen zur texteskritik des Anaximenes sowohl in den addendis zu Spengels ausgabe als auch im Philol. I, 576 sqq. ist noch manches zu thun übrig. Vielleicht giebt der unterzeichnete im folgenden dazu auch einige anregung.

Zunächst sind zwei stellen zu besprechen, die wohl schwer-

lich widerspruch erregen. P. 51, z. 4 der Spengelschen ausgabe heisst es: εὐλαβοῦ δὲ περὶ τὰ φωνήεντα τῶν γραμμάτων ὅπως μη έξης τεθήσονται. Ich erinnere mich nicht, dass ähnliches in dieser schrift vorkommt; man vergleiche was sogleich z. 6 und 9 folgt und p. 52 z. 1, 2, 26, p. 53, z. 12. Demnach wird der pluralis τεθήσονται nicht statthaft sein. Ferner steht p. 59 z. 3 sq. διδακτέον ότι τῦν καιρός αὐτοῖ είη, wo der optativ ohne ar nicht stehen kann; man schreibe ror ar oder ar ein. So hat auch Halm ganz mit recht p. 80, z. 26 emendirt ού γαρ αν ούτω ποιηρόν ούδε συκοφάντην αυτόν είναι, wo auch die handschriften ar weglassen. Auch nehme ich anstoss an p. 43 z. 22 sq. δεί δε και δείσθαι των κρινόντων εύμενως αδιούς ακούσαι του λόγου, wo αυτούς zu tilgen ist. Eine änderung, auf die auch ich gekommen bin, hat Halm schon vorweg genommen, nämlich p. 77 z. 19 anstatt ar d' we o érarτίος λέγει, χρη διδάσκειν, ώς ο νομοθέτης ου τουτο διενοείτο δ ου λέγεις zu schreiben: αὐτὸ τοῦτο. Auch hat ohne zweifel Spengel zu p. 81 z. 10 sqq. dasselbe gemeint, was der unterzeichnete als die leichtere verbesserung hinstellen möchte: ron avron δὲ τρίπον καὶ ἐάν τις ἡμᾶς δικάζεσθαί τινας λέγη διδάσκειν ἡ συγγράφειν, απόφαινε και τους αλλους απαντας . . . . τους φίλους ώφελει, so dass statt des kolon nach συγγράφειν ein komma gesetzt und das handschriftliche γάρ nach ἀπόφαινε getilgt wird.

Eine verdorbene stelle findet sich p. 68, z. 4 sq. eni ro προσέχειν δε παρακαλούμεν έκ τε των άλλων των έν ταις δημηγορίαις είρημένων και έκ του θαυμαστά και περιφανή φάσκειν, και αυτόν ίσα και τους έγκωμιαζομένους και τους ψεγομένους άπηquiver πεπραγότας. Ich sehe nicht, wie φάσκειν sich halten lasse, da es sich hier nicht um das handelt, was der redner als solcher selbst sagt, sondern um das was er von andern zum lobe oder tadel sagt. Was darauf folgt ist auch unverständlich und wenn man auch statt avror nach Spengels vorschlag avrove schreibt, ist nicht viel gewonnen, da die gelobten und die getadelten nicht können "íoa" gethan haben. Halm schlägt vor: . . . xai éx του θαυμαστά και περιφανή φάσκειν και άπυστα και τους έγκωμ. xτλ. Da stört mich immer wieder φάσκειν, dann das doch wohl mehr poetische als der prosa angehörige ἄπνστα, welches noch dazu hier in utramque partem, im guten und üblen sinne, verstanden werden müsste. So wage ich denn auch eine vermuthung

und schlage vor: . . . καὶ ἐκ τοῦ θαυμαστὰ καὶ περιφανῆ τοὺς ἐγκωμιαζομένους καὶ αὖ τὰ ἄνισα τοὺς ψεγομένους ἀποφαίνειν πεπραγότας.

Keinen anstoss nimmt Spengel p. 56, zeile 19 sqq.: ar & έπιδοξος ή κρίσις ή γενέσθαι, λεκτέον ώς ετοιμος εί περί των διαβολών έν τοις καθημένοις ήδη κρίνεσθαι, κών έλεγγθής τι την πόλιν άδικῶν, ἀποθνήσκειν ὑποτιμῶ. Mir scheint der imperativ ύποτιμώ nicht richtig zu sein, denn nach den worten αν έπίδοξος n xgiois 7 yereodui kann die rede nicht davon sein, was der beschuldigte oder verleumdete thut, wenn er wirklich überführt wird, da ja dann die richter ohne weiteres ihn verurtheilen wür-Dagegen wird es dem beschuldigten, wenn die xaigis bevorsteht, als bewusstsein der schuldlosigkeit angerechnet werden können, wenn er selbst sich bereitwillig erklärt seine handlungsweise vor den richtern prüfen zu lassen und, wenn er schuldig befunden werde, die strafe zu erleiden. Darum sage ich: cie groiμος εί . . . . κρίτεσθαι κῶν έλεγγθης . . . . άδικῶν, ἀποθνήσχειν υποτιμά, so dass von ώς auch υποτιμά abhängt. Für diese gedanken sprechen auch, wenn ich nicht sehr irre, die von Spengel im commentar p. 202 sq. angeführten stellen aus Aeschines und Andokides.

P. 58, zeile 15 sqq. sagt Anaximenes: ai δè περὶ τὸ πρᾶγμα (διαβολαί) γίνονται μεν όταν τις ήσυγίαν πρός τους μηδεν άδικουντας η [πρός] τους κρείττονας συμβουλεύη η είρηνην ποιείσθαι αἰογράν κτλ. Spengel will mit recht μηδέν tilgen, weil es sich hier um einen allgemeinen fall handelt, und schliesst auch das zweite προς in klammer, da es einige und zwar die besten handschriften auslassen. Ich kann aber nicht einsehen, was die worte η είρητην ποιείσθαι αίσχράν in dieser allgemeinheit, ohne angabe eines grundes, warum der friede schimpflich sei, sagen sollen. Darum tilge ich h vor είρηνην. Dann muss aber πρός vor τούς xosizzoras beibehalten werden. Anaximenes bespricht also zwei fälle, erstens wenn der redner räth angethane beleidigungen nicht zu rächen, sodann, mit gegnern, die sich im kampfe überlegen gezeigt haben, frieden zu schliessen. Wollte er drei fälle unterscheiden, 1) beleidigungen nicht zu rächen, 2) auch mächtigern gegenüber, die einen kampf provociren, sich ruhig zu verhalten, 3) mit solchen, die im kampfe die oberhand gewonnen, einen un-

1) So auch Finkh (Spengels' vorrede d. rhet. gr. I, p. XII.)

rühmlichen frieden zu schliessen, so verlangten gewiss die worte η είρηνην ποιείσθαι αίσγραν einen zusatz; wie πρός αθτούς, oder man müsste um der deutlichkeit willen die wortstellung ändern, etwa όταν τις πρός τους άδικουντας ή τους κρείττονας ήσυγίαν συμβουλεύη η είρητην ποιείσθαι αίσγράν κτλ., wobei es immer misslich wäre, die worte εἰρήνην ποιείσθαι αἰσγράν auch auf die άδιχοῦντες zu beziehen, die ja nicht ohne weiteres auch die waf fen ergriffen haben müssen, während die xorittovs ohne zusatz nicht wohl solche sein können, die im kampfe die stärkeren sind. Besser ware der sinn, wenn es hiesse: ὅταν τις ἢ ἡσυγίαν πρὸς τούς άδικουντας και κρείττονας συμβουλεύη η είρηνην ποιείσθαι αίσγράν. Das natürlichere aber bleibt doch immer, nur zwei fälle zu statuiren, ruhe gegenüber denen die durch beleidigungen einen kampf provocieren, und einen harten und darum schimpflichen frieden mit mächtigern, die im kampfe den sieg davon getragen haben. —

Noch füge ich eine stelle hinzu, um daran eine allgemeine bemerkung über des Anaximenes darstellungsweise zu knüpfen. P. 6 zeile 5 sagt der rhetor: απασαι δε αι πράξεις μετέχουσι τούτων αμφοτέρων, ώστε μηδετέραν των ύποθέσεων έχριτα λόγων απορείν. Der herausgeber will έγοντα tilgen und übersetzt die stelle so: quare fieri non potest, quin, sive hanc, sive illam sententiam defendas, argumentis et oratione abundes. Ich glaube nicht, dass dies schon hier gesagt werden kann, weil Anaximenes erst zeile 9 sqq. zeigen will, πόθεν αὐτῶν εἰς τοὺς λόγους εὐπορήσομεν. Erst will er das wesen der προτροπή und der ἀποτροπή definieren; um es kurz zu sagen, so ist jene eine παράκλησις, diese eine xώλυσις. Dann fragt sich, welches die gegenstände seien, auf die sich die παράκλησις bezieht, woraus sich ή των έναντίων κώλυσις ergiebt. Soll eine προτροπή stattfinden, so muss sie so beschaffen sein, wie die definitive besagt, αποτροπή aber hat den entgegengesetzten charakter. Kann der προτρέπων nicht beweisen, dass das, wozu er auffordert, gerecht oder gesetzlich u. s. w. ist, und der ἀποτρέπων nicht das gegentheil darthun, so haben beide keinen stoff, keinen gegenstand für ihre rede, es kann weder eine προτροπή noch ein ἀποτροπή stattfinden. Ich meine also, Anaximenes müsse erst nachweisen, worin das bestehe ών δρέγεσθαι δεί τοὺς προτρέποντας καὶ αποτρέποντας. Deutlicher aber wird wohl die stelle, wenn man statt έχοντα

liest έχοντας, nämlich τον προτρέποντα καὶ άποτρέποντα. hat Spengel p. 17 z. 13 statt διεξιόντα in den addendis διεξιόντας corrigirt, p. 19, z. 2 είσηγουμένους statt είσηγούμενου, p. 39, z. 11 συνάγοντας statt συνάγοντα, und p. 87 z. 7 die lesart der besseren handschriften αποβλέποντα verworfen und αποβλέποντας geschrieben, endlich auch p. 44 zeile 19 λύοντας statt des handschriftlichen λύοντα, dagegen z. 14 προκαταλαμβάνοντα gelassen, was der unterzeichnete auch in πουκαταλαμβάrorras umändern möchte, da plurale vorhergehen und folgen. -Die allgemeine bemerkung nun, die angeknüpft werden soll, gilt der form, deren sich Anaximenes dem zu belehrenden gegenüber bedient. Die natürlichste ist ist die anrede, also die zweite person: siehe Spengel im commentar p. 115. Vergleiche p. 6 z. 22. p. 8 z. 3, p. 9 z. 18, p. 10 z. 4 und 6, p. 12 z. 6, p. 15 z. 7, p. 16 z. 1 und 7, p. 20, 21, 23, 24 öfters und so auch an andern stellen. Diese anrede ist bisweilen in die erste person pluralis eingeschoben, wie z. b. p. 10, 12, 16, 21, 32, 33, 40 u. s. w. Diese anrede will der herausgeber einige male hergestellt haben, wo sie in den handschriften verwischt ist, wie p. 63 z. 26, p. 69 z. 17 und 23, p. 70 z. 14; der unterzeichnete ist auch zu p. 25 z. 8 und 18 für σκόπει und λάμβανε, wie es p. 13 őou heisst. Aus demselben grunde will der herausgeber auch p. 24 z. 12 mit recht σαντώ statt έαυτώ; vergleiche noch p. 29 z. 20 sq., p. 64 z. 17, p. 66 z. 21, p. 81 z. 7. In gleicher weise möchte der unterzeichnete p. 45 z. 14 sq. schreiben: δίκαιον δὲ καὶ τὸ κατὰ τοὺς νόμους σαυτῷ βοηθησαι statt αὐτῷ. Ausserdem bedient sich Anaximenes von dem zu belehrenden bald des singulars des participium, bald des plurals; dass einige stellen, in denen die handschriften den singular haben, zu emendiren waren und von dem herausgeber emendirt worden sind, ist kurz vorher bemerkt worden. So lesen wir p. 5 z. 20 ror nporpiποντα, p. 6 z. 1 τον δε αποτρέποντα, p. 15 z. 7 τον συναγορείειν έθέλοντα und z. 13 αντιλέγοντα δέ, p. 19 z. 17 τον εύλογούντα, z. 22 τω ψέγοντι, p. 23 z. 21 τω απολογουμένω, p. 24 z. 16 τον απολογούμενον, p. 25 z. 5 τον έξετάζοντα (darauf z. 13 ορα und z. 20 παραλείψεις), p. 38, z. 12 τον αντιλέγοντα u. s. w., und dagegen p. 6 z. 9 τους προτρέποντας και αποτρίποντας p. 22, z. 16 τούς κατηγορούντας (vgl. p. 23 z. 15 und p. 29 z. 9), p. 29 z. 10 rois anologovuérois u. s. w. - Was

endlich die form betrifft, deren sich Anaximenes von sich als dem lehrenden bedient, so versteht es sich von selbst, dass er die erste person sowohl des singular als auch des plural gebraucht. Bei dem letzteren ist aber wieder ein doppelter gebrauch zu unterscheiden, 1) wenn der lehrende blos von sich selbst spricht, 2) wenn er bei ausführung eines lehrsatzes, den er für den lernenden ausspricht, sich als mitbetheiligten hinstellt. Zur ersten art gehören, um nur einige beispiele zu erwähnen, p. 5 z. 11 ούτω δ' αν έτοιμότατον λέγειν περί αυτών δυνηθείημεν, p. 10 z. 8 ορισώμεθα καὶ σκοπώμεν, p. 13, z. 12 διέλθωμεν, p. 49 z. 9 und 21 δηλώσομεν, p. 52 z. 13 λέγωμεν u. s. w.; von der zweiten art sind p. 5 z. 8 γρησόμεθα, p. 6 z. 10 (vergl. p. 7 z. 13 und p. 10 z. 7) ευπορήσομεν, p. 9 z. 4 δείξομεν, p. 10 z. 17 δημηγορήσομεν, p. 11 z. 1 έρουμεν, z. 3 λέγωμεν. z. 19 συτηγορώμεν, z. 23 συμβουλεύωμεν, z. 24 έξομεν, p. 12 z. 9 συστέλλωμεν p. 13 z. 9 κατασκευάσομετ, z. 10 είσόμεθα. Doch es wäre unnütz noch mehr beispiele anzuführen. Wie aber dieser doppelte gebrauch des plural in einander hineingreift, möge nur eine stelle zeigen. So sagt Anaximenes p. 10 z. 8: πάλιν δὲ ὁρισώμεθα καὶ περὶ πόσων καὶ περὶ ποίων καὶ τίτων ἔν τε τοῖς βουλευτηρίοις και ταϊς έκκλησίαις συμβουλεύομεν άν γάρ τούτων έκαστα σαφώς έπιστώμεθα κτλ. Vgl. noch p. 12 z. 19 fig., und p. 52 z. 12 fig. Endlich diene noch eine stelle als beleg dafür, wie Anaximenes die formen der belehrung, ohne unklar zu werden, mischt und in einander verarbeitet; er sagt p. 48 z. 4 flg .: μηκύνειν δε τους λόγους βουλόμενον δεί μερίζειν τὸ πράγμα..., αν δε και έτι μακρότερον θελήσωμεν τον λόγον ποιείν, δεί πολλοίς ονόμασι περί έκάστου χρησθαι. γρη δέ καὶ . . . περὶ ὧν καθ' ἕν ἔκαστον εἴρηκας, ἀθρόα συντι-Dirac xxl.

Eisenach.

K. H. Funkhaenel.

### Zu Menander.

Mart. XIV, 187 nach Schneidewin ergiebt, dass Thais das erste stück des Menander, Glykera dessen erste liebe ist: das schöne verhältniss zwischen Glykera und Menander schilderte der Μισογύνης, eines der ältern stücke: das beweis't der name Glykera, den der dichter doch wohl nur in einem stücke gebraucht hatte.

Ernst von Leutsch.

### XX.

### Zu Anaximenes rhetorik.

Dass ich vor langer zeit mich mit dieser für das verständniss der griechischen redner unentbehrlichen schrift eingehender beschäftigt habe, zeigen die vermuthungen in der epistola critica ad G. Hermannum p. 148 ff. und Spengels erste ausgabe. Aber jetzt aus alten randbemerkungen einiges mitzutheilen veranlasst mich der aufsatz meines freundes Funkhänel. Seinen wunsch erfüll' ich, indem ich seinen beiträgen ein paar eigene verbesserungsvorschläge anreihe. Denn obgleich die fortschritte ausserordentlich sind, welche der text durch Spengels und Finckhs bemühungen gemacht hat, so ist doch die überlieferung durch fehler aller art so verunstaltet, dass noch immer sehr vieles zu verbessern übrig bleibt.

Spengels scharfer blick hat erkannt, dass die handschriften CFM die zuverlässigste grundlage bieten. Freilich sind sie sehr jung, F 1427, M 1550 geschrieben, C wohl auch nicht viel älter, und zuverlässig ist ihre überlieferung nur im verhältniss zu der willkühr der übrigen zu nennen. Dennoch bleibt auch nach der zweiten ausgabe Spengels (Rhet. graeci vol. 1. Leipzig 1853) noch manche stelle übrig, für welche nicht erkannt ist, dass das richtige oder doch die spuren des richtigen in jenen handschriften vorliegen. Dies will ich jetzt zu zeigen und dadurch die einsicht in die zuverlässigkeit dieser zeugen zu befestigen suchen.

Κ. 18, p. 43, 19 (Sp. 1844): εάν δε το πλήθος θορυρή, μή τοις κρίνουσιν, άλλὰ σαυτῷ ἐπιπληξον· τὸ μὲν γὰρ ἐκείνοις ἐπιπιμῶν ὀργήν ἐργάζεται, τὸ δε ἐαυτῷ ἐπιπλήξαι καὶ λέγειν ήμαρτηκέναι συγγνώμης ποιήσει τυχείν. δεῖ δὲ καὶ δεῖσθαι τῶν κρικόντων εὐμενῶς αὐτοὺς ἀκοῦσαι τοῦ λόγου καὶ μὴ περὶ ὧν μέλλουσι

κρύβδην τὴν ψῆφον φέρειν, ἥδη τὴν διάνοιαν φανερὰν τίθεσθαι. Der accusativ αὐτοὺς ist hier gegen den sprachgebrauch und ebenso der genitiv τοῦ λόγου. Dafür aber hat C τοὺς λόγους. Also ist zu lesen σαυτοῦ ἀκοῦσαι τοὺς λόγους. Ebenso ist auch aus CF σαυτῷ für ἐαυτῷ aufzunehmen und nach λέγειν aus CFM ἐν τῷ λέγειν einzusetzen. Wahrscheinlich ist es ferner, dass uὴ, was in allen handschriften fehlt, nicht vor περὶ, wie Spengel will, sondern vor ἥδη ausgefallen sei. Also ist die stelle so zu lesen: ἐὰν δὲ τὸ πλῆθος θυρυβῷ, μὴ τοῖς κρίνουσιν, ἀλλὰ σαυτῷ ἐπίπληξον· τὸ μὲν γὰρ ἐκείνοις ἐπιτιμᾶν ὀργὴν ἐργάζεται, τὸ δὲ σαυτῷ ἐπιπλῆξαι καὶ λέγειν ἐν τῷ λέγειν ἡμαρτηκέναι συγγνώμης ποιήσει τυχεῖν. δεῖ δὲ καὶ δεῖσθαι τῶν κρινόντων εὐμενῶς σαυτοῦ ἀκοῦσαι τοὺς λόγους καὶ περὶ ὧν μέλλουσι κρύβδην τὴν ψῆφον φέρειν μὴ ῆδη τὴν διάνοιαν φανερὰν τίθεσθαι.

Κ. 35, p. 68, 2: σροιμιαστέον οὖν καὶ περὶ τούτων πρῶτον προθεμένους τὰς προθέσεις, και τὰς διαβολὰς ἀπολύομεν ὁμοίως. οσπερ έν τοις προτρεπτικοίς. Dass das nicht richtig sei, gestehn alle. aber weder Spengels anoliovzas (1844 p. 227, 1853 p. XII), noch Halms απολύσομεν (bei Spengel p. 276) oder απολυτέον (Philol. 1, p. 580) genügen. CMF haben προθέμενοι. Daher schreibe ich φροιμιαστέον ουν και έπι τούτων, και πρώτον προθέμετοι τὰς προθέσεις την εύνοιαν παρασκευασόμεθα καὶ τὰς διαβολὰς ἀπολύσομεν όμοίως, ὥσπες ἐν τοῖς προτρεπτικοῖς. Ich habe zugleich nach p. 68, 11. 54, 14 ¿nì gesetzt, da neoì hier gar keinen sinn hat, und die erwähnung der evvota eingeschaltet, wofür p. 54, 12. 55, 8. 56, 2. 73, 1 ff. sprechen mögen. Wie häufig solche auslassungen in dieser rhetorik vorkommen, ist bekannt. - Gleich darauf folgen die schwierigen worte: ¿nì τὸ προσέγειν δε παρακαλούμεν έκ τε των άλλων των έν ταίς δημηγορίαις είρημένων καὶ έκ τοῦ θαυμαστά καὶ περιφανή φάσκειν, καὶ αὐτὸν ίσα καὶ τοὺς έγκωμιαζομένους καὶ τοὺς ψεγομένους ἀποφαίνειν πεπραγότας. Warum die früheren verbesserungsversuche nicht genügen, hat Funkhänel gezeigt. Aber auch er ist, wie ich glaube, nicht von dem richtigen gesichtspunkt ausgegangen. Es ist von der einleitung die rede, die nach kurzer aufstellung des gegenstandes, über den der redner sprechen will, erst wohlwollen gewinnen und missgunst beseitigen, dann die aufmerksamkeit der zuhörer anregen soll. Dies geschieht nach p. 54, 23 ff. und den von Spengel p. 197 ff. gesammelten stellen vorzüglich

dadurch, dass der redner um aufmerksamkeit bittet, dass er den gegenstand seiner rede als solchen bezeichnet, der die zuhörer selbst angehe, dass er verheisst höchst merkwürdige und neue dinge vorzutragen, oder andere eigenschaften angiebt, die seine rede haben werde. 54, 25: ή φάσκωσιν επιδείξειν οι λέγοντες, ώς δίκαια καὶ καλά καὶ συμφέροντα καὶ ράδια καὶ άληθη 1), έφ' α πράττειν παρακαλούσιν. Cornif. ad Herenn. 1, 7: attentos habebimus, si pollicebimur nos de rebus magnis novis inusitatis verba facturos. Offenbar hat quoxer auch in der stelle, die wir verbessern wollen, dieselbe bedeutung. Der redner soll nicht in der einleitung wunderbares vortragen, nicht in der einleitung zeigen, was der gelobte oder getadelte gethan hat, sondern nur verheissen, dass er in seiner rede über den gelobten oder getadelten wunderbares und ausserordentliches vortragen werde. Also muss der infinitiv αποφαίνειν oder vielmehr αποφαιείν von φάσχειν abhängen, θαυμαστά και περιφανή aber von πεπραγότας. ledoch was mit den worten καὶ αὐτὸν ἴσα machen? Dem zusammenhang nach erwarten wir eine angabe, dass diese ankundigung eines bedeutenden inhalts stattfinden müsse, gleichviel ob jemand gelobt oder getadelt werden solle. Vgl. p. 72, 1: vòr 8' avròr τρόπον επί των μοχθηρών πραγμάτων κακολογούντες τὰς κατηγορίας συστήσομεν. Nun haben die HSS. CFM ίσον. Daher vermuthe ich xaz' isov, wie sonst es isov, en' isov gesagt wird. Freilich weiss ich dafür jetzt nur Dio Cass. 70, 3 anzuführen: την δε τελευτην ήδίστην αυτώ κατ' ίσον υπιφ τώ μαλακωτάτω γενέσθαι, aber κατά τί; κατ' οὐδέν, κατά πάντα, κατ' όλίγον, κατὰ μικρόν sind eben so gebildete ausdrücke. So lautet dann der satz: προσέχειν δε παρακαλούμεν έκ τε των άλλων των έν ταϊς δημηγορίαις είρημένων καὶ έκ του θαυμαστά καὶ διαφανή (so CFM für περιφανή) φάσκειν κατ' ἴσον καὶ τοὺς έγκωμιαζομένους καὶ τοὺς ψεγομένους ἀποφανεῖν πεπραγότας.

Gleich darauf p. 68, 11 heisst es: μετά δὲ τὸ προοίμιον δεῖ διελόμενον τὰ ἔξω τῆς ἀρετῆς ἀγαθὰ καὶ τὰ ἐν αὐτῆ τῆ ἀρετῆς ὅντα ποιεῖν οὕτω· τὰ μὲν οὐν ἔξω τῆς ἀρετῆς εἰς εὐγένειαν καὶ ρώμην καὶ κάλλος καὶ πλοῦτον, τὴν δ' ἀρετὴν εἰς σοφίαν καὶ δικαιοσύνην καὶ ἀιδρείαν καὶ ἐπιτηδεύματα ἔνδοξα. Was soll ποι-

Die nach ἀληθη folgenden worte ἐπιθείξουσιν ἡμῖν sehen viel mehr wie ein glossem aus, als der infinitiv ἐπιθείξειν, den Bekker und Spengel eingeklammert haben.

εῖν οὖτω bedeuten የ οὖν fehlt in CFM und Spengel hat es selbst schon eingeklammert. Es ist zu lesen: μετὰ δὲ τὸ προσίμεον δεῖ διελόμενον τὰ — ἀγαθὰ — ἐπαινεῖν οὖτω, τὰ μὲν ἔξω τῆς ἀρετῆς εἰς —, so dass οὖτω den begriff des vorausgegangenen participiums διελόμενον wiederholt, wie häufig geschieht.

Im vorbeigehen bemerke ich, dass p. 69, 5 für γενεαλογεῖν δὲ ὧδε δεῖ· ἐἀν μὲν ὧσιν οἱ πρόγονοι σπουδαῖοι, πάντας ἐξ ἀρχῆς ἀναλαβόντες μέχρι πρὸς τὸν ἐγκωμιαζόμενον — ἔνδοξόν τι περιτιθέναι zu lesen ist: — ἐἀν μὲν ὧσιν οἱ πρόγονοι σπουδαῖοι πάντες, ἐξ ἀρχῆς ἀναλαβόντα — ἔνδοξόν τι παρατιθέναι. Dass πάντες nothwendig ist, zeigt zeile 7: ἐἀν δὲ οἱ πρῶτοι μὲν ὧσι σπουδαῖοι, τοὺς δὲ λοιποὺς συμβεβήκη μηδὲν ἀξιόλογον πρῶται, und z. 13 ἐἀν δὲ οἱ παλαιοὶ πρόγονοι φαῦλοι τυγχάνωσιν ὅντες, οἱ δὲ πρὸς αὐτὸν ἔνδοξοι. Sodann wird ἀναλαβόντα, Spengels frühere vermuthung, durch προφασισάμενον z. 10 gegen die spätere ἀναλαβόντας (1854 p. X) geschützt. παρατιθέναι hat Finckh gefunden (Spengels vorrede a. a. o.).

P. 71 2 ff. hatte Spengel früher: δεί δὲ καὶ εἰκάζοιτα τὰς πράξεις αύξειν ώδε, και ποι και ποιός τις νέος ούτω φιλόσοφος έγένετο, δς πρεσβύτερος γενόμενος μεγάλην αν επίδοσιν έσχεν. In den Rhetores graeci folgt er der trefflichen vermuthung Finckhs αύξειν ώδε · καίτοι όστις νέος ούτω φιλόσοφος έγένετο, πρεσβύτερος γενόμενος μεγάλην αν επίδοσιν Εσχεν. Auch diese verbesserung gründet sich darauf, dass καὶ ποῖ in CprF, καὶ ποῖος in M fehlen. Doch die folgenden worte können eben so wenig richtig sein: καὶ τοιοῦτός τις έρρωμένως τοὺς έν τοῖς γυμνασίοις ὑπομένων πόνους σφόδρα την έν τη φιλοσοφία φιλοπονίαν άγαπήσει und in CFM steht ὑπομένει. Also ist zu lesen: καίτοι ὅστις έρρωμέτως - ὑπομένει πόνους, σφόδρα - und dies schliesst sich, da auch der vorhergehende nachsatz auf die zukunft gehen muss, welcher allein eine vermuthung gelten kann, mit dem früheren so zusammen: πρεσβύτερος γενόμενος μεγάλην αν έπίδοσιν σχοίη. η · καίτοι δστις - -

Ferner sind die worte p. 71 8 ohne sinn: ὅταν δὲ καὶ τὰ περὶ τὴν ἡλικίαν τοῦ νεανίσκου διέλθωμεν, καὶ ἐπὶ τῷ τελευτῷ τοὐτου τοῦ μέρους γνώμας καὶ ἐνθυμήματα τάξωμεν, ἣ παλιλλογήσαντες συντόμως τὰ προειρημένα ἢ αὐτὸ τὸ μέρος τελευταῖον ὁρισάμενοι, πάλιν ἃ διεπράξατο ὁ ὑφ᾽ ἡμῶν ἐγκωμιαζόμενος ἀνήρ προθέμενοι τὴν δικαιοσύνην πρῶτον καὶ ὁμοιοτρόπως τοῖς προει-

οημένοις αυξήσαντες ήξομεν έπι την σοφίαν, έαν υπάργη. Bei der lobrede soll der redner der folge der lebensalter nachgehen und 1) was in der kindheit des gelobten des preises werthes sich auffinden lässt, hervorheben, dann 2) das jünglingsalter desselben feiern und 3) zu dem, was er als mann gethan hat, übergehen. In den angeführten worten spricht der verfasser von dem abschluss des zweiten theils und dem übergang zum dritten. muss mit καὶ ἐπὶ τῷ τελευτῷ der nachsatz beginnen und mit CFM τάξομεν geschrieben werden, da z. 14 ήξομεν steht, was sich im gleichen verhältniss zum satze befindet. xai auch bezieht sich auf p. 70, 11, wo vom abschluss des ersten theils die rede ist. Die darauf folgenden worte η παλιλλογήσαντες - όρισάμετοι können sich nicht als nähere bestimmung an τάξομεν anschliessen, denn erst nach den γνώμαι und ένθυμήματα folgt die παλιλλογία oder das πέρας (vgl. p. 63, 16. 64, 8), vielmehr müssen sie als übergang zu dem dritten theile angesehen und nalill, in xai nalill, verwandelt werden. hat Spengel wieder richtig mit Finckh jetzt η πέρατι τὸ μέρος τελευταίον ορισάμενοι (vgl. p. 64, 8) geschrieben, denn CFM haben η παρά τό, während in den übrigen handschriften η τὸ πρακτικόν steht, wofür Spengel früher willkürlich η αὐτὸ τό gesetzt hatte. Dann aber fehlt zu πάλιν α διεπράξατο das verbum des hauptsatzes; es ist also wohl διέξιμεν oder ein ähnliches verbum nach πάλιν oder ἀνήρ ausgefallen und das folgende durch καί anzuknüpfen. So wird das ganze lauten: ὅταν δὲ καὶ τὰ περὶ την ηλικίαν του νεανίσκου διέλθωμεν, και έπι τη τελευτή τούτου του μέρους γνώμας και ένθυμήματα τάξομεν, και παλιλλογήσαντες συντόμως τὰ προειρημένα η πέρατι τὸ μέρος τελευταίον όρισάμενοι πάλιν διέξιμεν (vgl. 78, 23) α διεπράξατο ό νω ήμων έγκωμιαζόμενος ανήφ, και προθέμενοι την δικαιοσύνην -.

Ehe ich dieses kapitel verlasse, will ich noch über die lücke sprechen, die ich p. 70, 5 nach raxtéor angenommen habe (epist. ad G. Herm. p. 150). In den lobreden sollen erst die äusseren güter, dann die geistigen vorzüge gepriesen werden. Aeussere güter sind geschlecht, stärke, schönheit, reichthum (p. 68, 14). Ueber die behandlung der abstammung werden p. 68, 20 bis 70, 5 vorschriften gegeben. Das nächste bezieht sich auf das lob der innern vorzüge, bei denen, wie wir aus dem folgen. den schliessen können, der verfasser abschnitte nach den lebens-

altern zu machen gerathen hatte. Denn wir gerathen mitten in das hinein, was über das knabenalter gesagt werden soll; vor den sittlichen eigenschaften war ohne zweifel die erziehung erwähnt, die der knabe genossen hatte: [Demosth.] 60, §. 16. Platon. Menex. p. 237 A. Hyperides epitaph. §. 8. Also darin hat Spengel (1844, p. 232) vollkommen gegen mich recht, dass τύγην verdorben ist und ψυγήν geschrieben werden muss, denn von der yerealogia kann der verfasser nicht zu stärke, schönheit. reichthum mit den worten übergehen εί τι δὲ ἔνδοξον αὐτῶ διὰ την τύγην υπηρξε, da ja das geschlecht auch gabe des glückes ist. Aber die lücke ist vor diesen worten, und ausgefallen ist 1) die anweisung, wie der redner die andern gaben des glückes ausser dem geschlecht behandeln müsse: denn wenn Spengel 1844 p. 232 meint, dass diese als aperta übergangen seien, so lässt sich nicht ohne weiteres zugeben, dass die behandlung dieser vorzüge sich so von selbst verstehe, und dann würde der verfasser nach seiner gewohnheit ehen wenigstens dies ausgesprochen haben: 2) die auseinandersetzung, dass bei dem lobe der geistigen vorzüge abschnitte nach den lebensaltern zu machen räthlich sei, 3) der anfang der vorschriften über das, was der redner von dem ersten alter, der kindheit, zu sagen habe. An das ausgelassene schlossen sich dann auch in der konstruktion die z. 6 folgenden worte τοῦτο μότον διαφυλάττοντα an.

P. 58, 15 αί δὲ περὶ τὸ πρᾶγμα (nämlich διαβολαί) γίνονται μέν, όταν τις ήσυχίαν πρός τους μηδέν άδικουντας ή πρός τους αρείττονας συμβουλεύη η είρηνην ποιείσθαι αίσχραν η παραινή πεοί τὰς θυσίας μικρά συντελείν, η τι τοιούτον είσηγηται. Mit recht streicht Spengel under. Darin bin ich mit freund Funkhaenel ganz einverstanden, aber wenn er moos, was in CM pr. F fehlt, beibehält, so kann ich ihm nicht beistimmen. Von den sieben vorwürfen für volksreden (p. 10, 16 ff.) erwähnt der verfasser den fünften, sechsten und ersten, krieg, frieden, opfer. Wie p. 10, 21 ausdrücklich η πεοί πολέμων η πεοί είρηνης als fünfter und sechster vorwurf geschieden werden, so heisst es auch p. 17, 16 γίνεσθαι μέν ουν μέλλοντα πόλεμον έκ τούτων άποτρεπτέον: ήδη δ' ένεστωτα παύειν έπιγειρούντας — λεκτέον —. Daher werden wir auch p. 58, 17 ή είρήνην ποιείσθαι αίσχράν als besonderen fall fassen müssen: wann es aber bedenklich sei, zum frieden zu rathen, ist durch aloxoar bestimmt und ausreichend bezeichnet. Dagegen werden in dem vorhergehenden für den fall, dass jemand nicht krieg zu beginnen, sondern ruhig zu bleiben anräth, zwei möglichkeiten unterschieden. Es ist bedenk lich vom kriege abzurathen, wenn er wegen erlittenen unrechts geführt werden soll, es kann aber auch bedenklich sein einen krieg, der von andern als äusserst vortheilhaft dargestellt worden ist oder der den neigungen und abneigungen des volkes in hohem grade entspricht, deshalb zu widerrathen, weil die anzugreifenden mächtiger seien, und dadurch die eitelkeit, das selbstvertraun der zuhörer zu stören. So rechtfertigt sich moos zoùs μηδεν άδιχουντας ή τους κρείττοτας vollkommen. Ich glaube aber, dass der verfasser selbst durch die drei verba finita συμβουλεύη, παραινή, είσηγήται die drei von ihm berührten fälle sorgfältig geschieden hat, und schreibe deshalb παραινή ή für ή παραινή. So: αί δὲ περί τὸ πράγμα γίνονται μέν, όταν τις ήσυγίαν πρός τους άδικοτιτας η τους κρείττονας συμβουλεύη, η είρήτην ποιείσθαι αίσχραν παραινή, ή περί τας θυσίας μικρά συντελείν ή τι τοιούτον είσηγήται. Spengels vorschlag (rhet. gr. 1 p. XII) "scrib. άδικοῖντας πρός τοὺς "gestehe ich nicht zu verstehen.

P. 10, 23 έκάστην δὲ πρόθεσιν διελώμεθα καὶ σκοπῶμεν, ἐν οἶς τρόποις ἐνδέχεται περὶ τούτων λόγφ χρήσασθαι. Spengel sagt mit recht rhet. gr. 1 p. XI ἐν οἶς τρόποις] mire hoc dictum ut plura in hoc libro pro καθ' οῦς τρόπους. Diese wunderlichkeit zu beseitigen nöthigt die lesart der handschriften CM pr F. In ihnen fehlt λόγφ. Also ist zu lesen: ἐκάστην δὲ πρόθεσιν διελώμεθα καὶ σκοπῶμεν, οἶς τρόποις περὶ τούτων ἐνδέχεται χρῆσθαι, denn so: περὶ τούτων ἐνδέχεται, haben dieselben handschriften.

P. 22, 20 ὅταν δὲ οἱ δικασταὶ τὸ κατηγορούμενον εἰδωσιν, αὐξητέον ἐστὶ τὰ ἀδικήματα καὶ τὰ τῶν ἐναντίων ἀμαρτήματα. Dass εἰδωσιν nicht richtig sein könne und was der sinn im vordersatze fordere, zeigen p. 22, 15 ff. und 24, 16 ff. Bei der klage und vertheidigung muss der sprecher zusehen, ob die strafe durch die gesetze bestimmt ist oder von der schätzung der richter abhängt, ob es ein ἀγων ἀτίμητος oder τιμητός ist (Meier att. Proc. p. 171 ff.). Spengel will deshalb τιμῶσιν für εἰδωσιν lesen. Aber diese vermuthung liegt nicht allein dem εἰδωσιν ziemlich fern, sondern ist auch sprachlich kaum richtig (vgl. Spengel selbst p. 144). Und dann erweist sich εἰδωσιν selbst als blosse

vermuthung. CDFMV pr A haben "ouger, C ore für orar. Nachdem dies öte wegen des vorhergehenden ötar zu ötar geworden war, wurde auch ioager in είδωσεν verwandelt, wie es in A als verbesserung oder variante über ioager steht. Für örar ότε spricht p. 24, 18. 20, wo diese partikeln ebenso wechseln. Sehen wir letztere stelle näher an: ότε δε οί δικασταί καθεστήκασι τιμηταί της ζημίας, όμοίως πάλιν ου φατέον, ότι ταυτα ουκ έποίnger. Vergleichen wir damit das in den handschriften CFM erhaltene ote - 10001 und erinnern uns, dass IC und K häufig verwechselt werden, so wird es wahrscheinlich, dass auch p. 22, 20 ursprünglich stand δτε δε οί δικασταί [τιμηταί καθεστή] κασιν und dann erst, als ein abschreiber von δικασταί auf das ähnliche καθεστη abgeirrt und so die silben τιμηται καθεστη ausgefallen waren, das übrig gebliebene xagır, um doch ein wort zu haben, ισασιν gelesen und das fehlende durch τὸ κατηγορούμενον ergänzt wurde. Auch in dem folgenden ist die wortstellung τὰ ἀδικήματα καὶ τὰ τῶν ἐναντίων άμαρτήματα höchst wunderbar, als gehörte των έναντίων nicht auch zu τὰ ἀδικήματα, und τοῦ έναντίου verlangte schon Spengel wegen der folgenden singulare. Aber die worte και τὰ τῶν ἐναντίων ἀμαρτήματα sind ganz zu streichen. Auch im vorhergehenden ist immer nur von ἀδικήματα die rede: denn der kläger soll immer auf der ansicht beharren, dass das, was der gegner gethan hat, ein vergehen sei, nicht ein versehen. Damit aber nicht του έναντίου nothwendig scheine wegen des folgenden ως έκων και έκ προνοίας - ηδίκησεν, vergleiche man p. 24, 19: δεικτέον ώς οὐκ ἐποίησε τὸ παράπαν. Es ist also p. 22, 20 zu schreiben ότε δε οί δικασταί τιμηταί καθεστή. κασιν, αθξητέον έστι τὰ άδικήματα, και μάλιστα μέν δεικτέον.

P. 24, 16: δεὶ δὲ τὸν ἀπολογούμενον πάντα θεωρεῖν, ἐφ' οἰς τῶν ἀδικημάτων οἶ τε νόμοι τὰς τιμωρίας ἔταξαν καὶ οἱ δικασταὶ ζημίας τιμῶσι. Was soll πάντα? Ein solcher zusatz zu τὸν ἀπολογούμενον ist ganz gegen die gewohnheit des vf. Auch hier haben CFM die spur des richtigen, wie sich auch ἔταξαν nur in ihnen erhalten hat, während die übrigen handschriften ἐπάξουσι haben. Woher dies interpolierende willkühr genommen habe, zeigt der schreibfehler ἔπαξαν in C. Für πάντα steht in CFM πᾶσι. Also ist zu lesen πρὸς πᾶσι oder ἐπὶ πᾶσι. Denn es ist das letzte, was dem vertheidiger gerathen wird. Und erst durch die-

sen zusatz wird eine verbindung mit dem vorigen hergestellt, während sonst ein καὶ kaum entbehrt werden könnte. — Auch p. 23, 10 πρὸς δὲ τούτοις καὶ ὁ τομοθέτης οὐκ ἀφῆκε τοὺς ἐξαμαρτάνουτας, ἀλλὶ ὑποδίκους ἐποίησεν, ἵνα μὴ πάντες ἐξαμαρτάνωσιν haben CFM πᾶσιν für πάντες. Und erwägt man das folgende: λέγε δὲ καὶ ὡς, εἰ τὸν τὰ τοιαῦτα ἀπολογούμενον ἀποδέξονται, πολλοὺς τοὺς ἀδικεῖν προαιρουμένους ἔξουσι, so zeigt sich, dass πάντες nicht richtig sein könne. Sonst würde dieser satz schon den gedanken enthalten, der erst in dem folgenden als besondere betrachtung dem kläger empfohlen wird. Also ist wohl πάλιν für πᾶσιν zu lesen.

Nach dem bisher dargelegten wird man den lesarten der handschriften CFM auch dann beachtung schenken müssen, wenn nicht gerade der sinn entscheidet. So wird p. 32, 5 durch μὲν, was FM nach ἐκατὸν haben, die symmetrische beziehung der satzglieder ἐκατὸν μὲν καὶ πεντήκοντα νανοῖν — ἐφορμοῦντας, τὴν δὲ πόλιν ἄπασαν — ἔχοντας passend hervorgehaben. So ist p. 44, 20 σαφῶς εἰδὸς allerdings ganz gut und richtig, aber da pr F ἀφειδῶς dafür hat, so wird wohl σάφ' εἰδὸς das ursprüngliche gewesen sein. Warum sollte man nicht p. 43, 14 αὐτοῖς mit pr. F streichen? Warum nicht p. 50, 7 κατέστην mit CFM für ἐγενόμην setzen?

Auch p. 44, 22 und 45, 1 sehe ich keinen grund die Baler, was in CFM, und διέσυρε, was in CM pr F steht, den lesarten der übrigen handschriften προδιέβαλεν und προδιέσυρε nachzusetzen. Da p. 44, 21 προκατέλαβέ μου τον λόγον vorangeht, so ist der begriff des vorher darin schon zur genüge enthalten. Eben so wenig ist προδιέσυρε an der zweiten stelle nöthig, da auch hier die beziehung auf vergangenes sich durch den zusammenhang von selbst ergiebt. Doch diese stelle bedarf anderer hülfe. Der vf. giebt an, was der redner sagen solle, dessen gründe von dem gegner im voraus durch προκατάληψις angegriffen worden sind. Mein gegner, soll er sagen, hat im voraus meine rede bekämpft, damit ihr weniger auf sie achtet oder ich sie gar nicht halte, erd δ' οίμαι δείν τους έμους λόγους παρ' έμου πυνθάνεσθαι υμάς, άλλα μη παρά τούτου, εί και ταυθ' ούτος διέσυρε λέγων, α φημί ου μιχρά σημεία είναι του μηδέν ύγιες τούτον λέγειν. In diesen worten ist 1) εί καὶ ταῦθ' οῦτος διέσυρε vollständig überflüssig, da eben dies der im vorausgehenden ausgeführte gedanke ist,

namentlich nach den worten άλλα μη παρά τούτου, 2) λέγων, ά φημί - ist ganz unpassend. Denn λέγων lässt sich entweder mit & σημί - verbinden, oder mit διέσυρε, so, dass dann & σημί einen für sich stehenden satz bildet, der ein urtheil über das vorausgegangene enthält. In dem ersten falle könnte a -- entweder auf die vorweggenommenen gründe selbst des jetzigen redners gehn, aber nicht in wie fern sie der gegner vorgetragen hat, sondern an und für sich widerlegen sie ihn, also würde der redner nicht sagen λέγων α -, sondern etwa καὶ γὰρ αὐτὰ φημί -. Oder es könnte å die art und weise bezeichnen, wie der gegner die gründe besprochen hat; aber das wäre durch die worte λέγων a — doch allzu undeutlich ausgedrückt. Verbinden wir aber λέγων (in seiner rede) mit διέσυρε, so müsste es heissen ο φημί οὐ μικρον σημείον είναι -. Vielmehr müssen die worte α φημί - λέγειν auf das gehn, was der redner nun selbst vortragen will. sagt: obgleich der gegner meine gründe im voraus angegriffen hat, so werde ich sie doch euch vortragen, die nach meiner überzeugung klar beweisen, dass der gegner unrecht hat. Daher schreibe ich: έγω δ' οίμαι δεῖν τοὺς έμοὺς λόγους παρ' έμοῦ πυνθάνεσθαι ύμας, άλλα μη παρά τούτου. ώστ' εί καὶ ταῦθ' οῦτος διέσυρε, λέξω, α φημί ου μικρά σημεία είται του μηδέν ύγιες τούτον λέγειτ. So erst passt die aus Euripides angeführte stelle: κέγρηται δε και Ευριπίδης εν Φιλοκτήτη τεγνικώς (nach den regeln der rhetorik) τούτφ τῷ είδει διὰ τοῦδε·

λέξω δ' έγώ, καν μου διαφθείρας δοκή λόγους, ύποστάς αὐτὸς ἠδικηκέναι· ἀλλ' έξ έμοῦ γὰρ τάμὰ μαθήση κλύων, ὁ δ' αὐτὸς αύτὸν έμφανιεῖ σοι λέγων.

Aber auch in diesen versen (Nauck, fragm. trag. p. 487) sind mehrere fehler. Zuerst hat man, wie es scheint, διαφθείρας δοκῆ verbunden, aber das müsste ja διαφθείραι heissen; vielmehr muss man δοκῆ ἡδικηκέναι zusammennehmen, so dass ὑποστὰς αὐτὸς, im sinne von ultro, für sich allein gesetzt ist. Der sinn ist: wenn er auch, ungerecht aus muthwilliger lust, meine rede zu nichte gemacht zu haben scheint: διαφθείρας ἡδικηκέναι ungefähr in der bedeutung von ἀδίκως διαφθείραι, so dass der hauptbegriff im participium steht und eine nähere bestimmung desselben als formeller träger des ausdrucks im verbum finitum gesetzt wird, wie das häufig geschieht. Dann sind viele versuche ge-

macht worden μαθήση zu verbessern. Das allein richtige liegt sehr nahe: τάμα μεν μάθης, vgl. Soph. Phil. 300: φέρ' ο τέχνον νῦν καὶ τὸ τῆς νήσου μάθης. Im letzten verse enthalten die worte eugaviel ooi einen prosodischen fehler und es liegen mehrere versuche vor ihn zu beseitigen. Aber sie sind nicht nur der überlieferung fern, sondern es kann auch hier weder die erwartung, dass sich der gegner in einer erst noch zu haltenden rede in seinem wesen zeigen werde, noch die aufforderung dies zu thun ausgesprochen gewesen sein. Vielmehr fordert der natürliche gegensatz den gedanken: es gehört sich, dass ihr, was mich angeht, von mir vernehmt; durch seine reden, durch die er mir und meiner rede im voraus zu schaden gesucht hat, offenbart er nur sich und seine denkungsart. Diesen gedanken erhält man durch die änderung έμφανίζει σοι. Da sich σοι eng an έμφαrίζει anschliesst, so hat der spondeus im fünften fusse kein bedenken (Leutsch metrik p. 69). Dass aber diese verse die rede einleiteten, mit welcher Odysseus der des gesandten der Troer an Philoktetes entgegentrat, hat Schöll beitr. z. gesch. d. trag. poesie I, p. 144 und trilogie p. 62 bemerkt.

So viel über die handschriften CFM., oder besser CMprf denn nur pr F verdient berücksichtigung. Philelphus lag beim abschreiben eine gute handschrift vor, er hat aber dann theils aus den andern schlechten handschriften theils aus eigener vermuthung viel geändert. Ueber prF sind wir wohl nicht überall genau unterrichtet. Doch ich füge noch meine vermuthungen über ein paar andere stellen hinzu.

P. 6, 12. τοῦτο δ' ἐστὶ τὸ γοτέας τιμᾶτ καὶ φίλους εἶ ποιεῖτ καὶ τοῖς εὐεργέταις χάριτ ἀποδιδόται. Der verfasser hat den begriff von δίκαιον bestimmt, dass es das ungeschriebene von allen anerkannte recht sei. Dafür sollen die angeführten worte beispiele geben. Dass aber die aufzählung nicht erschöpfend ist, erhellt von selbst und wird auch ausdrücklich in folgendem gesagt, ταῦτα γὰρ καὶ τὰ τούτοις ὅμοια οὐ προστάττουσιν οἱ γεγραμμέτοι τύμοι ποιεῖτ. Also muss es heissen τοιοῦτο δ' ἐστὶ τὸ —.

P. 25, 10 ff. Der verfasser giebt an, wie in dem έξεταστικόν είδος widersprüche in dem thun, reden und wollen des gegners aufzusuchen seien. In jedem dieser fälle kann der widerspruch mit dem, was zuletzt erfolgt ist, in dem früheren oder dem zukünftigen gesucht werden. Thun, reden, wollen sind also

lie hauptfälle, und jedem derselben sind wieder zwei unterreordnet. Diese werden sich daher auch am passendsten imner in einen satz zusammenschliessen. Daher scheint es mir nicht recht, dass Spengel z. 11 für gr der handschriften ei zu geschrieben hat und z. 17 für η προέλοιτ' ür schreiben will: η εί τι προέλοιτο. Auch ist es nicht nöthig z. 11 πράξει εί der handschriften CFM (πράξοι M) in πράξειεν εί, wie Spengel, oder πράξειεν αν ει wie Halm Lectt. Stob. I, p. 7 und Philol. I, p. 578 will, zu ändern. Daran war man bei der lesart der übrigen handschriften πράξει, έὰν οἱ καιροὶ veranlasst zu denken. Aber das fut. πράξει der handschriften CFM steht dem optativ mit år in der bedeutung parallel. Dagegen wird z. 10 für η τι άλλο - επραξεν wohl η είτι άλλο - επραξεν, z. 14 für η είτι είποι έναντίον vielmehr η. έτι είποι αν έναντίον (mit Halm Philol. a. a. o.) zu schreiben und z. 17 vor προέλοιτ' ar ein έτι cinzusetzen sein. Z. 13 ist είπων mit νυν zu verbinden und deshalb wohl auch z. 15 vvv vor λεγομένοις einzusetzen. So ware also der ganze satz so zu lesen: " εί τι αλλο έταντίον είς μογθηρίαν φέρον έπραξεν η έτι πράξει, εί καιροί παραπέσοιεν αὐτῷ, ἐναντίον τοῖς πρότερον ὑπ' αὐτοῦ πεπραγμένοις. ὡσαὐτως δὲ όρα καὶ εί τι εἰπών νῦν λέγει έναντίον τοῖς πρότερον αὐτῷ είρημένοις η έτι είποι αν έναντίον τοις νύν λεγομένοις η τοις πρότερον εἰρημένοις, ώσαύτως δε και εί τι προείλετο έναντίον τοις πρότερον υπ' αυτού προηρημένοις ή έτι προέλοιτ' αν καιοών παραπεσόντων.

Endlich will ich noch zu p. 61 den grund angeben, warum ich nicht mit der ansicht übereinstimmen kann, in welcher Funkhänel mit Spengel zusammengetroffen ist, dass z. 12 γὰρ zu streichen sei. Dagegen sprechen die vorausgehenden worte: τῷ αὐτῷ δὲ τρόπφ καὶ ἐάν τις ἡμᾶς δικάζεσθαί τινας λέγη διδάσκειν ἢ λόγους δικανικοὺς συγγράφειν. Nach ἡμᾶς passt ἀπόφαινε nicht. P.81, 1 hiess es τὸν αὐτὸν δὲ τρόπον, κᾶν ἡμᾶς ἐπὶ μισθῷ συνηγορεῖν λέγη τις, ὁμολογήσαντες εἰρωνευσόμεθα. So muss es auch hier heissen τὸν αὐτὸν δὲ τρόπον (mit Spengel), κᾶν τις ἡμᾶς δικάζεσθαί τινας λέγη διδάσκειν ἢ λόγους δικανικοὺς συγγράφειν, ἀποφανοῦμεν καὶ τοὺς ἄλλους ἄπαντας, καθ' ὅσον δύνανται, τοὺς φίλους ὡφελεῖν καὶ διδάσκοντας καὶ συμβουλεύοντας.

Göttingen.

Hermann Sauppe.

### XXI.

## Die gallischen mauern.

Non enim de architectura sic scribitur, uti historia and poemata . . . . . . . Vocabula ex artis propria necessitate concepta inconsueto sermone obiiciunt sensibus obscuritatem.

Vitruvius Praef. Lib. V.

H. J. Heller <sup>1</sup>) hat in seinem jahresberichte über Cäsar, Philol. XIII, p. 590 ff. meinen kleinen aufsatz zur interpretation von Cäsar B. G. VII, 23 in N. J. bd. 73, pag. 252 ff. besprochen und in funfzehn einzelnen sätzen theils meine ansicht zu widerlegen, theils die frühere vorstellung von dem baue der gallischen mauern mit einigen verbesserungen der interpretation in schutz zu nehmen gesucht.

Die streitfrage hat meiner meinung nach weniger wegen des gegenstandes an sich interesse, als violmehr weil es sich dabei um einen methodischen grundsatz der interpretation handelt, welcher nicht nur für dieses capitel sondern für mehrere stellen in den commentaren Cäsars noch nicht gewissenhaft genug festge-Dieser auf der hand liegende und in seiner allgehalten wird. meinheit ohne zweifel allgemein anerkannte grundsatz ist, dass eine in technischer sprache geschriebene oder von technischer ausdrucksweise gefärbte stelle eines schriftstellers auch auf das strengste nach dem technischen sprachgebrauche interpretirt werde, dass man sich nicht gestatte, die bedeutungen der worte in der weise, wie es der gewöhnliche sprachgebrauch häufig thut, zu verallgemeinern und zu verflachen. Nicht jede beliebige parallelstelle aus einem historiker, poeten oder redner ist geeignet, die wortbe-Man wird umgekehrt deutung für solche stellen festzustellen. in recht vielen fällen von der schärfe des technischen ausdrucks

<sup>1)</sup> Seit abfassung dieses aufsatzes sind erschienen: Caesar, de bello Gallico erklärt von Fr. Kraner. 3te aufl. und Cäsars gallischer krieg in d. j. 52 von freiherrn A. von Göler. Beide beharren bei der alten erklärung, ohne derselben neue stützen zu geben.

ausgehen können, um den allgemeinen sprachgebrauch in seinen verdeckter liegenden nüancen zu erkennen. Der technische ausdruck hat die eigenthümlichkeit, sich meistens sehr genau an das etymon anzuschliessen, so dass er aus demselben in seiner vollen präcision abgeleitet werden kann und sein verständniss im grunde gar nicht so schwierig ist, als es auf den ersten blick erscheint. Für die technische sprache des bauwesens aber haben wir an Vitruv eine so vortreffliche quelle, dass wir, wenn irgend wo, hier mit sicherheit vorschreiten können. Da ist es nun auffällig, dass in den commentaren zu unserer stelle sich ein oder zwei citate aus diesem schriftsteller hindurchschleppen, dass dagegen das ausserordentlich reiche material, welches er für eine scharfe interpretation derselben bietet, so gut wie ganz unbenutzt geblieben ist. Wir wollen dasselbe mehr auszubeuten suchen, und dürfen uns wohl um so mehr auf diese autorität berufen, da Vitruv begleiter Cäsar's in Gallien (II, 9, 15) und Afrika (VIII, 4) Ein blick auf unser kapitel zeigt, dass Cäsar sich in ihm wie an einigen anderen stellen, die sprache seines architekten aneignet; und zwar nicht bloss im gebrauche einzelner worte. sondern selbst in der form der darstellung, so dass wir auch für die grammatische construction den massstab nicht weniger in Vitruy als in seinen eigenen schriften suchen dürfen.

Wenn ich nun nach diesen voraussetzungen die einwürfe Hellers prüfe, so kann ich nichts finden, was entweder die alte erklärung besser begründe oder die meinige erschüttere. - Ein paar seiner einwürfe muss ich vorab einfach durch die bemerkung beseitigen, dass er sich keine ganz klare vorstellung von meiner construktion der mauern gemacht zu haben scheint. Denn dass die balken (7) "zwei fuss breit und zwei fuss dick" gewesen wären, habe ich weder gesagt, noch folgt es aus irgend einer bedingung meiner construktion. "Viereckig behauen" waren sie allerdings, aber in jeder beliebigen dicke, nur dass für jede reihe unter sich gleiche balken ausgesucht oder zurecht gehauen werden mussten. - Noch anffälliger ist es, dass Heller (11) der meinung sein konnte, dass auch bei meiner bauart eine "kantenungränzung" stattgefunden babe, da ich gerade dagegen auf das nachdrücklichste mich erkläre, p. 259. - Unrichtig ist auch die vollständige gleichstellung meiner bauart mit den "fachholzhäusern unsrer provinzialstädte", worauf ich später eingehen werde. -

Auch meine anmerkung p. 254 zu b. civ. II, 9 scheint missverstanden zu sein; directo transversus heisst: rechtwinklich quer übergelegt.

Was die bedeutung der einzelnen besonders wichtigen worte betrifft, so ist Hellers behauptung, dass directus "immer winkelrecht" bedeute, jedenfalls falsch. Ich glaube a. o. aus Vitruy bewiesen zu haben, dass es "gerichtet" und zwar nach schnur, wage, richtscheit, loth, oder winkel bedeute. Die ganz abstracte bedeutung des wortes erhellt aus I, 1, 4 Geometria euthygrammi et circini tradit usum, e quo maxime facilius aedeficiorum in areis expediuntur descriptiones, normarumque et librationum et linearum directiones. So werden VII, 3 die directiones der tünche eines zimmers gebildet, indem longitudines ad regulam et lineam, altitudines ad perpendiculum, anguli ad normam respondentes exiguntur (exigere ad regulam cet, wechselt öfter bei Vitruv mit dirigere): das. arenam dirigere: dazu III, 4, 5 stylobota ad libellam dirigetur. Aus diesen beispielen geht hervor, dass auch gesagt werden kann trabs ad lineam directa. Trabs directa ware also ein nach der schnur behauener balken, trabes directae mehrere der art. Aber trabes directae kann auch bedeuten: in ihrem verhältnisse zu einander "gerichtete", hier (wegen in solo collocantur) wagerecht neben oder hinter einander gelegte balken. Dieses hintereinanliegen könnte zugleich ein ad lineam gerichtetes sein; jedoch ist dies nicht nothwendig (wie Heller mir einwirft) sondern sie können ebensowohl in einer polygonischen figur so hintereinander liegen, dass ihre oberen flächen ad libellam gerichtet sind. Diese anschauung ergiebt sich in unserer stelle durch die vorstellung einer stadtmauer von selbst. Wenn mehrere solcher balkenreihen aber mit gleichgemessenen zwischenlagen übereinander liegen, so müssen auch die unteren flächen wagerecht gemacht sein. Eine riegelverbindung (revinciuntur) einer vorderen, in der front liegenden reihe mit einer hinteren, innerhalb des bauwerks verdeckt liegenden setzt dann auch ein wagerechtes verhältniss dieser beiden parallelreihen voraus. So sind die balken nach allen seiten hin directae, sowohl ihrer art als auch ihrer lage nach. Für den techniker umfasst der ausdruck in solcher verbindung selbstverständlich beide beziehungen; und ein gewisses steigen oder fallen des terrains, dem die lage der mauer in grösseren strecken zu folgen hat, ist dabei nicht ausgeschlossen. Ein schlagender beweis für die "richtung" d. i. das richten eines solchen streifens. wie ihn unsere balkenlagen bilden, bietet Vitr. 11, 8, 4 Isodomum dicitur, cum omnia choria (die steinschichten im quaderbau) aegua crassitudine fuerint structa; Pseudisodomum cum impares et ingequales ordines choriorum diriguntur. In welcher stelle wir denn zugleich das wort ordo als terminus technicus für eine regelmässige "schicht" in der mauer belegt haben, während unsre gegner, wenn auch §. 3 gleichfalls eine schicht, doch in §. 5 die regelmässige abwechselung der stein- und holzquadern in je einer schicht darunter verstehen müssen. Für diese coria ist dirigere so solenn, dass VII, 3 die coria operis tectorii (die übereinanderliegenden schichten des verputzes) geradezu directiones arenati. directura ex arenato, e marmoreo grano directiones genannt werden. So bezeichnet also trabes directae die (zu einer schicht) gleichmässig behauenen und wagerecht an einander gelegten balken. Diese besondere beziehung des directae ergibt sich jedoch erst aus den übrigen bestimmungen; trabes directae allein ist noch Daher auch wohl das asyndeton directae perpetuae. Eine bestätigung für die richtigkeit unserer vorstellung von solchen streifen oder schichten finden wir in den worten rectis lineis nach der verbindung, in welcher sie stehen. Wenn Heller meint. dass diese worte "auch von der quincunxförmigen anordnung gesagt werden können," so beweisst er diess durch das citat aus Cicero "ordines arborum in quincuncem directos nicht nur nicht, sondern widerlegt damit auch seine eigene ansicht über die bedeutung von directus. Obenein zeigt nun b. gall. VII, 73, dass Casar selbst für die quincunxförmige ordnung gerade die entge. gengesetzten worte gebraucht: Ante quos obliquis ordinibus in quincuncem 1) dispositis scrobes fodiebantur. Auch gebraucht Cäsar wohl richtiger dispositis statt des weniger technischen directus des Cicero. Wer die bedeutung von directus in Vitruv noch weiter verfolgen will, sehe z. b. l, 6, 1 and 8, wo von der richtung der strassen im verhältniss zur richtung der winde die rede

<sup>1)</sup> Diese stelle ist um so schlagender, da in derselben das obliquis ordinibus gerade im gegensatze zu den quini ordines steht, welche durch die fossae perpetuae gebildet werden. Sie bietet ausser fossae perpetuae noch revincti zum vergleich mit unserm capitel; allein da ihr sicheres verständniss vielleicht noch schwieriger ist, weil es sich um ungewöhnliche sachen handelt, so mache ich von ihr keinen weiteren gebrauch, sie wird vielmehr erst durch die entscheidung über unser stelle licht erhalten.

ist; I, 5 uti portarum itinera non sint directa sed scaeva, d. b. nicht in einer linie mit dem eingange, VII, 2 ut coagmentorum (pavimenti) compositio planam habeat inter se directionem, V, 7, 1 und viele andere stellen.

Perpetuae. Heller's erklärung wäre nach dem gewöhnlichen sprachgebrauche möglich. Allein schon seine beweisstelle ist sehr unglücklich gewählt. B. civ. I, 21 heisst es milites disponil non certis spatiis intermissis, sed perpetuis vigiliis stationibusque, ut contingant inter se. Die hervorgehobenen worte dienen offenbar zur erklärung von perpetuis - und in unserer stelle soll Casar von trabes perpetuae gerade das gegentheil sagen: paribus intermissae spatiis - ut idem illud intervallum servetur neque inter se contingant! Ausserdem zeigt dieses citat recht die misslichkeit soleher parallelen, wenn man den charakter des sprachgebrauchs ausser acht lässt. Heller's beweis aus jener stelle, dass die balken ohne unterbrechung, ohne an irgend einer stelle zu cessiren, jedoch mit regelmässigen zwischenräumen, gelegt sein, ist genau derselbe, als wenn man aus dem deutschen ausdrucke "eine kette von vorposten" den schluss ziehen wollte, dass die gelenke einer kette sich nicht berührten, sondern durch zwischenräume getrennt sein könnten, weil ja "die wachen einander nicht mit den schultern und armen berührten." Ein technischer ausdruck lässt sich nicht aus einer übertragung definiren. Uebereinstimmend mit unserer ansicht ist b. civ. III, 44 perpetuas munitiones, perductas ex castellis in proxima castella; wo die perpetuitas sich auch nicht auf die erstreckung der einzelnen munitio von einem castellum zum andern (der gewöhnlichen ansicht über unsere stelle entsprechend) sondern auf die ununterbrochene aueinanderreihung der munitiones hezieht. - Eine vortreffliche parallele bietet Vitruv. V, 4, 5 Aditus (theatrorum) complures et spatiosos oportet disponere, nec conjunctos superiores inferioribus, sed ex omnibus locis perpetuos et directos sine inversuris faciendos, uti cum populus dimittatur de spectaculis ne comprimatur sed habeat ex omnibus locis exitus separatos sine impeditione ("ununterbrochen und gerade" Lorentzen. Ich glaube, dass in der verbindung dieser ausdrücke zugleich liegt: in gleicher dimension gerade durchgehend). Da haben wir sogar beide worte zusammen und meine gegner sind vielleicht erfreut über die bestätigung, welche sie für ihre ansicht daraus entnehmen zu können glauben, da ja offenbar gänge bezeichnet werden, welche "gerade" oder auch "rechtwinklich" "durch die ganze dicke der mauer" des theaters hindurchgehen. Allein so leicht ist mit technischen ausdrücken nicht fertig zu werden, welche, so concret sie oft sind, doch in andern fällen wieder so abstract sind, dass die modificationen, welche die beziehungen eines einzelnen falles ihnen geben, nicht als absolute merkmale ihres begriffes angesehen werden dürfen. So sehr häufig Vitruv das wort perpetuus von der crassitudo der mauer gebraucht, so finden wir doch V, 2, 6 auch columnae altitudinibus perpetuae, V, 2, 10 unum culmen perpetuae basilicae "die eine firste in der ganzen länge der Basilika" und III, 3, 5 trabes perpetuae in folgender verbindung: In araeostylis autem nec lapideis nec marmoreis epistyliis uti datur. sed imponendae de materia trabes perpetuae "man muss von bauholz fortlaufende balken darüber legen" nach Lorentzen. Diese stelle aber ist für unsere frage um so mehr von unumstösslicher entscheidung, da uns Cäsar selbst nicht im dunkeln lässt, in welcher der drei möglichen beziehungen er das wort gebrauchen will, indem er in longitudinem hinzusetzt. Denn dass perpetuae in longitudinem zu verbinden sei, wird mir Heller zugestehen, da perpetuus in dieser bedeutung, wie ich es a. o. p. 257 übersetzt habe "fortlaufend an einanderliegend" doch gewiss ein "adjectivum ist, das eine raumerstreckung bezeichnet." Nur die verallgemeinerung des begriffes im gewöhnlichen sprachgebrauche konnte Heller irre führen, dies zu leugnen.

Was die andere grammatische frage betrifft, ob nämlich trabes quadragenos pedes sich verbinden lasse, so muss ich der negativen behauptung Heller's gegenüber meine auf eine grammatische begründung gestützte bejahung so lange aufrecht erhalten, als bis deren unzulässigkeit nachgewiesen ist. Diese gewissermaassen elliptische attributivconstruction wird dadurch gestützt, dass, wie in den angeführten stellen dies quindecim supplicatio und triginta dies obsidio diese substantiven den begriff der zeitdauer involviren, so in trabs an und für sich der begriff einer räumlichen erstreckung gegeben ist. Frühere grammatiker, welche schnell mit einer ellipse bei der hand waren, würden gesagt haben: scilicet patens. Aus Cäsar kann ich jetzt noch als beleg hinzufügen b. g. IV, 34 secutae sunt continuos dies tempestates, da eine adverbiale verbindung von continuos dies sequi mir dem

hegriffe des verbums zu widerstreiten scheint. Ein einwurf, welcher gemacht werden könnte, dass in den angeführten beispielen jener attributive accusativ regelmässig vor dem substantive stehe, erledigt sich dadurch, dass das adjectivische attribut perpetuis die nachstellung veranlasste 2). Mir ist in Vitruv kein entsprechendes beispiel aufgestossen. Wenn aber meine a. a. o. gegebene grammatische argumentation als an und für sich richtig anerkannt werden sollte, so werden wir gerade für den usus der technischen sprache eine grössere freiheit annehmen dürfen. Bietet doch die technische sprache des Vitruv überhaupt so viele usuelle anomalien, welche der classischen sprache seiner eigenen zeit fremd sind. Diejenigen aber, welche quadragenos plerumque pedes mit introrsus revincta verbinden, mögen dann auch eine sprachlich bestimmt ausgedrückte sache nicht in der schwebe lassen und zugestehen, dass danach meistens vierzig fuss lang nach innen ein binderiegel neben den andern gelegt wäre, zuweilen aber nur auf dreissig oder zwanzig fuss länge. Bei den krummen balken Hellers wird das seine schwierigkeiten gehabt haben. nen verständigen zweck solcher von vorn nach hinten auf vierzig fuss sich erstreckenden riegelverbindung wird man bei den mit dem "massengewicht" des schuttes so schon festumschlossenen (vestire) balken schwer erkennen. Der alsdann wegen seiner übermässigen genauigkeit etwas wunderbare zusatz plerumque liesse sich vielleicht noch dadurch leichter erklären, dass man ihn nicht auf die verbindungen in einer mauern bezöge, sondern, da Cäsar ja die mauern der Gallier überhaupt beschreibt, auf die gewöhnliche dicke derselben. Aber höchst auffällig ist es immer, dass Cäsar diese dicke der mauer bei der inneren querriegelver-

<sup>2)</sup> Ich bin geneigt diese construction auch auf b. gall. I, 8 a lacu Lemanno, qui in flumen Rhodanum influit, ad montem Iuram, qui fines Sequanorum ab Helvetiis dividit, millia passuum decem novem murum in altitudinem pedum sedecim fossamque perducit anzuwenden, da die raumerstreckung durch a lacu Lemanno ad montem Iuram (namentlich mit den definirenden relativsätzen nach der recipirten interpretation) sehon so bestimmt zu perducit hinzugesetzt ist, dass man das masss der erstreckung auch noch mit dem verbam zu verbinden einige schwierigkeit empfindet. Jedoch wird man in dieser stelle damit auskommea können, dass man hinter novem ein komma setzt und die worte millia passuum decem novem als eine appositive bestimmung zu a lacu Lemanno ad montem Iuram betrachtet, wie es Kraner b. civ. III, 66, gethan hat: Item ab angulo castrorum sinistro munitionem ad flumen perduzerat, circiter passus CCCC. Und so würden diese stellen mehr des beweises für eine solche construction bedürfen, als ihn liefern.

bindung erwähnen soll, so dass man einen so wichtigen punkt erst aus einem nebenumstande schliessen muss, während doch wohl, wenn die gewöhnliche erklärung richtig wäre, nichts natürlicher war, als ihn an die länge der balken anzuknüpfen.

Zur worterklärung im einzelnen bietet Vitruv ferner auch für das neque inter se contingant eine parallele IV, 7, 4. "Ueber die säulen lege man die aus zwei zimmerstücken gekoppelten hauptbalken; . . . sie müssen mit querriegeln und klammern aneinandergekoppelt - (die hannoverschen zimmerleute sagen "verdollt" oder "verbolzt") - sein, dass sie in ihrer zusammenfügung einen freien zwischenraum von zwei zoll behalten," cum enim inter se tangunt et non spiramentum et perstatus venti recipi unt, concalefaciuntur et celeriter putrescunt. Hieraus erhellt, dass trabes inter se non tangunt auch eine kantenberührung ausschliesst. Wenn sich nun Lahmeier auf das contingere steift und sagt, es bedeute "völlig, von allen seiten berühren", neque inter se continqunt sie berühren sich nicht völlig, er qo mit den kanten, so hat, abgeschen von der unrichtigkeit dieser erklärung überhaupt 3), schon Kraner selbst hemerkt, dass wenigstens in unserer stelle an ein berühren "von allen seiten" nicht zu denken ist, sondern nur an ein der stelle des Vitruv vollständig entsprechendes berühren der oberen flächen der untersten und der unteren flächen der zweiten balkenreihe, welches dann eben negirt wird.

Vestire habe ich in Vitruv nicht gefunden, vermuthlich weil ein schuttanwurf dieser art in der römischen baukunst nicht üblich war. Da meine gegner dieses wort in der von ihnen supponirten bedeutung auch nicht belegen können, so müssen wir zugestehen, dass sich bis jetzt überhaupt aus dem usus kein beweis führen lässt. Das wort kann erst aus derjenigen vorstellung von der mauerconstruction, welche wir aus den übrigen worten gewinnen, gedeutet werden. Und da kann man es immerhin als eine probe der interpretation ansehen, ob ein solches wort aus derselben seine deutliche erklärung findet. Das ist bei meiner construction offenbar der fall. Und dass das wort für die "bekleidung" einer wand üblich war, beweist wenigstens Cicero Verr. 11, 4, 55 iis autem tabulis interiores templi parietes vestiebantur, eine stelle, welche ohne rhetorischen oder poetischen schmuck sich

<sup>3)</sup> S. beispielshalber b. g. VII, 24. b., civ. III,, 63 wo ein zusammenstossen im winkel mit dem worte bezeichnet wird.

wenn nicht etwa geradezu an den technischen doch jedenfalls gewöhnlichen ausdruck hält. Dagegen ist die bisherige erklärung dieses wortes, auch bei der modification welche Heller der sache gibt, eine sehr gesuchte. Denn mögen die balken im innern der schuttmasse behauen oder unbehauen sein, so ist bei der füllung doch immer nicht das das wesentliche, dass der schutt sich um die einzelnen balken eng herumlege, sondern dass die füllung der zwischenräume eine feste werde, welche kein ausweichen eines balkens gestatte. Dass die balken bei einer solchen festen füllung ringsum mit schutt umschlossen werden, ist eine selbstverständliche folge der festen füllung, und so steht diese art der interpretation der Lahmeierschen von neque inter se contingant gleich, indem in beiden dasjenige, worauf es ankommt, nicht gesagt sondern supplirt wird. Und da ist es wohl gestattet zu fragen, warum Cäsar denn nicht wie VII, 73, wo stipites in gruben befestigt werden, gesagt hat intervalla trabium aggere "exculcantur," oder auch intervalla grandibus in fronte saxis, reliqua pars ag gere effarcitur! cf. VII, 73, 7. - Damit die bekleidung der balken aber eine solche werde, dass sie dieselben in ihren bestimmten intervallen festhalte, muss Heller dem multo (aggere vestiuntur) eine prägnanz geben, welche uns gleichwohl unbefriedigt lässt, da wir doch wohl quam plurimo oder ähnliches erwarten würden. Wenn Heller (ähnlich wie Lahmeier) sagt, vestire stehe hier "in seiner ganz eigentlichen bedeutung" so kann das unmöglich wörtlich gemeint sein, da jedenfalls eine übertragung des begriffes vestis zu grunde liegt. Will man diese übertragung als solche "ganz eigentlich" festhalten, nun so lasse man das bild auch nicht trotzdem fallen, und es wird dann offen bar nichts anderes herauskommen, als balken, welche ringsum mit einer starken tünche umkleidet sind, und da die balken zwei fuss auseinanderliegen, so kann dieselbe schon multo aggere gemacht sein, ohne dass die füllung der zwischenräume eine nothwendige folge davon ist. Jedoch ist, wie gesagt, von diesem worte aus keine entscheidung zu gewinnen.

Einen der bedeutendsten meiner einwürfe gegen die frühere erklärung, dass nämlich effarcire nicht von den quadern, welche zwischen die balkenköpfe gelegt werden sollen, verstanden werden könne, — um so weniger, da bei dem baue gewiss der stein eher gelegt wurde, als der folgende balken, — und dass solche

steine von bestimmter maasse hier nicht wohl grandia saxa genannt werden könnten, hat Heller unberührt gelassen.

In betreff eines anderen terminus technicus benutze ich diese gelegenheit, um einen eigenen früheren irrthum zu berichtigen. Ich habe nämlich a. a. o. p. 258 angenommen, dass Cäsar mit His (trabibus) collocatis et coagmentatis auf die worte trabes in solo collocantur und revinciuntur introrsus zurückgreife, und dass demnach mit coagmentatis wiederum die riegelverbindung der parallelbalken bezeichnet sei. Dieser fehler beruht auf einer falschen explication von Vitruv II, 9, indem ich dort die zwei arten der holzverbindungen so deutete, dass commissura die längenverbindung und coagmentatio die querverbindung (durch band und riegel) sei. Lorentzen übersetzt "verbindungen und zusammenfügungen." Ich weiss nicht, ob er im technischen gebrauche dieser beiden deutschen worte einen unterschied statuirt 4). Eine zahlreiche reihe von stellen des Vitruv beweisen, dass coagmentare — ganz entsprechend dem etymon agmen — die längenverbindung 5) bezeich-

4) So weit mir der technische sprachgebrauch bekannt ist, heisst "zusammenfügen oder - fugen" die verbindung durch "falz und nuth", der ausdruck "verbindung" aber ist ein allgemeiner, welcher also nicht eine besondere art bezeichnen kann. Die meisten leser werden also in "verbindungen und zusammenfügungen" eine tautologie finden, oder sich wenigstens den unterschied nicht zu erklären wissen. Dieses beispiel rechtfertigt wohl den wunsch, dass Lorentzen seiner ausgabe und übersetzung des Vitruv ein vollständiges glossar beifügen und in demselben den deutschen ausdruck nicht nur der technischen sprache möglichst entsprechend entnehmen sondern auch für laien erklären möge. Wünschenswerth wäre es auch, wenn die grosse mannigfaltigkeit der provinzialismen im technischen ausdrucke berücksichtigt wurde, wofür ich schon oben ein beispiel in "verdollen oder verbolzen" gegeben habe. Sehr bedenklich ist es, wenn man die verschiedenartigkeit der synonymen ausdrücke des Vitruv etwa durch eine selbstgemachte abwechselung des ausdrucks wiedergeben wollte. Nach dem hiesigen sprachgebrauche würde commissura et coagmentatio des holzwerks zu übersetzen sein "die verkanntung (oder verriegelung oder verzapfung) und der vorstoss."

5) Commissura ist demnach die verbindung im winkel. Caes. b. g. VII, 72. Für coagmentatio s. Vitr. VIII, 7 coagmenta tubulorum; tubulus coagmentatus bei wasserleitungen. Auch Cicero Tusc. 1, 29 beachtet die technische bedeutung des wortes in der verbindung nihil coagmentatum. Wenn Klotz coagmentatum übersetzt, mit leim verbunden", so scheint das auf einer verwechselung mit conglutinare oder coagulare zu beruhen. Es versteht sich von selbst, dass es bei der übersetzung solcher übertragungen erlaubt ist, für einen anstössigen ausdruck einen anderen aus der technischen sprache entlehnten zu substituiren, dessen übertragung der deutschen sprache ebenso geläufig ist, wie jener der lateinischen. So wird z. b. niemand selbst Cic. de Fin. III, 22 nihil in operibus manu factis tam com-

net, wenigstens im steinbau; und da dasselbe wort von der holzverbindung vorkömmt, so werden wir für diese dieselbe bedeutung Im achten capitel des zweiten buches werden annehmen müssen. ganz regelmässig bei dem stein- insbesondere quader- und backsteinbau die cubilia und coagmenta der steine unterschieden . indem mit cubilia diejenigen verbindungen der steine bezeichnet werden, welche als horizontale, mit coagmenta diejenigen, welche als verticale fugenstriche auf der frontsläche erscheinen, die "lagerfugen" und die "stossfugen." Die coagmenta bezeichnen also diejenigen fugen, in welchen die steine der länge nach zusammengelegt verbunden sind. Dem entsprechend wird für coagmentare regelmässig coagmentis alligare gebruucht, während für eine verbindung von vorn nach innen religare - (entsprechend unserm revincire, welches mir in Vitruy nicht aufgestossen ist) -So heisst es II, 8, 4 Graeci latericia struentes alligant eorum alternis choriis coagmenta d. h. sie legen die backsteine so, dass die "stossfugen" in der je einen reihe über die mitte der steine in der je andern zu liegen kommen, wie es IV, 4, 4 heisst media cogomenta medii lavides continentes. In diesen beiden stellen haben wir ausserdem für zwei ausdrücke unseres capitels belege; erstens neque inter se contingant trabes, sed paribus intermissae spatiis, singulae singulis saxis interiectis arte contineantur . indem dieses continere bei Vitruv gerade von dem festen schluss der choria auf einander gebraucht wird. Zweitens bietet alternis choriis in II, 8, 4 die analogie für unser alternis trabibus ac saxis. Dass aber bei alternis trabibus ac saxis der wechsel von reinen holz- und steinschichten gedacht ist, geht auch aus dem zusatze quae suos ordines servant hervor. - Wenn

positum tamque compactum et coagmentatum übersetzen wollen: "nichts so zusammengesetztes, so verbolztes und vorgestossenes;" aber man wird daraus doch die differenzen der sinnlichen grundbedeutungen jener worte erkennen, welche Cicero zu solchen häufungen befähigten, ohne seinen lesern tautologisch zu erscheinen, und man wird sich nicht vergeblich abmühen, synonymische unterschiede in den übertragungen selbst aufzufinden. Wir dürfen es wohl als einen eigenhümlichen charakterzug der praktischen Römer anschen, dass sie mit vorliebe eine menge von übertragungen aus der technischen sprache namentlich der architektur entnehmen, welche unserm geschmacke etwas anslössig sind. Da eine solche neigung aber eine geläufigere bekanntschaft mit der technischen sprache voraussetzt, so müssen wir da, wo sie im eigentlichen sinne angewendet ist, um so strenger auf eine präcise interpretation halten.

nun nach dem vorhin gesagten His collocatis et coagmentatis zu übersetzen ist: nachdem diese gelegt und vorgestossen oder aneinandergestossen d. h. der länge nach verbunden sind, — so ist mit diesem einen worte die ganze bisherige erklärung vollständig über den haufen geworfen und die grundanschauung der meinigen sicher gestellt.

Ich berufe mich jedoch nicht auf dieses oder irgend ein anderes einzelne wort; denn in einem einzelnen falle wäre ein missbrauch möglich. Wenn ich aber eine ganze reihe von wörtern, und gerade diejenigen auf welche es in der beschreibung besonders ankommt, - directae, perpetuae, effarciuntur, coagmentatis, ordo, auch inter se contingant, contineantur, alternis trabibus ac saxis -- als theils präcis definirte termini technici, theils in einem bestimmten sinne in der technischen sprache gebraucht nachweise, und wenn die bedeutungen aller dieser worte eine auf das deutlichste und ungezwungenste in sich übereinstimmende beschreibung liefern, wenn dann auch eine andere reihe von wörtern, welche bei der gewöhnlichen erklärung in suspenso bleiben - wie introrsus revinciuntur, plerumque, grandibus, multo, vestiuntur in diesem zusammenhange zu ihrem ganz einfachen natürlichen rechte kommen, so dürfte darin doch wohl ein schlagender beweis für die richtigkeit meiner interpretation zu finden sein.

Trotzdem verkenne ich nicht die anstösse meiner interpretation. Der erste ist die etwas gekünstelte application des terminus frons (vorderwand) wie ich sie a. a. o. p. 262 habe Cäsar machen lassen. Aber ich glaube, dass die menge und sicherheit der übrigen beweise uns zwingt, entweder eine solche künstliche application zuzugestehen oder zu einem anderen heilmittel zu greifen, nämlich dem, dass wir in fronte für ein glossem erklären welches ein alter grammaticus 6), der die übliche anschauung von der construction der mauern hatte, an den rand geschrieben hat, um den bei dieser auffassung entstehenden widerspruch zwischen trabes multo aggere vestiuntur und intervalla grandibus saxis effarciuntur zu beseitigen. Auch die auffällige stellung des in fronte scheint eine marginalglosse zu verrathen; denn wenn jene meinung die des Cäsar gewesen wäre, so würden wir doch wohl folgende verbindung erwarten: hae revinciuntur introrsus et multo

<sup>6)</sup> Nipperdey, Quaest. Caes. p. 45. Kraner, Observ. p. 2.

aggere vestiuntur, in fronte autem ea intervalla quae diximus grandibus saxis effarciuntur. Meine interpretation ist übrigens unabhängig von der annahme oder ablehnung dieser glosse. - Einen zweiten anstoss erregt der etwas ungeschickte gang der ganzen beschreibung. Denn indem derselbe so angelegt ist, als solle das werk successiv vor unsern augen entstehen, greift er mehrfach durch angaben vor, welche für den vollendeten bau geltung haben, und sieht sich deshalb genöthigt, den verlorenen und etwas verwirrten faden zweimal wieder aufzunehmen in ea autem quae diximus intervalla und His collocatis. Allein einmal sind eben diese zurückgreifenden worte selbst ein beweis für die unsicherheit des ganges: alsdann darf ich, gestützt auf die menge und sicherheit meiner beweise, wohl die frage stellen, ob diese schwäche der darstellung nicht mehr dem schriftsteller als dem interpre. ten zur last zu legen ist? Ich bin nicht der meinung, dass damit dem ruhme Cäsars als schriftsteller eintrag gethan werde: denn der beste stilist wird, wenn er als laie es versucht einen gegenstand in technischer sprache zu beschreiben, in diese oder jene ungeschicklichkeit verfallen, da die starrheit des sprachmaterials ihm ungewohnte fesseln anlegt. Nun gibt es aber für diese inconcinnität der darstellung eine wohlmotivirte entschuldigung und sogar einen beweis in Cäsars worten selbst.

Als motivirende entschuldigung füge ich dem a. a. o. p. 262 gesagten noch hinzu, dass das vestire und grandibus saxis effarcire sogleich mit der ersten grundlegung seinen anfang nahm, indem, sobald die unterste parallelreihe der balken auf dem boden lag, sofort an die hintere seite in gleicher höhe schutt angefahren wurde, um das fernere binaufschaffen der baumaterialien zu erleichtern; dass namentlich die grandia saxa sogleich in die balkenschicht hineingestellt waren, damit man nicht genöthigt war, sie über einen höheren rand hinüberzuschaffen, ebenso wie die fartura der steinmauern auch schichtweis mit eingeschüttet oder eingemauert wird. So wuchsen die balkenstreifen mit ihrer verriegelung, die fartura und der schuttbewurf von anfang an gleichmässig fort, und die jedesmal auf eine balkenschicht folgende steinreihe wurde erst aufgelegt, wenn die grandia saxa schon in dem intervalle der balken staken. Darum ist es ganz richtig. dass Casar die innere füllung gleich an die intervalle der balken anknüpft, welche ihr ja ausserdem auch den halt gab; die kleineren lücken dieser fartura wurden dann von selbst durch den schutt gefüllt, da zwischen den hinteren balken wohl nur einzelne stützen standen. So gehörten die innere vinctura, die fartura und der agger als die gesammte innere structur der mauer zusammen. Cäsar absolvirt diese stücke gleich bei der ersten erwähnung für den ganzen bau und wendet sich dann mit His collocatis zu der beschreibung der frontansicht. Denn das his bezieht sich allerdings auf die balken, aber doch auf die balken in verbindung mit den im vorhergehenden erwähnten verhältnissen und zuthaten. Durch diese dem schriftsteller unter der hand entstehende disposition wird der angelegte faden unterbrochen.

Der beweis aber dafür, dass Cäsar mit den ersten worten schon in dem gedanken vorgreift, ist aus den worten alius insuper ordo additur, ut idem illud intervallum servetur zu entnehmen. Aus dem singular intervallum geht hervor, dass jeder ordo nur ein intervallum hatte, wie es bei meiner construction der fall ist. Bei der construction meiner gegner müsste es heissen ut eadem illa intervalla (sc. trabium, nicht ordinis) serventur. Da nun Cäsar vorher den plural gebraucht paribus intervallis, ea autem quae diximus intervalla, so geht daraus hervor, dass er damit die intervalle, welche die übereinanderliegenden parallelbalkenreihen für die dicke der mauer bilden, im sinne hat. Dieser plural aber scheint es besonders zu sein, welcher bei der lektüre des capitels gleich von vorn herein eine falsche vorstellung erweckt hat, namentlich da er durch das in solo collocantur unterstützt wird. Der zusatz in solo entspringt allerdings aus der tendenz, die mauer von unten auf zu beschreiben, aber zugleich gibt er für das ganze werk die notiz, dass es keine steinfundamente hatte, sondern dass von den beiden schichten die holzschicht zu unterst lag. Uebrigens kann ich mir auch die erklärung des plurals gefallen lassen, dass er gesetzt sei, um die intervalle der je zwei gegeneinander über liegenden balken in der einen parallelschicht zu bezeichnen, so dass von balken zu balken je ein intervallum, dieser art also mehrere, in dem ordo als einheit gefasst aber nur ein intervallum war. - Nun befreit die gewöhnliche erklärung den schriftsteller auch nicht ganz von stilistischem tadel. Denn abgesehen von der unklarheit des ausdrucks ist eine überflüssige wiederholung sehr auffällig. Dass paribus intervallis (6. 1) in 6. 3 mit den worten ut idem illud intervallum servetur

wiederholt wird, ist wohl in der ordnung; dass dann aber in dem selben satze dieselbe sache mit paribus intermissae spatiis nochmals gesagt sein soll, ist eine arge unbehülflichkeit. Auch hier leitet uns. wie bei revinciuntur und coagmentatis schon der wechsel des ausdrucks auf das richtige. Intervallum bezeichnet den raum zwischen zwei parallellinien, spatium ist der allgemeinste ausdruck für raummaass. es bezeichnet das längenmaass der linie, das maass der umschlos senen fläche, das maass des winkels und besonders auch das cubische maass. Wegen dieser allgemeinen bedeutung will ich nicht gerade leugnen, dass das wort auch statt intervallum gesetzt werden könne; es würde zu weit führen, die zahlreichen stellen des Vitruv anzuführen, namentlich da wiederum einige einer weiteren explication bedürfen, um den begriff der worte sicher zu stellen (Eine stelle, welche vielleicht gegen mich spricht, ist III, 4, 1 und 2). Im ganzen beobachtet Vitruy den unterschied sehr gewissenhaft. Stellen wir uns nun den bau der gallischen mauern so vor, wie ich angegeben habe, so wird die dicke der mauer in der that durch je zwei parallel gelegte balkenreiben bestimmt, sie bilden also ein intervallum, insofern sie nur die dimension der fartura von vorn nach hinten zu bestimmen, nicht aber das cubische maass derselben. Dagegen das maass der entfernung der einen balkenreihe über der anderen wird nicht durch die parallele des einen balkens mit dem anderen bestimmt, sondern durch die maasse. welche die auf den unteren balken gelegten steine geben. maass ist also schon gegeben, ehe der folgende balken liegt. Dazu kommt nun, dass dieses maass ein cubisch bestimmtes ist, indem auch die dicke der steine (von vorn nach hinten) der dicke der balken entsprechen muss. Wenn wir nun paribus intermissae spatiis auf die zwischenräume der balkenstreifen übereinander, welche durch die steinstreifen gebildet werden, beziehen, so gewinnen wir auch einen klaren gegensatz zwischen neque inter se contingant trabes sed paribus intermissae spatiis, während die gegner ut idem illud intervallum servetur auf die balken nebeneinander. neque inter se contingant auf die balken übereinander, sed paribus intermissae spatiis wieder auf die balken nebeneinander beziehen miissen.

So glaube ich denn, dass der vorwurf einer etwas ungeschickten darstellung reichlich aufgewogen wird durch das lob einer bis in das feinste hineingehenden deutlichkeit und präcision inzelausdrucks. Und ich frage, welcher vorwurf für einen tsteller wohl der empfindlichste ist, der, dass er in einem n "handwerksmässigen" sprachmateriale nicht ganz geschickt illt, oder der, dass er — wie man ihn bei der interpretation r gegner beschuldigen muss — die miene annimmt, als verer mit dieser kunstsprache umzugehen, und dabei fast jevort unklar, schief, verkehrt und geradezu falsch anwendet? n vorwurf werden wir am wenigsten auf den mann werfen , welcher gerade auf den verborum delectus ein so grosses ht legte und sowohl rationem adhibens als auch multis litet iis quidem reconditis et exquisitis (wozu auch wohl die geaus den schriften der Griechen geschöpfte architektur geden sprachgebrauch rein und klar zu halten bemüht war. Brut. 72, 253 und 261.

Die dritte schwäche, welche mir Heller in nr. 8, 9, 10, 12 15 vorwirft, ist die schwäche meiner mauer selbst. Allein meine übrige interpretation gesichert ist, so werden wir uns schon gefallen lassen müssen. Dass es mit der festigkeit auwerke, wie sie Cäsar auch in diesem capitel so sehr t, nicht immer so wörtlich gemeint ist, zeigt seine ähnliche rkung zur rheinbrücke: tanta erat operis firmitudo atque ea natura, ut quo maior vis aquae se incitavisset hoc artius iltenerentur. Auch Vitruv sagt I, 5, 5 von den runden thürmachinae laedere non possunt, obgleich doch niemand die chkeit leugnen wird, dass die strömung des Rheins die feholzbrücke und der stoss des widders auch einen runden zerstören kann. Trotzdem wollen wir die stärke beider ructionen näher prüfen. Es handelt sich dabei um das faules holzes, um die macht des feuers und die der belagerungshinen.

Was das faulen des holzes betrifft, so brauchte ein balken re gewöhnlichen construction nur so weit am kopfe nach inzu faulen, als die dicke des auf ihm liegenden quaders ist, liesen fallen zu lassen. Auf dem boden ("wo luft und erde selt") schätzt man die dauerhaftigkeit des tannenholzes auf e des eichholzes auf 20 jahr. Die mauer würde also minns alle zwanzig jahre eine durchgängige reparatur in den sten balken bedürfen. Die reparatur ist bei der gewöhnliconstruction nicht möglich, ohne die gauze mauer aufzurei-

ssen! Bei der meinigen bedarf es nur einiger stützen unter des nächsten festen balken, um im fundamente neue zu legen.

In betreff des feuers sagt mir ein sachverständiger, dass ein solcher bau, wie der gewöhnlich angenommene, wenn man bei trockenem wetter und günstigem winde ein starkes feuer daran lege recht gut in brand gesteckt werden könne, denn das feuer fasse gerade an den balkenköpfen am leichtesten an und werde der faser des holzes nach fortgeleitet, so dass bei einer fachwand immer die rauhen köpfe und die von unten nach oben gerichteten ständer das feuer annehmen; querholz dagegen hielte sich sehr Nun habe ich aber in meiner construction eben nur querholz. Ueberdiess kann ich dem vergleiche mit den "fachholt häusern unserer provinzialstädte" einen passenderen mit einem an tiken thurme entgegensetzen. Vitruv II, 9, 14 sagt von der lärchentanne: flammam ex igni non recipit, nec ipse per se potesi ardere, nisi, uti saxum in fornace ad calcem coquendam, aliis lignis uratur; nec tamen tunc flammam recipit, nec carbonem remittit. sed longo spatio tarde comburitur. (Vgl. Plinius N. H. XVI, 19) Diese eigenschaft des holzes erfuhr dieus Caesar, cum exercitum habuisset circa Alpes, imperavissetque municipiis praestare commea-Ein castellum Larignum will nicht gehorchen. Erat autem ante eius castelli portam turris ex hac materia alternis trabibus transversis, uti pyra, inter se composita alte . . . . Imperatum est, fasciculos ex virgis alligatos et faces ardentes ad eam munitionem accedentes mittere. Itaque milites celeriter congesserunt. Posteaguan flamma circa illam materiam virgas comprehendisset, ad caelum sublata effecit opinionem, uti videretur iam tota moles concidisse. Cum autem ea per se exstincta esset et requieta, turrisque intacta apparuisset, admirans cet. Wie nun, wenn die Gallier auch lärchen zu ihren bauten genommen haben sollten 7), Cäsar aber, als er etwa an der mauer einer eroberten stadt ein experiment mit feuer machte und es erfolglos fand - vorausgesetzt, dass jene erfahrung im diesseitigen Gallien noch nicht gemacht war - den grund irrthümlich in dem schutze der steinreihen fand ? wahre grund lag aber auch bei Larignum nicht in der beschaf, fenheit des holzes - denn lärchenholz brennt schwerer als tan-

<sup>7)</sup> Pinus larix ist häufig im südlichen Frankreich, auch im mittleren am lura und den Vogesen, im Dauphiné heimisch. S. Flore de France par Grénier et Godron T. III, p. 156.

henholz, aber Vitruv übertreibt doch gewaltig — sondern in der querlage des holzes, wie wir sie auch in unserer construction der gallischen mauern haben, deren holz dann obenein durch den festen schluss der steinreihen geschützt war, so dass der von Cäsar angeführte grund doch auch ein richtiger ist.

Auch gegen die angriffe mit aries, mit musculus und vinea sind meine mauern nicht so schwach, als Heller meint. richtig bemerkt Cäsar, dass das (elastische) holz dem widderstosse starken widerstand leiste und nicht durchbrochen (perrumpi) werden könne. Dieses durchbrechen ist nun allerdings bei der herkömmlichen vorstellung so vollständig unmöglich, dass man sich vielmehr darüber wundern muss, wie Cäsar, wenn der widderstoss direct gegen die balkenköpfe geführt werden musste, nur darauf kam, diesen ausdruck überhaupt zu gebrauchen, noch mehr, wie er es für nöthig hielt, die unmöglichkeit des durchbruchs eines auf den kopf getroffenen balkens noch besonders durch dessen länge und durch dessen innere verbindung mit anderen balken zu begründen, da es doch dem stärksten widderstosse unmöglich sein wird, einen auch nur zehn fuss langen balken in einer solchen lage zu durchbrechen. An ein spalten wird man doch nicht denken wollen? So muss also die stärke der mauer wiederum durch die unklarheit eines ausdrucks erkauft werden. Nicht viel besser geht es mit dem distrahi 8). Denn dass vierzig fuss lange balken aus einem schutthaufen nicht herausgerissen werden können, ist wohl richtig, weshalb aber eine auf vierzig fuss fortgesetzte verriegelung noch nöthig sein und weshalb gerade diese als das halt gebende erwähnt, jenes "massengewicht" aber der phantasie des lesers überlassen sein sollte, muss bedenken erregen. Bei meiner erklärung dagegen erhalten die motivirungen perpeluis trabibus pedes quadragenos plerumque introrsus revincta ihr volles gewicht; denn die länge der balken erschwerte vornehmlich das her-

<sup>8)</sup> Beachtenswerth ist, dass in der angeführten stelle Ciceros Tusc. I, 29 auch distrahi dem coagmentatum entspricht. Aber die erklärung, welche tioerenz zu Cic. d. Fin. I, 16, 50 von dem worte gibt, dass divelli von äusserlicher, distrahi von innerlicher kraft stehe sollte weder für diese noch für jene stelle von neueren herausgebern wiederholt werden. Madwig bemerkt richtig, dass in beiden worten eine übertragung von dem sinnlichen auf das geistige stattfinde. Die sinnliche bedeutung von distrahi wird der oben angegebenen von coagmentare entsprechen, womit der begriff von trahere auch übereinstimmt.

ausreissen, die innere riegelverbindung das durchbrechen; aber auch das durchbrechen der materia, der holzstreifen war dadurch erschwert, dass wegen der länge der balken wenige coagmente dawaren, und die riegel hielten auch beim reissen den balken mit fest. - Von der besonderen festigkeit der steinreihen sagt Casar nichts, so dass ich für die bedenken Hellers (9 und 10) eigentlich nicht verantwortlich bin. Allein es wird doch schwer gewesen sein, die zwischen das weiche holz eingeklemmten und im rücken durch die grandia saxa der fartura gestützten steine her. auszureissen, oder zu durchbrechen. Gesetzt es wäre gelungen. und auch mit der "axt" einige balken durchhauen, so war damit noch wenig gewonnen. Denn die öffnung blieb durch die grandie saxa, durch die hinteren balkenreihen und den schutt geschlossen. und der obere theil der mauer wurde noch fortwährend von mehreren balkenreihen für die vertheidiger festgehalten, da wir doch wohl annehmen dürfen, dass die balken so gelegt waren, dass die verbundenen köpfe je etwa in der mitte der benachbarten reihe waren. so dass die balkenenden "übertrugen" und "sich die last abfingen." Und so war es in der that hauptsächlich die perpetuitas dieser meistens vierzig fuss langen balken, welche das werk festhielt.

Das muss ich allerdings gestehen, dass die construction der gegner gegen jede "mechanische kraft" bei weitem gesicherter ist, als die meinige. Aber gerade dieser umstand ist es, welcher nun auch von sachlicher seite gegen sie spricht, weil ich glaube beweisen zu können, dass ihre mauern viel zu stark wären. übergehe, dass Cäsar c. 22 diese durch keine mechanische kraft zu zerreissenden mauern doch mit falces angreifen lässt und dass die Gallier sich eifrig und ängstlich gegen diese gefahr wehren, dass er thürme gegen sie anrücken lässt, in denen doch wohl, wie bei Aduatuca (II, 32, 1) ein aries war, da es hierfür noch ausflüchte gibt. Mein grund ist vielmehr der, dass solche vierzig fuss dicke mauern um alle städte durchaus nicht mit den ganzen zuständen des gallischen volkes in übereinstimmung stehen. Die oppida der Gallier waren gewöhnlich natura egregie munita; sie lagen auf schroffen hügeln und waren meist von flüssen oder sümpfen umgeben 9). Man darf also fragen, aus welchem grunde sie vierzig

9) Es war ein irrthum von mir, wenn ich früher (n. jahrb. a. o. p. 252) voraussetzte, dass wenigstens ein theil der mauer um Avaricum auf sumpfigem boden gestanden habe. Einige andere ungenauigkeiten sind hier gleichfalls verbessert oder deutlicher dargestellt.

fuss dicke mauern, welche doch keinen andern zweck hätten haben können, als gegen belagerungswerkzeuge festen stand zu halten, auf dem rande eines hügels, hinter flüssen und sümpfen bauen sollten, da das terrain eine annäherung von maschinen gar nicht, oder nur an wenigen orten mit grösster mühe gestattete? Nur für städte, welche in der ebene liegen, sind solche wälle etwas nütze. - Ferner müssen wir fragen, wie die Gallier solche mauern hätten bauen sollen, welche nur auf die vertheidigung gegen angriffe mit maschinen berechnet sein könnten, da ihnen diese maschinen früher unbekannt waren? S. II, 30 u. 31. V, 42. VII, 22. ib. 28 u. a. Denn man wird doch nicht annehmen wollen, dass die mauern erst seit den angriffen der Römer gebaut worden seien. Sie können nur auf diejenige art des krieges berechnet gewesen sein, welche schon vorher bei ihnen üblich war. gibt uns nun Casar II, 6 eine beschreibung der belagerungsweise der Gallier, aus der mir hervorzugehen scheint, dass sie nicht gegen vierzig fuss dicke mauern gerichtet sein konnte. Sie umzingelten die stadt und wo es gelang, die vertheidiger von der mauer zu vertreiben, giengen sie an dieselbe heran (nach Kraner observ. p. 6 sq.) und untergruben sie. Es erhellt aus der ganzen schilderung, dass die sache in einem assaut abgemacht wurde. ohne besondere zurüstungen, wie sie bei einer regelrechten belagerung nöthig gewesen wären. Das mittel des untergrabens lag sehr nahe bei den auf dem rande oder abhange eines hügels stehenden mauern; wären diese mauern aber vierzig fuss dick gewesen, so würde es eine längere arbeit erfordert haben, als ein solcher sturm gestattete; denn man hätte über vierzig fuss tief in den felsigen boden hineinarbeiten und bei der angenommenen lage der balken starke substructionen machen müssen, wenn man unter der mauer hindurch wollte; wollte man sie aber zu falle bringen, so musste man wenigstens über zwanzig fuss tief in den felsen hineingraben und die minierer würden unrettbar verschüttet worden sein. Dagegen bietet meine construction beides, was man voraussetzen muss, wenn von ausgeführten dingen die rede ist, möglichkeit und zweckmässigkeit der ausführung und angemessene gegenmittel zur vertheidigung. Der grund einer etwa fünf fuss dicken mauer liess sich in der geschwindigkeit unterwühlen und man konnte dem sturze der steine und des schuttes noch ausweichen. Andrerseits sicherten sich die belagerer vor dem einsturze

der mauer durch die langen querüberliegenden balken, so dass es ihnen gelingen konnte auf der mauer wieder festen fuss zu fassen und ihre grossen steine, balken, pech u. dgl. (VII, 22) den anstürmenden auf die köpfe zu werfen. Hieraus ergibt sich ein sehr verständiger grund für die trabes perpetuae in longitudinem und für ihre grosse länge. - Drittens benehmen sich die Gallier bei den belagerungen, welche in dem kriege des Cäsar vorkommen, gar nicht so, wie man von den urhebern solcher vierzig fuss dicken und gar achtzig fuss hohen mauern (Eberz in z. f. d. aw. 1847 nr. 75. Kraner, das kriegswesen bei Cäsar in b. civ. p. 51) erwarten sollte. Fast jedesmal, wenn ein ernstlicher angriff auf ihre mauern gemacht wird, erschrecken sie, strecken die waffen oder suchen zu entkommen. Setzen solche bauten aber nicht vielmehr voraus, dass das volk gewohnt sei, sie zu benutzen und hinter ihnen einen sturm standhaft auszuhalten? mauerbauer muss Cäsar umzingeln, dass sie ihm nur nicht entwischen? (VII, 11. ib. 68). Solche mauerbauer hätten, auf das sorgfältigste verproviantirt, ein entsatzheer in der nähe, nicht unglücklich in der abwehr der angriffe (VII, 26), ihre matres familiae in den mauern im stiche lassen, ihre frauen hätten beim anrücken einiger soldaten gegen die mauer alle besinnung und hoffnung verlieren sollen? (VII, 48). Sie wussten offenbar, dass ihre mauern für nichts weiter gemacht waren, als um sie vor den überfällen, wie sie bei den streif - und plünderungszügen der gallischen völkerschaften unter einander oder bei den einfallen der Germanen vorkamen, zu schützen, dass sie genügten, um bei feindlichen einfällen weib und kind und die bewegliche habe auf einige tage zu bergen, während die männer zur feldschlacht sich sammelten. Der römischen kriegskunst gegenüber erkannten sie bald dass ihre städte nur proviantmagazine für den feind und receptacula für die feigen waren (VII, 14). So ist denn auch Vercingetorix gar nicht damit zufrieden, dass die Bituriger sich in ihrer stadt, der pulcherrima prope totius Galliae urbs, vertheidigen wollen. Sie selbst berufen sich bei ihrer bitte, die stadt nicht zu verbrennen, wohl auf die loci natura, sagen aber nichts von einer unverwüstlichen mauer. Erst im verlaufe der belagerung begriff man, dass eine feste stadt auch eine tüchtige besatzung haben müsse (VII, 21). Wie wäre es möglich, dass ein volk so standhafte mauern baute, ohne von vorn herein die absicht zu

haben, auch standhafte vertheidiger darauf zu stellen? Nur die misericordia vulgi vermochte den Vercingetorix, für die vertheidigung etwas zu thun. Aus diesem umstande, dass nicht die tapfern männer, sondern greise, weiber und kinder in den städten waren, erklärt sich denn auch die auffallende feigheit der städtischen bevölkerung des sonst so tapferen volkes. - Viertens spricht gegen so mühselige bauwerke die grosse zahl der oppida, welche wir grund haben in Gallien vorauszusetzen. (Im lande der Bituriger 20). Sie mussten häufig vorhanden sein, um schnell eine zufluchtsstätte darzubieten. Schon dieser umstand setzt eine leichtere bauart voraus. Allein vielleicht war noch ein anderer grund für den bau solcher mauerringe vorhanden, welche nur zeitweilig zum wohnorte genommen wurden. B. Gall. VIII, 5 heisst es, die Gallier hätten ihre oppida gebaut tolerandae hiemis causa, constitutis repente exiquis ad necessitatem aedificiis. Hiermit ist vielleicht der zweifel von Legrand d'Aussy (Fischer, Gergovia jahrb. suppl. 1855, p. 183) beseitigt, wie es möglich gewesen sei, dass auf dem Gergovia "bei dem furchtbaren winde, der dort herrscht und alle versuchten baumpflanzungen zu grunde gehen liess, eine stadt bestehen konnte." Der locus natura munitus wurde als zufluchtsstätte gewählt, die vorräthe des herbstes dort geborgen; um aber einen aufenthalt an diesen orten möglich zu machen, wurden die häuser sehr niedrig und die mauer sum schutz gegen den wind gebaut. Es lag nahe die mauer zugleich als eine vermehrung der befestigung des ortes zu benutzen. Gegen einen feindlichen angriff allein hätte gewiss eine vervollständigte abschroffung des felsens genügt. Gegen den wind aber bedurfte man wohl nicht vierzig fuss dicker mauern. Diese dicke liesse sich nur rechtfertigen, wenn zu erweisen wäre, dass die mauern 80 fuss hoch waren. Dies ist aber bei Gergovia wenigstens nicht der fall. VII, 47 nonnullae (matres familiae) de muris per manus demissae. L. Fabius . . tres suos nactus manipulares atque ab iis sublevatus murum ascendit; hos ipse rursus singulos exceptans in murum extulit. Demnach können die mauern nicht mehr als höchstens fünfzehn fuss hoch gewesen sein, und wenn die von Avaricum so ungewöhnlich viel höher gewesen wären, so hätte Fabius doch wohl nicht gut sagen können, excitari se Avaricensibus praemiis. Auch würde, was Cäsar von den soldaten sagt (VII, 27) Illi subito ex omnibus partibus evoluverunt murumque celeriter compleverunt bei achtzig fuss hohen mauern eine unmöglichkeit gewesen sein. Der beweis aber, welchen Eberz und Kraner aus VII, 24 entnehmen, ist nach der andeutung Göler's, Cäsars Gallischer krieg p. 60 anm. 5 und seiner zeichnung t. IX fig. 8 10) wohl dahin zu berichtigen, dass die höhe des agger nicht an der mauer, sondern (wenn Rüstow's vermuthung aggerem longum 11) pedes CCCXXX richtig ist) 330 fuss tiefer am abhange des hügels gemessen war. Und da nun die Avariker nicht, wie die Aduatuker, noch einen graben vor ihrer mauer gezogen hatten, so dürfen wir vermuthen, dass die steigung des hügels noch stärker war, so dass wir etwa sechszig fuss der hinteren höhe des dammes auf diese steigung rechnen dürfen. Sind die mauern aber nicht höher als höchstens zwanzig fuss, so ist eine dicke von vierzig fuss wohl unverhältnismässig. Es wäre möglich, dass die mauer an diesen abhängigen zugängen dadurch etwas höher wurde, dass man ihren rand in gleicher höhe mit der übrigen mauer hielt. - Diese betrachtungen werden genügen, um die behauptung zu rechtfertigen, dass ein mauerbau der art, wie ihn die gewöhnliche interpretation aus unserem capitel berausliest, weder mit den localitäten der gallischen städte noch mit der üblichen kriegs- und der ganzen lebensweise des gallischen volkes in übereinstimmung steht.

Zuletzt glaube ich denn auch noch eine sachliche unterstützung meiner construction in den noch existirenden resten der gallischen mauern zu finden. Göler a. o. p. 85 erwähnt zwei "erdaufwürfe" auf dem leniter acclivis aditus des hügels von Aduatuca (Falhize) den einen "der, obgleich ihn der pflug schon sehr ebnete, doch noch beinahe durchgängig zwölf fuss höhe und dreissig bis vierzig fuss basis zeigt," den anderen "von achtzehn fuss höhe und einigen zwanzig fuss breite und länge." "Aus der ausfüllung des grabens sieht man noch einige felsblöcke emporragen und andere von etwa acht cubikfuss grösse liegen dort lose umher." Wenn diese erhöhungen reste von vierzig fuss dicken mau-

11) Vielleicht ist das handschriftliche latum als späterer zusatz einfach zu streichen. Vgl. oben p. 644 anm. 2.

<sup>10)</sup> In dieser zeichnung scheint mir der duplex altissimus murus nicht richtig (nach Lippert) gezeichnet zu sein. Nach vergleich von VII, 36, 7 fossa duplex muss man annehmen, dass es zwei mauern waren, welche den von Göler selbst erwähnten "erdaufwürfen" (fig. 1. c-g, d-f) entsprachen.

rn sein sollten, so müsste ihre basis bei weitem breiter sein. -1. A. Fischer Gergovia p. 179 sagt: "besondere aufmerksamkeit rregen die zahlreichen ungeheuren steinhaufen, die sich stellenveise auf dem gipfel oft bis zu sieben fuss höhe aufgeschichtet inden, fast die ganze kante des plateaus umgeben, und sich tief ninab auf die hälfte des abhanges erstrecken." Soweit man über olche dinge ohne augenschein urtheilen kann, scheinen mir diese steinhaufen eher ein rest von einer mauerconstruction, wie die neinige, zu sein, als von der meiner gegner. Denn deren mauer connte ausser den quadern von zwei fuss quadrat nur wenige der doch nur sehr kleine steine im innern bergen, da ja das so sorgfältige vestire wohl nur mit losem und weichem material reschehen konnte. Ausserdem mussten die vorderen quadern beim verfall der mauer meistentheils zum hügel hinabfallen. - Nach Lancelot, s. Fischer a. o. p. 181, zeigen jene steinhaufen keine künstlich behauenen quadern. Diese bemerkung würde, soweit sie sich auf glatt behauene flächen bezieht auch die steine meiner construction treffen. Aber wenn wir das verschwinden der spuren des meissels vielleicht aus der feinen erdigen verwitterung erklären können, wie sie dem basalte der Auvergne eigenthümlich zu sein scheint (Hausmann, umrisse nach der natur p. 80 ff.), so würden doch die reste von dem gewöhnlich angenommenen baue auffällig sein müssen durch eine gewisse gleichmässigkeit der steine, sei es in jenen haufen, sei es in den "futter- und umzäunungsmauern", zu welchen die landleute sie verwendet haben. Die steine meiner construktion dagegen, auch angenommen dass sie alle gleiche dicke haben mussten, was ich nicht für unbedingt nothwendig halte, können von sehr verschiedenartiger länge sein, zwei schräge oder winkelige seiten, zwei andere nur sehr roh behauene seiten haben, und namentlich von geringerer dicke gewesen sein, so dass sie dem bruche und der verwitterung mehr ausgesetzt waren. Sie werden theils den hügel herabgefallen, theils unter die grandia saxa der fartura gefallen sein. Diese letzteren bilden meiner vermuthung nach den stock jener reste auf dem rande des plateaus.

Göttingen.

J. Lattmann.

### XXII.

# Zur lebensgeschichte des Cicero. (S. Philol. XIII, p. 645).

#### II. Cicero in Cilicien.

1) Der proconsul Cicero traf in Laodicea, der hauptstadt seiner provinz, ein pridie Kal. Sext. 703 unter dem consulat des Servius Sulpicius und M. Claudius Marcellus (ad Att. V, 15). Er reiste von Laodicea ab ins lager nach Lycaonien a. d. III Non. Sext. (ad Att. V, 15) und kam im lager bei Iconium an a. d. VII Kal. Sept. (ad Att. V, 20, ad fam. XV, 4). Die reise hat also, wenn wir von den Kal. Sext., dem ersten tage von Cicero's aufenthalt in Laodicea, an rechnen, 26 tage in anspruch genommen.

Cicero reiste nicht in einer tour, sondern hielt sich in den grösseren städten längere zeit auf, um daselbst gerichtstage abzuhalten. Wie lange dieser aufenthalt in den einzelnen städten gedauert hat, wird von ihm in den briefen verschieden angegeben.

- a) Nach ad Att. V, 20 verweilte er in Laodicea zwei tage, in Apamea fünf, in Synnada drei, in Philomelium fünf, in Iconium zehn tage.
- b) Ad Att. V, 16 schreibt Cicero, er habe sich aufgehalten in Laodicea drei, in Apamea drei, in Synnada drei tage und das lager sei von dem letzten orte zwei tagereisen entfernt.
- c) Nach ad fam. XV, 4 war Cicero zwei tage in Laodicea, vier in Apamea, drei in Synnada, drei in Philomelium.

Nach der ersten von diesen angaben dauerte der aufenthalt in den städten fünfundzwanzig tage, d. i. ebenso lange als die ganze reise, wenn man VII Kal. Sept., an welchem tage Cicero von leonium ins lager ging, abzieht. Es ist also klar, dass in dieser angabe die dauer der reise von einer stadt zur andern zur dauer des aufenthalts in den einzelnen städten zugerechnet ist. Nehmen wir nun an, dass in den beiden andern angaben manchmal, wenn die reise den ganzen tag in anspruch nahm, nicht so, manchmal, wenn die reise nur einen theil des tages dauerte, ebenso gerechnet ist, so lassen sich die widersprüche auf eine befriedigende weise lösen.

Kal. Sext. und IV Nonas aufenthalt in Laodicea; — bei der zweiten angabe ist der tag der ankunft mitgerechnet.

- III Non. Reise nach Apamea (s. ad Att. V, 15, 3) prid. Non. bis a. d. VIII Id. Aufenthalt in Apamea.
- a. d. VII Id. Reise nach Synnada. In der ersten augabe ist die reise nach Synnada und von Laodicea zum aufenthalt in Apamea zugerechnet, in der dritten nur ein reisetag, in der zweiten sind nur die tage gerechnet, die Cicero ganz in Apamea verlebte.
  - a. d. VI bis IV Id. 3 tage. Aufenthalt in Synnada.
  - a. d. III Id. Reise nach Philomelium.

prid. Id. bis a. d. XIX Kal. Aufenthalt in Philomelium. In der ersten angabe ist die reise von und zur nächsten station dem aufenthalt zugerechnet.

- a. d. XVIII Kal. Reise nach Iconium.
- a. d. XVII bis VIII Kal. Aufenthalt in Iconium.
- a. d. VII Kal. Reise ins lager.
- 2. Der brief ad Att. V, 16 ist geschrieben auf der reise von Synnada nach Philomelium; er muss also datirt gewesen sein vom III ld. Sext. Als Cicero diesen brief schrieb, eilte er ins lager, von dem er noch zwei tagereisen entfernt war. Der siebenzehnte brief ist ebenfalls im reisewagen geschrieben, ebenfalls zwei tagereisen vom lager. Demnach kann er nicht an demselben tage geschrieben sein, denn an diesem tage hatte Cicero kaum zeit, den einen brief zu schreiben, und auch der inhalt beider briefe erlaubt nicht, an gleichzeitige abfassung zu denken. Hiernach müssen wir annehmen, dass der siebenzehnte brief vor dem sechszehnten geschrieben ist, und zwar a. d. VII ld. auf der reise kurz vor der ankunft in Synnada, wo Cicero auch zwei tagereisen vom lager entfernt war, und dass die im siebenzehnten briefe erwähnten sicheren boten, deren ankunft Cicero in wenigen

tagen erwartete, eben die tabellarii publicanorum gewesen sind, denen er den sechszehnten brief mitgab.

3. Im lager bei Iconium traf Cicero ein a. d. VII Kal. Sept. (ad fam. XV, 4), er hat das heer gemustert a. d. III Kal. (ad Att. V, 20) und dann pridie Kal. das lager abgebrochen, um nach Cilicien zu marschiren (ad fam. III, 6).

Mit diesen zeitangaben steht nicht im einklang, was Cicero ad fam. XV, 3 an den Cato schreibt, a. d. III Non. Sept. wären zu ihm ins lager bei Iconium gesandte des Commageners Antiochus mit beunruhigenden nachrichten über die Parther gekommen. Deshalb will Manutius an dieser stelle a. d. III Kal. für Non. lesen, aber, um einen widerspruch zu beseitigen, erzeugt er einen anderen. In dem zweiten briefe an den Cato ad fam. XV, 4 schreibt Cicero: Cum exercitu lustrato iter in Ciliciam facere coepissem, Kal. Septembr. legati a rege Commageno ad me missi pertumultuose, neque tamen non vere Parthos in Syriam transisse nuntiaverunt. Hieraus erhellt deutlich, dass die gesandten erst nach dem abmarsch des heeres, also nicht schon a. d. III Kal. ins lager gekommen sind, und dass mit der verbesserung des Manutius nichts gewonnen wird. Ich schlage vor die lesart der codices überall beizubehalten, in der stelle ad fam. XV, 4 das komma von coepissem hinter Kal. Sept. zu verlegen und dann die sache so zu erklären: der abmarsch von Iconium geschah allmählig; pr. Kal. wurde alles zum abmarsch bereit gemacht und der vortrab zog ab; an den kalenden folgte das hauptcorps, der proconsul blieb noch im lager bis mindestens a. d. III Non. Sept.

4. Cicero liess prid. Kal. Sept. sein heer aus dem lager von Iconium aufbrechen, um in Cilicien die räubereien zu unterdrücken (ad Att. V, 15, 3), denn von den Parthern war es damals noch still. A. d. III Non., als er selbst noch in Iconium und das heer noch nicht weit vorgerückt war, erhielt er durch gesandte des königs Antiochus die nachricht, die Parther hätten den Euphrat überschritten und der könig von Armenien werde einen einfall in Cappadocien machen (ad fam. XV, 3). Diese nachricht bestimmte Cicero, den marsch nach Cilicien aufzuschieben, bis er nähere nachrichten über die unternehmungen der feinde erhalten haben würde. Er war daher mit seinem heere erst an den grenzen von Lycaonien und Cappadocien, als er a. d. XIII Kal. Octobr. von Tarcondimotus benachrichtigt wurde, der

Parther Pacorus lagere in Tyba, was wahrscheinlich ein ort in Cyrrhestica war (ad Att. V, 18, 1), und in Syrien sei alles in verwirrung (ad fam. XV, 1, 2). Da nun Cappadocien dem feinde von Cyrrhestica aus offen stand, Cilicien durch seine gebirge mehr geschützt war, schlug Cicero bei Cybistra in Cappadocien nicht weit vom Taurus ein lager auf, um zugleich Cilicien und Cappadocien zu decken (ad fam. XV, 4, 4: XV, 2, 1).

In diesem lager blieb Cicero nach ad fam. XV, 4 und ad Att. V, 20 fünf tage, nach ad fam. XV, 2 drei tage, eine differenz, die wir, wie die früheren, durch die annahme erklären, dass in der ersten angabe der tag der ankunft und abreise mitgerechnet sei, in der zweiten nicht. Schwieriger ist es zu finden, welches die drei oder fünf tage gewesen sind.

Ad Att. V, 19 schreibt Cicero: Obsignaram iam epistolam eam, quam puto te modo perlegisse, scriptam mea manu, in qua omnia continentur, cum subito Appii tabellarius a. d. XI Kal. Octobr. septimo quadragesimo die Roma celeriter (hui tam longe) mihi tuas litteras reddidit. Hieraus ersieht man, dass dieser brief a. d. X Kal. Oct. geschrieben ist, was auch aus ad Att. VI, 1, 1 hervorgeht, ferner dass a. d. XI Kal. Cicero einen andern brief an den Atticus geschrieben hat, den er mit diesem zusammen durch Appius boten beförderte. Nun kann es nicht zweifelhaft sein, dass dieser brief ad Att. V, 18 ist. Der ist aber geschrieben im lager bei Cybistra zu einer zeit, wo Cicero noch nicht an den aufbruch dachte. Mithin befand sich a. d. XI und X Kal. Oct. Cicero im lager bei Cybistra.

Ad Att. V, 18 meldet Cicero, er hätte einen bericht an den senat abgefasst. Dieser bericht ist ep. ad fam. XV, 1, nicht, wie Gruber in seiner quaestio de tempore atque serie epistolarum Ciceronis p. 12 annimmt, ad fam. XV, 2, denn dieser brief ist erst nach dem aufbruch von Cybistra geschrieben. Folglich kann ad fam. XV, 1 nicht nach a. d. XI Kal. Octobr. gesetzt werden. Der brief selbst lehrt, dass er nach a. d. XIII Kal. Oct. und vor der ankunft in Cybistra geschrieben ist. Also ist Cicero wahrscheinlich a. d. XI, frühestens a. d. XII Kal. Oct. in Cybistra angekommen und ist mit seinem heere von dort abmarschirt im ersten falle a. d. VII, im zweiten a. d. VIII Kal. Octobres.

5. Das ebenauseinandergesetzte lässt sich nicht vereinigen mit der folgenden stelle aus ep. ad Att. V, 21: Quo die Cassii litterae victrices in senatu recitatae sunt, id est Nonis Octobribus eodem meae tumultum nuntiantes. Denn Cicero's erster bericht über die Parther ist ep. ad fam. XV, 1 (s. ad fam. XV, 3). und dieser kann nicht, wenn er a. d. XII Kal. Oct. geschrieben ist, schon an den nonen des octobers im senat verlesen worden sein. da ein schnell beförderter brief von Rom nach Cybisfra 47 tage unterwegs war (ad Att. V, 19). Es kann aber auch die notiz, so wie sie da steht, unmöglich wahr sein. Cassius hat über die Parther zwei berichte an den senat geschickt, einen, worin er ihren übergang über den Euphrat anzeigt, den andern, worin er seinen über sie vor Antiochia erfochtenen sieg meldet (ad Att. V, 21). Der erste von diesen berichten ist vor a. d. XIV Kal. Dec. im senat vorgelesen worden, der zweite aber war an diesem tage noch nicht in Rom angelangt, ebensowenig Ciceros erster bericht (ad fam. VIII, 10). Man wird also wohl in der obigen stelle datae Non. Oct. setzen müssen statt id est Non. Octobr.

Dass datae so weit hinten steht, kann nicht auffallen, da es ebenso ist ad Att. V, 21: litteras tuas Laodiceae denique, cum eo venissem, Laenius mihi reddidit, datas a. d. X Kal. Octobr. und Vl, 1: Recentissimas a Cybistris te meas litteras habere ais, a. d. X Kal. Oct. datas.

Die veränderung reicht auch aus, die stelle mit den übrigen angaben über Cassius sieg in einklang zu bringen. Cicero erfuhr noch in Cybistra dass die Parther nicht mehr Cappadocien bedrohten, sondern nach Antiochien vorgerückt wären (ad fam. XV. 4). Er rückte deshalb in Cilicien ein und marschirte, um diese provinz zu decken, über Tarsus nach dem Amanus, welches gebirge Syrien von Cilicien scheidet. Er kam nach Tarsus III Non. Oct. (ad Att. V, 20), verliess diese stadt an den nonen und schlug VIII Id. Oct. sein lager auf im gebiet von Mopsuhestia am fusse des Amanus (ad fam. III, 8, 9). Hier erfuhr er den rückgang der Parther von Antiochien (ad fam. l. l. verglichen mit ad fam. XV, 4, 7). Cassius sieg muss also kurz vor den nonen erfochten sein und der bericht kann recht wohl an den nonen abgefasst sein.

An den Atticus V, 20 schreibt Cicero: Rumore adventus nostri et Cassio, qui Antiochia tenebatur, animus accessit et Parthis timor iniectus est. Itaque eos cedentes ab oppido Cassius insecutus rem bene gessit Ueber diese stelle sagt

Drumann II, p. 120: "Cassius bericht wurde am 7. october vorgelesen und am 13. desselben monats wurde Cicero im Amanus imperator. Dennoch setzt er dies mit dem abzug der Parther in verbindung, eine absichtliche zeitverwirrung. Es kann ihn nicht rechtfertigen, dass er schon früher gegen die grenze vorgerückt war, denn in Tarsus kam er nach dem übergang über den Taurus doch erst am 5. oct. an." Drumann giebt also dem Cicero schuld, er hätte versucht, dem Cassius die ehre des siegs zu entreissen, und hätte, um dies zu erreichen, selbst eine absichtliche zeitverwirrung nicht gescheut. Wo bleibt aber die zeitverwirrung, wenn der sieg kurz vor den nonen des october erfochten ist? Und ist es denn so unglaublich, dass die Parther, wenn Cicero schon VIII Kal. Oct. von Cybistra aus in Cilicien einmarschirte, von ihm im rücken genommen zu werden fürchteten? Ich will nicht behaupten, dass Cicero grund gehabt hat, sich zu rühmen, wollte er aber die zeit falsch angeben, so hätte er das sicherlich geschickter angefangen.

- 6. Als Cicero vom abmarsch der Parther benachrichtigt war, beschloss er die räuberischen bergvölker des Amanus zu züchtigen und vor ihnen seine provinz zu sichern. Um sie zu überfallen entfernte er sich erst eine tagereise weit vom Amanus und schlug bei Epiphanea ein lager auf. Dann IV Id. Octobr. bei anbruch der nacht brach er in aller stille auf und langte früh am III Id. auf dem Amanus an. Die feinde wurden überrascht, viele wurden getödtet, viele gefangen und mehrere feste plätze erstürmt (ad Att. V, 20 und ad fam. XV, 4). Hierauf schlug Cicero ein lager auf bei den altären des Alexander und blieb daselbst nach ad fam. XV, 4 vier tage, nach ad Att. V, 20, wo wahrscheinlich der tag der ankunft oder des abmarsches mitgerechnet ist, fünf tage, also prid. Id. bis a. d. XV Kal. Novembr. Es folgte die belagerung der bergfestung Pindemissum. Diese stadt wurde erobert am ersten tage der saturnalien am siebenundfunfzigsten tage der belagerung (ad Att. V, 20, ad fam. XV, 4). Folglich hat die belagerung gedauert von a. d. XI Kal. Nov. bis a. d. XVI Kal. Ianuarias. Nach der eroberung von Pindemissum hat Cicero die truppen in die winterquartiere gelegt und ist an den nonen des januar von Tarsus nach Laodicea zurückgereist.
  - 7. Die briefe, welche in der zeit seit dem abmarsch von

Cybistra bis zum schluss des jahres geschrieben sind folgen so aufeinander:

- a, der zweite bericht an den senat, ad fam. XV, 2, welcher kurz nach dem aufbruch von Cybistra, also a. d. VI Kal. Oct. geschrieben ist;
- b, der brief an den Appius ad fam. III, 8 aus dem lager von Mopsuhestia, a. d. VIII ld. Oct.;
- c, der brief an den Cölius, ad fam. II, 10 welcher am fünfundzwanzigsten tage der belagerung von Pindemissum geschrieben ist, also a. d. XVII Kal. Dec;
- d, der brief an den Cassius, ad fam. XV, 14. Er ist ge. schrieben vor der eroberung von Pindemissum, weil Cicero davon nichts erwähnt, und nach dem beginn der belagerung, weil Cicero bereits in einem früheren briefe dem Cassius zu seinem siege gratulirt hat. Genauer lässt sich das datum nicht bestimmen.
- e, der brief an den Atticus V, 20. Die erste hälfte ist geschrieben am dritten tage der saturnalien, a. d. XIV Kal. Ian., die zweite neun tage später, a. d. V Kal. Ianuarias;
- f, der brief an den Curio ad fam. II, 7 ist nach beendigung des feldzugs geschrieben, wie ad Att. V, 20 noch vor dem schluss des jahres, also gleichzeitig mit diesem. Man erkennt dies aus folgenden beiden stellen: ad Att. V, 20 nunc publice literas Romam mittere parabam. Uberiores erunt, quam si ex Amano misissem, und ad fam. II, 7 scribam ad te plura alias, paucis enim diebus eram missurus domesticos tabellarios, ut, quoniam sane feliciter et ex mea sententia rem publicam gessimus, unis litteris totius aestatis res gestas ad senatum perscriberem. Dass Cicero in dem briefe dem Curio zu dem erlangten tribunenamte gratulirt, spricht nicht dagegen; denn einmal sagt Cicero selbst, es sei eine späte gratulation, und zweitens war auch Curio nicht mit den übrigen tribunen zur gewöhnlichen zeit, sondern an stelle des verurtheilten Servius nachträglich gewählt worden (ad fam. VIII, 4).

Gewöhnlich setzt man auch den langen brief an den Cato ad fam. XV, 4 in diese zeit; ich glaube aber, mit unrecht. Da der brief den zweck hat, den Cato zu bewegen, für die bewilligung eines dankfestes wegen Ciceros siege zu stimmen, so kann er nicht wohl viel früher als der officielle bericht abgeschickt sein. Ich habe aber in meiner schrift de origine belli civilis Cae-

sariani p. 58 nachgewiesen, dass dieser bericht vor dem februar des folgenden jahres nicht abgesandt worden ist. Es ist also auch dieser brief in den anfang des folgenden jahres zu setzen.

8. Die magistratscomitien wurden in der regel im monat Quintilis gehalten, und zwar die zur wahl der tribunen am anfang des monats, die zur wahl der übrigen magistrate in der zweiten hälfte. Auch im jahre 703 war es so; die consuln waren bereits gewählt a. d. XIIII Kal. Sext. (ad Att. V, 18); es bewirkte jedoch eine bei den prätorischen comitien entstandene verzögerung, dass die ädilen an den kalenden des Sextilis noch nicht gewählt waren (ad fam. VIII, 4). Indessen auch die ädilenwahlen waren bereits a. d. VIII Id. Sext. vollzogen, denn ein brief des Atticus von diesem datum meldete dem Cicero, dass Hirrus bei seiner bewerbung durchgefallen sei (ad Att. V, 19).

Wir haben von Cicero mehrere auf anlass dieser wahlen geschriebene gratulationsbriefe, je einen an die beiden designirten consuln (ad fam. XV, 7 und 12), einen an den vater des einen designirten consuls (ad fam. XV, 8) und einen an den designirten ädil Cälius (ad fam. II, 9).

Die ersten drei briefe sind von gleichem datum; das lehrt ihr inhalt. Da nun Atticus in einem von a. d. XIV Kal. Sext. datirten briefe dem Cicero den ausfall der consulwahlen anzeigt, und da Cicero diesen brief a. d. XI Kal. Oct. beantwortet, so könnte man annehmen, jene drei gratulationsbriefe wären auch von diesem datum. Es folgt aber nur daraus, dass sie nicht von späterem datum sind; denn wenn es auch wahrscheinlich ist, dass Atticus gleich nach den consulwahlen seinen brief abgeschickt hat, um die wichtige neuigkeit seinem freunde möglichst bald zu melden, so kann doch eines anderen freundes brief, der schneller befördert worden war, recht wohl schon in den ersten tagen des october in Cicero's händen gewesen sein und Cicero kann die gratulationsschreiben schon in Iconium abgefasst haben. Dass dies wirklich so gewesen ist, lehrt folgende betrachtung.

In dem briefe an M. Marcellus, den consul des jahres 703, (ad fam. XV, 9) äussert Cicero seine freude darüber, dass dessen bruder C. Marcellus zum consul gewählt worden sei. Dieser brief ist gleichzeitig mit den übrigen gratulationsbriefen abgeschickt worden, denn die höflichkeit verbietet, mit gratulationen zu zögern. Er ist aber nach III Non. Sept. und vor XII Kal.

Oct. geschrieben, wie diese stelle zeigt: Quae mihi de Parthis nuntiata sunt, quia non putabam a me etiamnunc scribenda esse publice, propterea ne pro familiaritate quidem nostra volui ad te scribere, ne, cum ad consulem scripsissem, publice viderer scripsisse. Hiernach ist es wahrscheinlich, dass diese briefe alle um die nonen des september geschrieben sind.

Was endlich den brief an den Cälius ad fam. II, 9 betrifft, so hat Cicero die nachricht von Cälius wahl a. d. XI Kal. Oct. durch Atticus brief erhalten (ad Att. V, 19), nicht durch Cälius (ad fam. II, 10). Also wenn es wahr ist, was Cicero an den Cälius ad fam. II, 10 schreibt, equidem numquam domum misi unam epistolam, quin esset ad te altera. so hat er ad fam. II, 9 gleichzeitig mit ad Att. V, 19 a. d. X Kal. Oct. abgeschickt; wenn es nicht wahr ist, so fällt doch der brief nicht viel später.

In der vorstehenden untersuchung ist das datum folgender briefe bestimmt worden:

ad Att. V, 15 geschrieben a. d. III Non. Sext. auf der reise nach Apamea.

ad Att. V, 17 , a. d. VII ld. Sext. auf der reise kurz vor der ankunft in Synnada ad Att. V, 16 , a. d. III ld. Sext. auf der reise nach Philomelium.

ad fam. III, 6 ,, Kal. Sept. bei Iconium.

ad fam. XV, 8 ,, c. Nonis Sept. in oder bei Iconium.

ad fam. XV, 12 , , , a. d. XII Kal. Oct. auf dem marsche

nach Cybistra,
ad Att. V. 18 , a. d. XI Kal. Oct. im lager you Cy-

ad Att. V, 18 ,, a. d. XI Kal. Oct. im lager von C bistra. ad Att. V. 19 ... a. d. X Kal. Oct. ebendaselbst.

ad Att. V, 19 ,, a. d. X Kal. Oct. ebendase ad fam. II, 9 ,, a. d. X Kal. Oct. ebenda.

id Iam. II, 9 ,, a. d. X Kai. Oct. ebenda.

ad fam. XV, 2 ,, a. d. VI Kal. Oct. nach dem abmarsch von Cybistra.

ad fam. III, 8 ,, a. d. VIII ld. Oct. im lager bei Mopsuhestia.

ad fam. II, 10 ,, a. d. XVII Kal. Dec. vor Pindemissum.

| fam.    | XV, 14 |     | geschrie | ben um dieselbe zeit.               |   |
|---------|--------|-----|----------|-------------------------------------|---|
| Att.    | V,     | 20  | ,,       | a. d. V Kal. Jan. wahrscheinlich is | n |
|         |        |     |          | Tarsus.                             |   |
| fam.    | II,    | 7   | **       | zu derselben zeit.                  |   |
| fam.    | XV     | , 4 | ,,       | ende januar 704.                    |   |
| Berlin. |        |     |          | Friedrich Hoffmann.                 |   |

### Plut. Anton. c. 28.

Philotas aus Amphissa erzählt, er habe einst als leibarzt s jungen sohnes des Antonius und der Fulvia bei demselben speist; da habe ein anderer arzt, der zugegen gewesen, sehr ck gesprochen und sei ihnen lästig geworden; er habe ihm jech den mund gestopft durch folgendes sophisma: Τῷ πως πυτίτοντι δοτέον ψυχρόν πᾶς δὲ ὁ πυρέττων πως πυρέττει παντί α πυρέττοντι δοτέον ψυχρόν. Ueber diese worte habe der ige Antonius gelacht und ihm in seiner freude all die kostbabecher, die auf dem tisch gestanden, zum geschenke gemacht.

Was sollen aber jene worte bedeuten: "dem gewissermassen berkranken muss man kaltes wasser geben, jeder fieberkranke gewissermassen fieberkrank, einem jeden fieberkranken nun iss man kaltes wasser geben?" So gefasst geben die worte enbar keinen sinn. Was soll das πως πυρέττειν? Es kann h nur auf den kecken arzt beziehen, dessen benehmen mit dem ies fieberkranken verglichen wird; deshalb soll ihm statt des eines kaltes wasser gereicht werden; das erschreckt ihn und ingt ihn zum schweigen. Ich zweifle nicht, dass demnach so lesen werden muss: Τῷ πυρέττοντι δοτέον ψυχρόν· πᾶς δὲ ὁ ος πυρέττων πυρέττει· παντὶ ἄρα πυρέττοντι δοτίον ψυχρόν, i diesen worten muss man annehmen, reichte Philotas dem arzt s einem fieberkranken kaltes wasser, so durch die that die anendung des syllogismus auf den gegenwärtigen fall darstellend.

Ilfeld. C. Volckmar.

### II. JAHRESBERICHTE.

## 13. Die philosophischen schriften Cicero's.

Der bericht über das was zur kritik und erklärung von Gcero's philosophischen schriften in neuerer zeit geleistet ist, muss anknüpfen an den von Jordan im Philologus bd. III gegebenen. Der bedeutende fortschritt, der in der kritik der gesammten schriften Cicero's durch die nach Orellis tode von Baiter und Halm besorgte ausgabe gegeben ist, in der zuerst an stelle der lesarten alter ausgaben die varianten der handschriften mit gerechter würdigung der älteren vor den interpolirten getreten ist. hat sich noch nicht auf die philosophischen schriften erstreckt, für die wir noch immer Halm's text erwarten. Dagegen ist in ansgaben einzelner bücher mehrfach der text auf die besten bandschriften zurückgeführt, so schon früher von Madvig in seiner ausgabe der bücher de finibus und von Tregder in der der Tusculanen, neuerdings in den von Schömann und O. Heine von den Il. de natura deorum und de officiis besorgten ausgaben der Weidmannschen sammlung. Auch in der erklärung musste in der weise fortgefahren werden, wie von Madvig angefangen ist. Es mussten die griechischen quellen Cicero's nachgewiesen und die einzelnen sätze so weit als möglich auf sie zurückgeführt werden. Auf den zum theil sehr lose verknüpften inhalt der einzelnen bücher war sorgfältig einzugehen und die fehler, welche sich Cicero sowohl in der gesammten auffassung als bei einzelnen sätzen und beweisen hat zu schulden kommen lassen, mussten aufgedeckt werden. Doch nicht immer ist dies in befriedigender weise geschehen.

Eine gesammtausgabe ist nur von Klots erschienen:

1, M. Tullii Ciceronis scripta quae manserunt omnia. Recognocit Reinholdus Klotz. 5 Ptt. in 11 voll. 8. Lips. 1851-56.

Auch in bezug auf sie haben wir es hier nur mit den philosophischen schriften zu thun. Neueres handschriftliches material hat Klotz nicht zu gebote gestanden, aber er hat das was von Orelli, in den ausgaben einzelner schriften und sonst gelegentlich vor ihm geleistet war, eifrig benutzt und danach mit ebenso viel sorgfalt als kenntniss der Ciceronischen sprache den text construirt. Einen bedeutenden fortschritt zeigt daher die ausgabe gegen frühere gesammtausgaben. Aber so lange nicht für alle schriften die wichtigsten handschriften sorgfältig collationirt sind, muss der werth einer ausgabe wie die Klotzische nothwendig für die einzelnen schriften ungleich sein. Ueberdiess folgt Klotz auch da, wo ihm collationen der besten handschriften zu gebote standen, nicht entschieden genug der einen oder den paar derselben, welche die grundlage der kritik bilden müssen. Und obwohl die auswahl der lesarten meist gutes urtheil zeigt, und obwohl sich nicht verkennen lässt, dass Klotz hier mehr als in seiner früheren ausgabe der Tusculanen geneigt ist eine conjectur aufzunehmen. statt eine verdorbene lesurt der handschriften durch unmögliche erklärungen zn stützen, so verschliesst er sich doch häufig zu sehr dagegen eine stelle als verdorben anzuerkennen, und begnügt sich wenn nur ein leidlicher sinn herauskommt, ohne zu fragen, ob dieser zu der philosophischen lehre, die behandelt wird, passt. Dabei enthält aber die ausgabe manche neue und gute emendation und wahrscheinliche conjectur von Klotz selbst. Freilich macht er auch einen sehr schrankenlosen gebrauch von dittographien und abbreviaturen: so soll de Fin. III, 2, 7 in eo inexhausta aviditas inexhausta durch dittographie in den text gekommen, de Fin. IV, 16, 44 caussa cur Zenoni fuisset, cur durch wiederholung des compendiums ca für caussa entstanden sein. Wunderbar ist endlich die orthographie. Das ist weder eine orthographie, wie sie durch die handschriften, noch wie sie durch die etymologie geboten wird, weder stimmt sie mit der durch den gebrauch früherer zeiten festgesetzten schreibweise noch mit den resultaten der neueren forschung überein, so dass von dieser seite namentlich schulen die Klotzische ausgabe gar nicht zu empfehlen ist. Ich werde bei besprechung der ausgaben einzelner schriften noch öfter auf Klotz zurückkommen. hier mag das obige urtheil durch einzelne beispiele gestützt werden. Acad. 1, 5, 19 ist Klotz nicht von der handschriftlichen lesurt, sondern von Goerenz conjectur ausgegangen. Uebrigens kann sit zwar an der stelle fehlen, wo es Klotz einschiebt, aber nicht nach consentiens. Denn die aufzählung zerfällt in drei paare, und es kann sich nicht quid consentiens quid repugnet gegenüberstehen, sondern muss heissen quid consentiens sit quid repugnet. In demselben & ist in lingua explanatam etiam vocum impressionem unverständlich, es muss expressionem heissen. - 5, 21 ist das, was Klotz nach den handschriften ohne rücksicht auf die philosophische doctrin schreibt, unmöglich. Schon iam virtus animi bonis et corporis cernitur passt nicht recht in den zusammenhang, aber das folgende: in quibusdam, quae non tom naturae quam beatae vitae adiuncta sunt, hominem censebant quasi partem quandum civitatis et universi

generis humani ist unsinnig. Also nur in gewissen nicht sowohl auf die natur als auf das glückliche leben bezüglichen dingen soll der mensch nach Aristoteles lehre ein theil des staates und der menschheit sein?! - 7, 28: quibus in omni natura cohaerente et continuata - effectum esse mundum, extra quem nulla pars materiae sit nullumque corpus: in, das mit recht von früheren herausgebern gestrichen war, setzt Klotz wieder in den text, "quo illud praeparatur, quod sequitur "extra quem," als ob diese beiden begriffe sich gegenüberständen und die welt innerhalb der natur geschaffen würde, während sie doch durch den zusammenhang aller theile der natur zur welt (mundus) wird. Gut ist 7, 26 uti fecisti für ut effecisti. Und trefflich 8, 33 (s. einl. p. V) die begründung von Davis conjectur: haec erat illis disciplina a Platone tradita, cuius quas acceperim mutationes ipsi videbitis, wo die handschriften prima und disputationes haben. - 11, 33, 106 ,aut concedendum est aut memoriam mihi remittas oportet et facile esse." Der infinitiv facile esse ist nur zu verstehen, wenn man sich aus dem ersten gliede concedas ergänzt, was jedoch nicht augeht. Klotz hätte darum wohl daran gethan Hermanns patiare oder fateare aufzunehmen. In dem ersten buche der Academica folgt Klotz fast stets Madvig oder Hermann. Der letztere hat neben vielen richtigen auch eine menge unnöthige von der lesart der handschriften sehr abweichende conjecturen gemacht. De fin. 1, 1, 3 sive enim ad sapientiam perveniri potest non paranda nobis solum ea, sed fruenda etiam sapientia est. Dass sapientia von Madvig mit grund gestrichen ist, erkennt Klotz nicht an; aber dies wäre doch nur dann gerechtfertigt, wenn es zu en im gegensatz stände, nicht hier, wo sich en gleichfalls auf sapientia bezieht. - 18, 59 animi autem morbi sunt cupiditates immensae et immanes. Da es sich hier um eine begriffsbestimmung der cupiditas handelt, ist das beiwort immanis übertrieben und unpassend. Auch Madvig bemerkt, dass man inanes nach &. 53 ungern vermisse, und ebendarauf führt §. 46 inanium cupiditatum nec modus ullus nec finis inveniri potest. Trotzdem behielt Klotz immanes bei. - Wie er 19, 64 ab eadem illa construiren will, ist nicht recht einzusehen, - II, 17, 56 dadurch dass Klotz idemque, das Madvig in idem ändert, beibehielt und den satz itaque - non voluptatem für parenthese ansieht, erhält er eine verworrene periode, deren ungeschickter, aller harmonie und gegensatzes entbehrender bau Cicero's schreibweise widerspricht. Auch Klotz conjectur capitis caussa statt des unsinnigen cum causa der handschriften ist verfehlt, denn capitis causa dimicare ist doch nicht dasselbe wie de capite dimicare, da causa nur den grund, weswegen gekämpft wird, angeben kann, der ist aber schon durch emolumento aliquo commotus bezeichnet.. - 22 71 Klotz perversissimum liegt der lesart der handschriften certissimum nicht näher als, was andere vermuthet haben, turpissimum

oder perniciosissimum, und passt weniger zu dem gedanken. - 31. 100 breviter ap te que widerspricht dem folgenden hoc ipsum ele. gantius poni meliusque potuit. Ueberdiess ist im Erl, ante in aperte geändert. - Richtig ist 35, 117 nach dem Erl. si tuam ob caussam cui commodes für cuiquam. Ebenso III. 16, 52 priore loco. Ansprechend ist auch die in der einleitung aufgestellte vermuthung, dass V, 20, 56 quid? ne bestiae quidem zu schreiben sei, wo der Erl. quin de bestiae quidem hat. Ebenso V, 22, 62 quis suae urbis conservatorem Codrum, wo die besten handschriften quis verbis haben. - In den büchern de natura deorum hat Klotz an vielen stellen die lesart der besten handschriften mit recht wieder hergestellt und andere gut emendirt. worin ihm dann Schoemann in der zweiten auflage gefolgt ist. So 1, 4, 9 alia ex alia nexa; 5, 10 relictarumque; 7, 16 M. Piso statt M. enim Piso; 8, 19 sed illa palmaris, quod qui statt quod idem qui; 12, 29 ex quibus omnia constare censet, divinas esse vult. statt constare vult divinas esse censet; 13, 33- Aristotelesque statt Aristoteles quoque; 34, 96 ratio docuit; II, 15, 40 solis et candor; 19, 49 tenet principatum. Trefflich ist namentlich die von Klotz schon früher aufgestellte conjectur I, 29, 81 a parvis enim lovem - novimus, wo die handschriften aparuisse haben, die früheren ausgaben das unsinnige wort weglassen. - Dagegen hat sich Klotz auch an vielen stellen völlig mit unrecht gegen richtige emendationen Schoemanns gesträubt. So schreibt er I, 8, 19 ad animum efficiendum, was von Schoemann als unrichtig dargethan ist. 8, 20 erklärt er pronoea si vestra est bedeute pronoea si talis est qualem vos constituitis. - 10, 25 verdirbt er Schoemanns richtige conjectur cur aquae mentem, menti autem cur aquam adiunxit indem er schreibt cur aquae mentem, mentem autem cur aquae, denn damit ist der gegensatz völlig vernichtet. - 11, 28 gestehe ich Klotz conventicium quiddam coronae simile nicht zu verstehen trotz Klotz's erklärung conventicium quiddam etiamsi sine exemplo est, id quod conveniat dici videtur. - 15, 39 die handschriften haben fatalem umbram, der sinn fordert fatalem vim , Klotz vermuthet dass umbram aus vim ipsam entstanden sei. Andern mag dies glaublicher erscheinen, jedenfalls ist ipsam hier ein überslüssiger und störender zusatz. - 30, 85 soll novi ego Epicureos omnia sigilla numerantes bedeuten omnia sigilla in deorum numero habentes. - II, 23, 61 tum autem res ipsa, in qua vis est maior aliqua sic apellatur, ut ea ipsa vis nominetur deus, ut Fides; vis ist offenbar hier nur durch wiederholung in den text gekommen, nicht die kraft, die bedeutung die in der treue liegt, sondern die treue selbst wird göttlich verehrt; trotzdem wagt és Klotz nicht das wort zu streichen. Aus den büchern de officiis begnüge ich mich anzuführen 1, 33, 120 cui (nämlich dem ruhme des vaters) dedecori esse nefas et vitium iudicandum est. Eine handlung kann nicht vitium genannt wer-

den, schon nefas konnte Klotz darauf führen, dass vitium unrichtig ist. Graevius vermuthete impium. - II, 11, 39 quod eam (nämlich opinionem iustitiae) si non habent, iniusti habebuntur .... multis afficiuntur iniuriis. Klotz nimmt an dem asyndeton keinen anstoss, andre haben wenigstens iniustique geschrieben. Wahrscheinlich ist iniusti habebuntur ein glossem. In demselben & ist maleficos statt maledicos zu schreiben. quamvis muss 1, 43, 153 gestrichen werden. Ohne grund ist 1, 30, 109 alium [quemquel geschrieben werden, da das unsinnige quemque in den besten handschriften fehlt. Ebenso grundlos 31, 111 irrideamur statt rideamur. Gut ist die vermuthung 35, 126 aspectum essent deformem habiturae atque foedam, wo die handschriften formam haben. - Ein paar stellen aus den Tusculanen mögen den schluss bilden. Nirgends lässt sich die interpolation schlagender nachweisen als I, 42, 101 Quid ille dux Leonidas dicit? Peraite animo forti Lacedaemonii etc., und ist von Bentley, Wesenberg, Funkhänel auf das klarste erwiesen, trotzdem lässt Klotz noch heute den Leonidas sagen: prandite unimo forti Lacedaemonii, esst tapfer darauf los, Lacedamonier. - 1, 27, 68 schreibt er lunamque accretione et deminutione luminis quasi fastorum notantem dies. Nach der in seiner ausgabe gegebenen erklärung verbindet er fastorum mit luminis, aber so, dass dabei auf accretio und deminutio nicht rücksicht zu nehmen sei. Auch im deutschen glaubt er sagen zu können: der mond bezeichnet durch zu- und abnehmen des lichts wie eines kalenders die tage. Dass Klotz selbst so sagen würde, muss man danach wohl glauben, andre drücken sich nicht so aus.

Wenden wir uns nun zu den ausgaben und abhandlungen, die einzelne werke Cicero's betreffen, so haben wir zuerst zu betrachten:

2, K. Fr. Hermann, beiträge zur kritik von Cicero's Lucullus, Philol. VII, 466.

Für die bücher der Academica ist es vor allem nöthig, dass das handschriftliche material sorgfältig zusammengestellt wird; freilich bieten auch die handschriften nur einen sehr verstümmelten text. So weit es ohne neue benutzung der handschriften möglich ist, hat K. Fr. Hermann eine anzahl stellen herzustellen gesucht. Der gedanke Lucull. 6, 16 sed fuerint illa vetera, si vultis incondita, nihilne actum est statt incognila hat viel ansprechendes, denn unbekannt können die alten lehren als solche nicht gewesen sein, und deshalb nahmen auch Davies und andere an den worten anstoss, ohne das passende finden zu können. Für incondita vergleicht Hermann Cic. Orat. 1, 44. III, 44. — Lucull. 14, 43 schreibt Hermann vera illa definitio transferri non p. für vel illa oder relitla vera; vel ist ganz müssig, vera lässt den gegensatz zu falsum und die rückbeziehung auf illa vera stärker hervortreten. An derselben stelle schreibt derselbe gelehrte in omnibus pariter

rebus statt in omnibus partibus. - Ebenso ist die vermuthung, dass 26. 83 eadem caelatura für eodem caelo et aqua; dass 38, 121 deum onere magno liberet für opere magno zu schreiben, gewiss richtig. - 41, 126 ist Hermann's emendation quasi decempedo hunc permensi refertis, ego me - nego hoc credere. dubiumne est leichter als die Madvig's, der ausser der umstellung der worte permensi refertis mehrfach ändern muss, freilich vermisst man bei dubium est ungern eine verbindungspartikel. - 3, 9 hat Hermann zwar den von Lambin und Madvig hergestellten gedanken für richtig anerkannt, wenn er aber selbst vorschlägt vel ut potuerint omnibus rebus auditis - iudicarent, nunc autem zu schreiben, so empfiehlt schon die doppelte änderung sed in vel und iudicarunt in judicarent autem dies sehr wenig. - 25, 79 vermuthet Hermann maneant illa omnia, latrat ista causa, veraces suos esse sensus dicit. Mit recht hat Hermann bemerklich gemacht, dass ista causa sich nur auf den gegner beziehen könne und dass Madvigs iaceat unpassend sei wegen der ironischen haltung der ganzen stelle und weil der akademiker noch nicht triumphiren könne, aber auch latrat passt nicht, wenigstens würde veraces etc. danach sehr matt klingen. Das richtige wird Ernesti haben labor at ista causa. 32, 104 hat Hermann recht, dass ut aut approbet quid aut im-probet kein glossem sei; doch genügt seine rechtfertigung noch nicht. Referent vermuthet dass ubi statt ut zu schreiben sei. 47, 143 endlich hat Hermann mit grund an opiniosissimi homines anstoss genommen, aber spinosissimi was er vermuthet, steht bei Cicero nie von personen. Sollte vielleicht ingeniosissimi das richtige sein? - So viel von diesen immer noch zu wenig beachteten büchern: gehen wir nun zu den Il. de Finibus, so heben

3, Fr. Jacob, in Ciceronis libros de Finibus bonorum obser-

vationes, im Philol. VI, p. 480.

An mehreren stellen berichtigt Jacob Madvig durch eine sorgfältigere und tiefere erklärung. So I, 1 über non tam reprehendunt - sed tantum studium ponendum in eo non arbitrantur, was er durch eine ungenauigkeit in der entsprechung der glieder erklärt, statt non tam - quam. Ebenso I, 4 über in quo admirer, und daselbst über latinas litteras oderit. - §. 5 schreibt er mit recht aut Utinamne in nemore, da aut dem falschen at der handschriften näher liegt, und gerade bei derartigen lebhaften entgegnungen häusig gebraucht wird. Namentlich aber ist hervorzuzuheben die gründliche auseinandersetzung über das höchste gut und die media und summa officia der stoiker, anknüpfend an III, 6, 21. Danach schreibt Jacob 122 ut enim si cui propositum sit collineare hastam aliquo aut sagittam sic nos ultimum in bonis dicimus; sicut illi facere omnia quae possit, ut collineat. Die folgenden worte aber huic in eius modi - expetendum erklärt er für eingeschoben, der gedanke ist unpassend und schief ausgedrückt, denn Cicero hätte sagen müssen, wie in der kunst des pfeilschiessens nicht der stoff wonach man schiesst das höchste ist, sondern dass man das ziel nicht verfehlt, so sind im leben nicht die naturgemässen dinge, auf die sich die pflichten beziehen, sondern die pflichterfüllung selbst das höchste. Ueberdies zeigt die ungeschicktheit der ausdrücke sint facienda — ut omnia faciat sit hoc quasi ultimum — quasi seligendum. dass Jacob mit recht in der stelle ein glossem gesehen hat. Klotz hat übrigens Jacob's aufsatz sehr wenig beachtet. — Wenn Jacob auch IV, 68 die worte neque tamen pluris — bonum dicere und ut nos de nostris solemus dicere für eingeschoben erklärt, so kann ich ihm darin weniger beistimmen. Namentlich die ersten worte enthalten einen nicht zn entbehrenden gedanken, wenn derselbe auch in anderer weise passender zu dem übrigen ironischen tone Catos ausgesprochen werden konnte.

Wir lassen nun eine reihe die Tusculanen betreffende schrif-

ten folgen:

4, Tusculan. disput. libri V, ex Hauniensibus Regii et Pithoeani

collationibus recognovit P. H. Tregder. Hauniae 1841.

Obgleich diese ausgabe früher erschienen ist, als dieser bericht zurückgreift, müssen wir doch auf sie bezug nehmen, weil in ihr zuerst eine sorgfältige collation des Regius Puris, consequent dem texte zu grunde gelegt ist. Orelli's collation ist weit mangelhafter als die von Tregder benutzte, scheint aber doch an einzelnen stellen den vorzug zu verdienen, wenn man den aus derselben quelle geflossenen Gudian. n. 294 berücksichtigt. So ist 1, § 38 mit Orelli tum agnoscit illa statt ea, II, § 1 perceperit für percepit zu schreiben. - Tregders ausgabe enthält eine reihe trefflicher emendationen theils von ihm selbst theis von Madvig, und wenn er auch an manchen stellen ohne grund geändert, an andern fehler der handschriften hat stehen lassen, so zeigt die ausgabe doch durchweg sorgfalt, feines urtheil und gründliche kenntniss. Von Madvig stammt 1, §. 29 tractari coepta sunt statt coepissent; 111, 3 naturae vim vidisse statt naturam invidisse; 46 psaltriam adducamus, hedychri incendamus scutellam. Nicht zu billigen ist Madvigs vorschlag 1, 88 malo carere in morte non dicitur. Cicero will beweisen, dass die todten die güter des lebens nicht entbehren, deshalb erklärt er den begriff carere mit non habere, quad indiges. Also entbehren die lebenden nicht dinge, die sie nicht bedürfen, und man kann nicht sagen malo carere, weil dies nicht zu beklagen war, nur bono carere, von den todten aber kann man den ausdruck carere gar nicht brauchen, weil sie alles gefühles beraubt sind. Man muss deshalb schreiben carere malo non dicitur oder mit dem Bern, carere in malo. Tregder's erklärung p. XVIII, ist völlig unklar, noch viel weniger freilich ist das zu billigen, was Enger Philol. XIII, p. 301 über die stelle vorgebracht hat. - Mit recht streicht Tegder monu-

menta 1, 31 quid ipsa sepulcrorum monumenta elogia significant. Dagegen kann V, 87 nec eum minis blandimentis corrupta deseret. blandimentis nicht fehlen, da corrupta zu minis nicht passt. das asyndeton freilich, das Klotz beibehält, ist ebenfalls unpassend. Richtig schreibt Tregder II, 52 obversentur species honestae viro, wo die vulg. animo ist, die handschriften vero haben. Ebenso ist V, 69 sustineantur, 35 an tu aliter gut. Mit grund ist IV, 35 Bentleys quae si quando se adeptam retur für das handschriftliche ea demptaretur nicht aufgenommen, sondern adepta erit geschrieben, denn der zusammenhang zeigt, dass nicht von einem blos eingebildeten besitz die rede ist. Der conjunctiv fuerit aber kann nicht von retur abhängen, sonst müsste sibi nicht ei stehen. - III, 76 fordert der vers mederi posse rationem iracundiae nicht orationem. - II, 27 schreibt Tregder recte igitur a Platone eiciuntur poetae ex ea civitate. Die handschriften haben dicuntur mit übergeschriebenem u; dem liegt educuntur näher und passt besser zu Plato's schilderung der ausweisung der dichter rep. III, p. 398; educi e senatu steht in gleichem sinne de or. I, 181. - II, 67 ist ohne grund sed tibi in et tibi geändert. Weshalb Tregder III, 11 hanc enim insaniam - a furore distinguimus statt disiungimus schreibt, und wie er behaupten kann disiungere sei in dem sinne nicht einmal lateinisch, ist schwer einzusehen, vgl. de n. deor. I, 7, 16. - III, 32 musste mit Wolf und Orelli si in re esset nicht essent geschrieben werden, da als subject malum zu ergänzen ist. - V, 63 war atqui in atque zu ändern, weil ein ganz neuer beweis anfängt. IV, 66 steht in den handschriften atque ut confidere decet, timere non decet. Dass statt confidere zu schreiben ist cavere, lehrt der zusammenhang und §. 13 quae declinatio cum ratione flet, cautio appelletur. Tregder zicht providere vor, weil dies den schriftzügen nach confidere näher steht, doch scheint der fehler durch missverständniss des gedankens, nicht durch falsches lesen der buchstaben entstanden und confidere aus §. 80 hier in den text gekommen zu sein. - Doch wir verlassen Tregder um zu den an seine ausgabe anknüpfenden programmen von Wesenberg überzugehen.

5, A. S. Wesenberg emendationes M. T. Cic. Tusc. disp. P. I

Viburgi 1841, P. II ib. 43 P. III ib. 44.

Als derselbe gründliche kenner des ciceronischen sprachgebrauchs und scharfsinniger und methodischer arbeiter wie in seinen andern schriften bewährt sich Wesenberg auch hier. Mit einleuchtenden gründen und einer fülle von stellen beweist er seine emendationen, von denen viele von Klotz und Tischer in den text aufgenommen, andre mit unrecht vernachlässigt sind. Er zeigt wie Tregder an mehreren stellen längst verbesserte fehler der handschriften wieder in den text gesetzt hat, so 1, 12. 15, 31, 38, 109, 116 und emendirt selbst eine reihe von stellen

in trefflicher weise. Z. b. I, 40 ändert er eodem ipso in eodem isto. Cicero konnte schreiben illo ipso, denn ille ipse ist ille non alius (Madvig op. 1, 131), aber neben idem ist ipse überflüssig. Gut ist 1, 52 das glossem erkannt: praeceptum tributum deo sc. hoc se ipsum cognoscere, wo die handschriften a deo sit haben. Ebenso richtig schreibt Wesenberg im folgenden &. quod ipsum agitatur aliunde für alicunde. - 1, 65 hanc sententiam nos secuti his ipsis verbis in consolatione hoc expressimus. Wesenberg sah zuerst, dass hoc unlateinisch ist, denn man kann wohl sagen sententiam exprimere d. i. einen gedanken in worten ausdrücken, aber nicht hoc expressimus, so dass exprimere gleichbedeutend mit dicere war. - II, 5 fordert der gedanke Wesenberg's traferant für perferant, ebenso IV, 12 appellemus für appellamus; V, 87 longe retro ponenda für longe et retro. Mit recht schreibt Wesenberg III, 11 stultitiam enim censuerunt constantia id est sanitate vacantem; V, 107 quantum tandem für quantum demum: V. 117 quoniam mors quidem est für mors ibidem est. Ebenso richtig streicht Wesenberg IV, 16 laetans malo alieno, was ein überflüssiger und störender zusatz ist, da die definition von male volentia erst im folgenden & gegeben wird, und IV, 28 et lividi, da lividus neben invidus überflüssig ist, und überdies von Cicero nicht in diesem sinne gebraucht wird. Nicht mindern beifall verdienen einzelne grammatische bemerkungen Wesenbergs, wie z. b. 1, 90 über die verbindung von potiri mit dem accusativ, die Wesenberg dem Cicero abspricht (vgl. Nipperdey zu Caesar p. 19). -1. 96 über pendemus animi und pendemus animis, das letztere erklärt Wesenberg für ungebräuchlich. - 1, 102 occumbere mortem. Die verbindung mit dem ablativ bestreitet Wesenberg. - V, 80 über die construction der mit se - re - dis zusammengesetzten verba, die Cicero nie mit dem blossen ablativ verbindet und dergleichen mehr. Wenn sich daneben stellen finden, wo Wesenberg die zustimmung anderer minder erlangen dürfte, so ist theils ihre zahl gering, theils sind auch sie mit scharfsinn und geist behandelt. Hierher rechnen wir 1, 77 catervae veniunt contradicentium philosophorum nec solum Epicureorum, quos equidem non despicio, sed nescio quomodo doctissimus quisque contemnit. acerrime autem - Dicaearchus - disseruit. Wesenberg will contemnit streichen und zu doctissimus quisque als prädicat contradicit ergänzen, aber theils verlangt quos equidem einen gegensatz (vgl. 11, 7) und die anacoluthie dass nach non solum folgt autem, ist durch den zwischensatz non - sed entschuldigt. -Zu unsicher erscheint es auch, wenn Wesenberg I, 54 quae si ipsa semper moveat räth semper zu streichen, weil in der stelle Plato's, die hier übersetzt ist, nur steht to avid έαντο κινούν. Auch die form Mulcebri in Cicero's versen II, 23 möchte ich nicht so unbedingt verwerfen, da sich ja in dem ältern latein vielfach in abgeleiteten formen das ursprüngliche e statt des spätern i

findet. — V, 84 bei der aufzeichnung der ansichten über das höchste gut sagt Cicero nihil bonum nisi naturae primis bonis aut omnibus aut maximis frui. Wesenberg will nach Madvig de fin. IV, 15 bonis streichen, aber Cicero übersetzt den stoischen ausdruck τὰ πρῶτα κατὰ φύσιν niemals durch prima naturae sondern nur durch principia naturae (de fin. II, 36) oder durch umschreibungen; de fin. II, 46. IV, 15. Acad. I, 22. Auch die Griechen sagten schwerlich τὰ πρῶτα τῆς φύσεως. Weshalb aber Cicero nicht prima bona naturae sagen soll, da er doch Acad. II, 138 prima commoda naturae sagt, ist schwer einzusehen.

6, Bake scholica hypomnemata P. IV. Emendationes in Cic. Tusc. disput. Lugd, Bat.

Diese abhandlung ist in den meisten beziehungen gerade das gegentheil der vorigen. Während Wesenberg seine grammatischen regeln wie seine conjecturen durch eine fülle von stellen zu erweisen sucht, und sich lieber begnügt das zeichen der corruptel zu setzen, wo ihm die beilung einer stelle nicht sicher scheint, setzt Bake seine vermuthungen zumeist ohne alle legitimation aus, ändert willkürlich verbalendungen, streicht, wo ihm ein wort oder satz überflüssig erscheint, stellt grammatische regeln auf, die er nicht beweist, und an andern stellen selbst nicht beachtet. Einige proben werden genügen, dies urtheil zu bestätigen. So streicht Bake ohne grund I, 52 quo monet in den worten hanc habet vim praeceptum Apollinis, quo monet, ut etc.; 1, 67 potesne dicere; 77 rogas; 92 qui est mons Cariae; 104 in patriam; III, 41 dicis haec; III, 24 et quidem recens opinio talis mali, ut in ea rectum videatur esse angi; hier tilgt Bake mali und verbindet talis mit opinio, ohne zu bedenken, dass dann in eo ohne beziehung steht. - IV, 54 streicht er an tum quoque est utilis; V, 27 contineri; V, 55 consulis in den worten collegae sui, consulis Cn. Octavii. Mehr grund scheint Bake zu haben, wenn er III, 4 quod insipientibus contingit omnibus einklammert. Denn Cicero's eigner ansicht widerspricht der gedanke, dass alle unweisen der verrücktheit nahe sind (s. de fin. IV, 77); er konnte den zusatz also nur machen, wo er im sinne eines stoischen philosophen spricht, was hier nicht der fall ist. Für den stoiker sind überdies die, welche bei ursprünglich ehrenwerthen motiven von ehrgeiz fortgerissen werden, nicht minder insipientes als die welche sich von geldgier bestimmen lassen. Der zusatz quod insipientibus etc. hebt also die steigerung wieder auf. - Ohne grund schreibt Bake 1, 25 afficiat; 32 offert; 59 dicitur; 63 potuit; III, 80 will er sogar vier conjunctive in die indicative umändern; IV, 7 wird exquiremus für requiremus gesetzt, denn requirere est ulterius quaerere, quod iam quaerere coepisses: 11, 7 wird commotus statt cum motus esset geschrieben, weil sich das letztere nur auf ein einmaliges factum oder einen zeitabschnitt beziehen könne. Wenn in demselben &. Bake nec pristinum dicendi studium deponere et in hac maiore arte servare schreibt statt versari, so könnte das nur heissen, rednerische übungen in der philosophie vornehmen. - 1, 43 omne coelum hoc, in quo nubes imbres coguntur; Bake streicht caelum; er vergisst, dass omne hoc unlateinisch ist, und dass Cicero mit caelum oft die uns umgebende atmosphäre bezeichnet: s. §. 60. In demselben §. schreibt Bake animus - iunctus ex anima tenui et ex ardore solis temperatis ignibus, und verbindet ex anima et ex ardore mit temperatis: wie dann animus iunctus zu verstehen ist, ist nicht abzusehen. Das richtige dagegen hat Bake getroffeu, wenn er I, 91 natura vero se sic habet vor se si einschiebt, und so den folgenden satz ut nihil pertinuit etc. zum nachsatz macht. Der mangel einer verbindung der beiden sätze wird damit aufgehoben. Ueberdiess ist si nöthig, da Cicero nur zeigen will, was daraus folgt, wenn man einen gänzlichen untergang mit dem tode annimmt; er selbst theilt diese ansicht nicht. Auch IV, 14 schreibt Bake richtig stulti aegritudo est eaque afficiuntur statt ea, quae; ea aegritudo würde eine bestimmte art der bekümmerniss bedeuten. - IV. 21 ist das richtige discordia ira acerbior odio et intimo corde concepta für intimo odio et corde concepta schon von Förtsch Quaest. Tull. Naumb. 1846 vorgeschlagen.

7, M. T. C. Tusculanarum disputationum libri V. Erklärt von G. Tischer. Weidmannsche Buchh. 1854.

In der einleitung spricht der verfasser über die philosophie bei den Römern und namentlich über Cicero's studien und leistungen auf diesem gebiete. Die Tusculanen behauptet er, seien sicherlich vor Cäsars tode veröffentlicht. Da aber nach den briefen aus dem mai 44 Atticus erst in den tagen das erste buch erhalten und gelesen hat, so kann das ganze buch erst nach Cäsars tode erschienen sein. Dass Cicero nicht seiner erbitterung gegen den dictator in anspielungen luft macht, beweist dagegen nichts. Den grundgedanken des buchs sieht Tischer in folgendem: das ziel jedes menschen ist ein glückliches leben, zur erreichung desselben aber ist gemüthsruhe das wesentlichste erforderniss, folglich müssen wir dahin arbeiten, dass all unser empfinden und begehren der vernunft sich unterordne. Daher bekämpft Cicero im ersten buche die furcht vor dem tode u. s. w. Dieser gedanke ist nun zwar ein hauptsatz der stoischen moral, auf dem der inhalt der Tusculanen wesentlich basirt, aber nach einem vorgefassten plane durchgeführt hat ihn Cicero nicht, vielmehr sieht man aus III, 84 und IV, 64, dass er bei der abfassung des einen buches noch nicht wusste, was den inhalt des folgenden bilden würde. Ueber die quellen, aus denen Cicero in den Tusculanen geschöpft hat, sagt Tischer nur wenig und gerade hierauf hätte er näher eingehen sollen; er würde dann nicht I, 108 Chrysipp Ciceros hauptquelle genannt haben. Auch darauf geht Tischer nicht ein, dass Cicero in den beweisen für die unsterblichkeit zwar seiner angabe nach auf Plato

zurückgeht, aber §. 42 ff. sich der materialistischen gründe der stoiker bedient, die nur eine beschränkte fortdauer nach dem tode annehmen. Ebenso über den unterschied von morbus und aearotatio IV, 26 giebt er nur unvollständiges. Auch I, 56 ist nur verständlich, wenn man auf den stoischen unterschied zwischen έξις, φύσις, ψυγή άλογος und λογική rücksicht nimmt. Im allgemeinen sind Tischers erklärungen mit urtheil und sachkenntniss abgefasst und geben dem lehrer und schüler eine menge richtiger winke. Von den änderungen des textes, die er selbst vorgenommen hat, verdienen mehrere beifall, so dass er 1, 30 nec vero id collocutio hominum aut consensus effecit die worte aut consensus tilgt. Dagegen hätte er I, 40 (num igitur dubitamus an) an streichen sollen. In I. 50 kann von intelligere nicht eine doppelfrage abhängen, wie von einem verbum des zweifelns: darum ist mit Lambin ut in aut zu ändern. II, 5 hat man an der aufforderung philosophia nascatur latinis litteris füglich keinen anstoss zu nehmen, aber sich selbst kann Cicero nicht zur schriftstellerei und dulden von widerlegungen auffordern. Unrichtig schreibt Tischer deshalb adiuvemus und patiamur. Den lesarten der interpolirten handschriften legt er häufig zu viel gewicht bei, so 1, 69. 11, 40. IV, 74. V, 31. - II, 60 hätte er Madvigs quia si cum aufnehmen sollen. Dagegen III, 12 ist Tischers conjectur unhaltbar: ne aegrotus sim, si, inquit, qui fuerat, sensus adsit. Denn inquit wird nur da wiederholt, wo ein neuer abschnitt in dem gedanken beginnt, es müsste also hier bei ne aegrotus sim stehen. handschriften haben si inquid fuerat, dem liegt Tregder's sin quid fuerit nahe, weshalb dies aber, wie Tischer behauptet, euphemistisch nur vom tode gesagt werden könne, ist um so weniger abzusehen, als si fuerit häusig bedeutet: "wenn der fall eingetreten ist": de off. II, 24, 84. - III, 82; Keils conjectur aegritudinem sustulit, sustulit etiam für tamen, erscheint bei näherer betrachtung unpassend. Es genügt mit Lambin etsi zu streichen, das zwischen extitit und si leicht eingeschoben werden konnte satz singularum rerum sunt propriae consolationes bildet dann den nachsatz zu philosophia cum universam aegritudinem sustulit, der sich mit einer leichten anacoluthie anschliesst. - V, 94 ist non vor contemnunt zu streichen. - Treffend ist dagegen Tischers emendation IV, 48 in dem fragmente des Lucilius quam qladium in stomacho furi ac pulmonibus sisto statt suria, woraus Bentley furiae machte. Gut auch V, 94 qui parvo metu est für qui parva metuit und V, 88 isne tibi mortem videtur für is tibi mortemne videtur. Unrichtig erklärt dagegen ist z. b. IV, 29 partes habet dissentientes, wo Bentleys pares habet dissensiones das einzig mögliche ist, und V, 59 wo der zusammenhang (namentlich eum cum forem cubiculi clauserat detorquebat) und die bedeutung des wortes hindert unter cuhicularis lectus das haus, worin das bett stand, nicht das bett selbst zu verstehen. - Einen kleinen beitrag für die Tusculanen hat ref. Philol. XII, p. 755 ff. geliefert, ferner Schlenger ebend. p. 301.

8. M. T. C. de natura deorum l. III. Erklärt von C. F.

Schoemann. 2. aufl. 1857. Weidmann.

Ohne die ansprüche einer schulausgabe und den zweck der sammlung zu verkennen, hat der verfasser zur berichtigung des textes sowohl wie zur interpretation viel neues und treffendes beigetragen, wobei namentlich hervorzuheben, wie auch die versehen und ungenauigkeiten Cicero's mit scharfsinn aufgedeckt sind. In der einleitung erhalten wir geistvolle bemerkungen über die religionsphilosophie im allgemeinen und die der stoiker in besonderem. Gut ist auch der nachweis über die guellen, die Cicero bei abfassung seines buches benutzt hat, und ebenso erleichtern die sorgfältigen und ausführlichen inhaltsangaben, welche den einzelnen büchern vorausgeschickt sind, das verständniss des zusammenhangs. Etwas ausführlicher wünscht man den verfasser bei dem, was er über Epikureer und Akademiker sagt. So würde es das verständniss der epikureischen lehre erleichtert haben, wenn gleich in der einleitung gezeigt wäre, wie Epikur zu solchen anschauungen von den göttern gekommen; und ebenso war über Cotta's skepticismus näher zu sprechen, der sich nicht scheut den sätzen des éinen systems eben so positive sätze eines andern entgegenzustellen, die er anderwärts wieder bekämpft. An einzelnen stellen konnte auch über die philosophischen sätze noch bestimmteres vorgebracht werden z. b. 1, 105 verglichen mit Stob. ecl. pb. p. 66 ed. Heeren und Diog. Laert. X, 139. — In bezug auf den text weicht die zweite ausgabe, welche nach der textesrecension von Klotz erschienen ist, mehrfach von der ersten ab. Eine genaue collation der besten wiener und leidener handschriften dürfte wohl noch manche verbesserung ergeben. Einiges hätte Schoemann aufnehmen sollen, wenn er nicht grund hatte Klotz angaben über die handschriften zu misstrauen: so 1, 60 quia quanto diutius considero, inquit: II, 23 quae alantur et quae: II, 69 di bellis caruerunt. Seine neuerungen hat Schoemann zum theil früher 1849 und 50, theils 1857 in greifswalder programmen vertheidigt, und das meiste darunter ist so, dass man ihm gern beistimmt. So ergänzt er die lücke 1, 25 cur aquae [mentem, menti autem cur aquam] adiunxit: 1, 31 schreibt er diximus für dicimus: 1, 49 non solum viderit, statt viderat: 1, 70: nihil horum nimis callide statt nisi callide: 1, 85 hat er mit recht Davis vermuthung si igitur nec humano visu - nec alio aliquo aufgenommen statt nec tali aliquo; denn tali aliquo kann sich nur auf die gestalt der gestirne und des himmels, von der eben geredet ist, beziehen, würde also nicht ausschliessen, dass die götter irgend welche von dieser und der der menschen verschiedene gestalt hätten und darum den schluss quid dubitas negare deos esse nicht rechtfertigen. Orelli's einwand gegen nec glio aliquo zeigt nur, dass er die worte nicht

verstanden hat. - II, 11 wird dem fehler der handschriften tabernaculum captum suisse hortos Sc. auf die leichteste weise durch ein vor hortos eingeschobenes ad abgeholfen. - II, 50 schiebt Schoemann mit recht ita vor in luna ein. - II, 124 schreibt er in quod ipsa invaderet für id quod und giebt zugleich in dem programme eine klare auseinandersetzung über den gebrauch von id quod. Gut ist auch II, 134 dentibus - constructis manditur ab his atque extenuatur für m. a. ext. ab his: 11, 149 lingua est munita dentibus für finita: III, 7 ex animo eximi für exuri: III, 51 quia speciem habeat admirabilem, Thaumante dicitur Iris Dagegen liegt 1, 2 enumerare doch der lesart der esse nata. handschriften unumerare näher als dinumerare, und wird durch die nachabmung der stelle bei Firmicus, die Davis anführt, bestätigt, und von Cicero z. b. de or. l, 9 ebenso gebraucht. Ebenso liegt 1, 23 Ernestis animi natura intellegentis der lesart der handschriften näher als Schoemann's animi natura et intelligentia. - 1, 34 tum modo mundum ist es zwar unstatthaft mit Klotz eine lücke anzunehmen, aber wahrscheinlicher dass tum als dass modo durch ein versehen in den text gekommen ist. - II, 15 genügt es aequabilitatem motus conversionemque coeli zu schreiben. Durch que werden die beiden begriffe enger zusammengefasst, und so durch eine art er dia dvoir dasselbe ausgedrückt, was Schoemann und Ernesti mit conversio num que beabsichtigten. - 11, 26 ist quae in nivem pruinamque concrescere statt des ablativ nothwendig: s. Heindorf z. d. st. - II, 72 macht die lesart der besten handschriften sunt dicti religiosi ex religendo, elegantes ex eligendo tumquam diligentes ex diligendo es sehr wahrscheinlich, dass elegantes ex elegendo späterer zusatz ist, dessen anstössiges durch die lesart der jüngeren handschriften ut elegantes ex eligendo itemque nur etwas verwischt ist. Vgl. Tusc. 1, 19. - Weshalb ist II, 89 nicht Lachmann's conjectur zu Lucr. p. 346 erigit für eruit aufgenommen? - 11, 95 ist das anacoluth quae cum viderent durch die länge der eingeschobenen sätze gerechtfertigt und die änderung haec überflüssig: vgl. Tusc. IV, 77. Dagegen die construction II, 141 munitae sunt palpebrae tamquam vallo pillorum, quibus et apertis oculis si quid incideret repelleretur et somno conniventibus cum oculis ad cernendum non egeremus utque tamquam involuti quiescerent, lässt sich durch nichts rechtfertigen. Es scheint dass nach egeremus ein ausdruck in dem sinne von tegimentum esset ausgefallen ist. - II, 132 dotes - denique innumerabiles: dass artes was die handschriften haben und Klotz mit der flüchtigkeit Cicero entschuldigt nicht hierher passt, leuchtet ein. So gedankenlos konnte Cicero nicht schreiben, dass er die artes unter den vortheilen aufzählt, welche die menschheit der anorganischen natur verdankt. Aber dotes braucht Cicero nicht für dona. Stellen wie de or. 1, 55, 234. Phil. XI, 5, 12 lassen sich dafür nicht anführen. Es ist res dem gedanken angemessen, und liegt, wenn man annimmt, dass ae des vorhergehenden wortes verdoppelt war dem artes der handschriften nabe. 9, 10. O. Heine und Detlefsen zu Cicero's Paradoxa.

- Auf die wichtigkeit, welche auch für die Paradoxa die Wiener handschrift Endl. LV hat, hatte ich Philol. X, p. 116 ff. aufmerksam gemacht, und auf sie gestützt einzelne stellen zu emendiren gesucht. Hierdurch veranlasst gab dr. Detlefsen im juniheft 1856 der sitzungsberichte der philosophisch - historischen klasse der kaiserlichen academie in Wien eine mit grösster sorgfalt und genauigkeit angefertigte beschreibung dieser handschrift und collation zu den paradoxa, durch welche die von mir benutzte collation mehrfach berichtigt wurde. Auch änderte Detlefsen an mehreren stellen nach der handschrift. So streicht er 1, 8 secum vor asportarent; 1, 13 schreibt er esse similes, da die handschrift si similes hat; II, 18 tilgt er est nach terribilis: III, 26 et vor exploditur; V, 35 breviter constendum für et brete Endlich an der oft besprochenen stelle &. 36 et confitendum. schlägt er vor: ut in magna familia sunt aliis alii lautiores servi sed tamen servi sic parent stultitiae est, während in der handschrift aliis fehlt und die letzten worte so geschrieben sind: servi atrienses ac t uparii stultitiae.
- C. F. Feldhügel, commentatio critica de Cicer. de legibus libris. Zeitz. 1848.
- 12. Cicero de legibus l. III. Reconsuit Dr. C. F. Feldhügel. Zeitz. 1852, 53. 2 bde.

Die commentatio behandelt das verhältniss der handschriften und eine anzahl kritisch bedenklicher stellen. Von der ausgabe enthält der erste band prolegomena, text und varianten, der zweite den kritischen und sachlichen commentar. Es werden zunächst die handschriften aufgezählt, welche bei der textesconstitution benutzt sind. Ihre zahl ist beträchtlich; dazu hat Feldbügel die varianten früherer ausgaben zusammengestellt, und sich die mühe drei jüngere handschriften zu vergleichen nicht verdriessen lassen. Nur schade dass an den verdorbenen stellen sämmtliche handschriften nichts helfen, und die menge der varianten die auffindung der ursprünglichen lesart mehr erschwert als fördert. Den Voss. nr. 84 aber hat Feldhügel durchaus nicht in der nothigen weise vor den interpolirten handschriften beachtet. - Der zweite abschnitt der prolegomena behandelt die frage über die abfassungszeit des dialogs. Die einzelheiten, welche beweisen. dass derselbe als im jahre 702 oder 3 gehalten dargestellt wird. hat Feldhügel sorgfältig zusammengestellt, und beweist genügend dass die schrift um diese zeit und nicht erst, wie andere annehmen, 708, wirklich abgefasst, aber von Cicero nicht vollendet und herausgegeben ist. Er vermuthet die schrift habe aus sechs büchern bestanden, weil Cicero wohl auch hier, wie in der schrift über den staat, die hälfte der zahl der bücher Plato's angenom-

men habe. Dies argument steht aber doch auf sehr schwachen füssen. Zur sachlichen erklärung hat Feldhügel viel beigetragen, wenn auch sowohl was philosophie als alterthumer anbelangt noch viel zu thun ist. So ist Feldhügel den beweis, dass Cicero in dem theoretischen theile Chrysipp περὶ τόμου gefolgt sei, während er nach III, 14 Panaetius und Diogenes vor augen hatte, noch schuldig geblieben; und darin täuscht er sich, dass er (II, p. 105) meint Cicero mache Zeno den vorwurf der unredlichkeit mit der behauptung, dass dieser der sache nach mit den akademikern übereinstimme und nur den ausdruck geneuert habe. In den theilen des commentars die sich auf grammatisches beziehen, belegt er namentlich von Madvig, Seyffert und andern gemachte beobachtungen mit neuen beispielen, von seinen eigenen observationen aber ist einzelnes richtig, in andern ist er zu weit gegangen. So in der unterscheidung (II, p. 31) zwischen non est ita und non ita est. Feldhügel meint, wenn etwas vollständig negirt wird, sei zu schreiben non est ita, werde aber nur negirt dass sich eine sache so verhalte, wie vorher angegeben ist, und zugleich das richtige hinzugefügt, so stehe non ita est. Aehulich ist die unterscheidung zwischen ex eo quia und ex eo quod p. 78. Auch dass Cicero zwar habe sagen können 1,23 quibus haec sunt inter eos communia, aber nicht quihus inter eos haec sunt communia (p. 39) wird schwerlich jemand glauben. Auch zur erklärung sprachlich schwieriger stellen hat Feldhügel manches beigetragen, und dadurch eine anzahl der von Bake vorgeschlagenen änderungen als überslüssig erwiesen, nicht selten jedoch hat er sich von dem bestreben die lesart der handschriften aufrecht zu erhalten, zur vertheidigung von unsinnigem verführen lassen. vertheidigt er 1, 25 virtus eadem in homine ac deo est nec alio ullo ingenio praeterea. In demselben & schreibt er is agnoscat deum, qui unde ortus sit, quasi recordetur et cognoscat, et aber fehlt in den handschriften und das vorhergehende agnoscat macht es sehr wahrscheinlich, dass das unpassende cognoscat nur durch ein versehen in den text gekommen ist. Andre stellen, wo Feldhü-gel mit unrecht die lesart oft nur jüngerer handschriften vertheidigt, sind II, 5 idem ego te accipio dicere Arpinum; ib. qua reipublicae nomen universae civitatis est; II, 14 fecisse video, cum - scripserunt; II, 29 quod nos prope idem graecum nomen interpretatum tenemus. Ein offenbarer irrthum ist ihm z. b. 1, 40 passirt, wo er incaulos, was prädicat ist, als subject erklärt. Auch II, 43 ist falsch behandelt: ardentes - tum metu tum conscientia quid agerent modo timentes vicissim contemnentes religionis, iudicia perrupta ab iisdem corrupta; wenn auch timere, insofern darin der begriff des zweifelns liegt mit einem relativ verbunden wird, so fordert doch hier der gegensatz modo timentes vicissim contemnentes religionis zu verhinden. Es scheint aber, dass nach conscientia inscii ausgefallen ist, oder man muss mit Lambin quidquid agerent

schreiben. Dass corrupta nur aus perrupta entstanden hat auch Halm in seinem neuesten aufsatze in Jahn's jahrbüchern ausgesprochen. Feldhügels übersetzung der stelle ist in der that ab geschmackt. Ebenso ist III, 31 cupiditatis eiusdem tenerentur; III. 36 cum esset ad se delata, M. Scaurus (Madvig ad senatum): Il. 28 detestataque omnia eiusmodi repudianda sunt (Madvig detestanda atque); 1, 4 quod — versere, veritas a te postulatur s Haupt Rhein. mus. IV, p. 150. Halm Philol, I, 113); I, 12 id s quidem in experiundo nullum esset periculum, (meines erachtens ist zu schreiben: id quidem - nämlich experirer - si in exp cet.) mit unhaltbaren und zum theil unklaren gründen vertheidigt An andern stellen zeigt Feldhügel indess richtiges urtheil bei der auswahl der lesarten und emendirt selbst einiges mit glück. So 1. 27 oculis in primis arguti für nimis; 49 non suapte vi virtus: II, 21 neque quos initiando; 20 fides consecratur humana; 34 el id si potero: 63 ac ius terra humandi. Andere conjecturen freilich und deren ist die überwiegende zahl sind so, dass Feldhügel keinen beifall erlangen kann. Man vermisst da logische schärfe in der beurtheilung des falles: z. b. 1, 26 haben die handschriften obscuras nec satis intellegentias enodavit: Feldhügel schreibt obscuras intelligentias inchoavit. Aber wie soll nec satis in den text gekommen sein, und ist obscuras in dieser verbindung nicht überflüssig! Halm hat ei donacit geschrieben. Ich vermuthe das nach nec satis ausgefallene wort ist enodatas: denn Top, 7, 31 nennt Cicero was er hier obscurae intelligentiae nennt cognitie enodationis indigens. Ebenso streicht Feldhügel II, 16 homines existimare oportere omnia cerneret deorum esse plena ohne weiteres cerneret, während das richtige in quae cernerent längst aufgestellt, und an derselben stelle verdient Lambins velutique in fanis esse maxime religiosos den vorzug vor Feldhügel's veluti cum in fanis essent maxime religiosis. - 1, 50 ist das was Feldhügel schreibt qui nullum impudicum nisi vitio ipso multatum, weder sprachlich zu rechtfertigen, noch zu dem folgenden gedanken und der lehre der Epikureer passend, noch liegt es der lesart der handschriften nahe, die qui ullum iudicium vitare nisi vitio ipso mutatum p. haben. Auch mit einem neuen worte will Feldhügel das lateinische bereichern, denn II, 60 schreibt er circumputatio, was die der einbalsamirung vorhergehende reinigung bezeichnen soll. Die kann aber doch nicht durch ein compositum mit circum bezeichnet werden, circumpotatio hingegen wird passend auf das trinkgelag beim leichenschmaus bezogen. - III, 44 verschlechtert Feldhügel nur Halm's vermuthung noxiis für cogitatis, wenn er statt dessen das unbestimmte und allgemeine malis setzt. Die zahl solcher verfehlter erklärungen und emendationsversuche könnte leicht noch vermehrt werden.

13. M T. C. de officiis l. III. Ed. Georg. F. W. Lund. Kopenhagen. 1849.

14. De emendandis Ciceronis libris de officiis observationes criticae. Scr. F. G. Lund. Nykjöbing. 1848.

Die kritik in den büchern de officiis wird durch die verschiedenheit und das verhältniss der handschriften zu einander wesentlich erschwert. Denn wenn sie alle auch sämmtlich auf eine schon vielfach verdorbne quelle zurückgehen, worüber die lücken, interpolationen und andern verderbnisse keinen zweifel lassen, so zerfallen sie doch in zwei wesentlich verschiedene familien. Die eine an deren spitze Bern. c. (bei Orelli) steht bietet an vielen stellen allein das richtige: so II, 76 abstinentiae für sapientiae; II, 89 quid est tertium? male poscere für male vestire: 1, 155 caritatem für utilitatem, und hat viele lücken nicht, an der die andre leidet, z. b. II, 49 et apud populum: 50 ut ei, quos ante dixi aut ulciscendi: 33 bene - praebitorem. Lediglich auf conjecturen des abschreibers kann dies nicht zurückgeführt werden. Aber Bern. c, bei weitem noch die beste in dieser familie, welche bis jetzt collationirt sind, leidet in hohem grade an willkürlichen anderungen des abschreibers. Stellen wie 1,77 cedebat laurea paci für laudi: 1,88 lenitudo animi für altitudo animi und die völlig veränderte wortstellung beweisen dies. In I, 49 scheint der abschreiber die worte vel morbo in omnes weggelassen zu haben, weil er sie nicht verstand, und anderwärts hat er nicht mit glück allen handschriften gemeinsame fehler zu verbessern gesucht, z. b. 1, 128 nominibus ac verbis, wo nominibus ac aus der folgenden zeile heraufgekommen ist, ändert er in moribus ac verbis. Die andre familie, aus der Bambergensis, Bernen. b. a., Wurzeburg. (s. Halm. zur handschriftenkunde Ciceros) die vorzüglichsten sind, ist zwar un manchen stellen durch unwissenheit und nachlässigkeit der abschreiber mehr verdorben, aber im ganzen ist ihre überlieferung weit treuer. Daraus folgt, dass so lange man nicht eine handschrift von der familie des Bern. c. hat, die weniger als diese willkürliche änderungen erfahren hat, man die andre familie als grundlage des textes gebrauchen, mit der benutzung von Bern. c. aber sehr vorsichtig sein muss. Stürenburg, der in seiner ersten ausgabe dem Bern. c. in allem gefolgt ist, was nicht offenbar falsch war, gesteht in der zweiten ausgabe (1843) selbst, dass er den text dadurch verdorbener herausgegeben habe, als er früher war, und hat das meiste wieder fallen lassen. Auch Lund hat sich, obgleich er im allgemeinen richtig über Bern. c. urtheilt, mehrfach täuschen lassen. So schreibt er I, 16 mit Bern. c.: suum quoddam institutum sequantur; consequantur was Bamberg, und andre haben ist in dem sinne zwar seltener aber hinlänglich beglaubigt; vgl. off. 1, 153. Ferner II, 39 quod eam (opinionem iustitiae) si non habebunt, iniusti habebuntur - multis afficientur iniuriis; ausser dem asyndeton zeigt der tautologische sinn, dass iniusti habebuntur ein einschiebsel ist. Lund schreibt mit Bern. c. iniustique habebuntur. In III, 92 scheint es nach §. 71 als habe Lund nach Bern. c. mit recht fu-

racem ausgelassen; da aber Marc. Dig. XXI, 52 bezeugt, der verkäufer sei nicht verpflichtet anzugeben, ob der sclave sich kleiner diebereien im hause schuldig gemacht hatte, so ist auch dies wort ohne anstoss. - Die bei Cannae im lager gefangenen soldaten kaufte der senat nicht los, weil er sagte sie hätten sich durchschlagen, lieber die todesgefahr auf sich nehmen, als sich ergeben müssen: III, 114 sagt Cicero von ihnen: non quos in acie cepisset aut qui periculo mortis diffugissent, sed qui in castris relicti essent. Dass hier periculo mortis diffugissent passender ist. als was Lund nach Bern. c. schreibt periculum mortis defugissent leuchtet ein. Ebenso ist II, 74 nach Bamberg, eo unde egressa est referat se oratio zu schreiben, nicht wie Lund nach Bern, c. thut degressa. Es ist egredi und egressio stehender ausdruck von rednerischen abschweifungen: Brut. 82. Quint. IV. 3, 12. Schwieriger ist die entscheidung an andern stellen z. b. ob III, 87 quam senatus mit Bern. c. wegzulassen, und III. 88 nach derselben handschrift reinublicae nach utilitas hinzuzufügen ist oder nicht. Im allgemeinen aber zeigt sowohl Lund's ausgabe als die abhandlung grosse sorgfalt, gründliche kenntniss des sprachgebrauchs und feines urtheil. Eine anzahl guter emendationen hat er theils selbst gefunden, theils verdankt er sie Madvig. So schreibt er II, 17 morum praestantie ac virtule statt virorum, denn der eifer der leute für unser bestes zu wirken wird doch nicht durch die weisheit und tüchtigkeit anderer erregt. Ferner II, 30 erhält allein sinn, wenn man mit Lund a eque utrisque propemodum comparanda schreibt statt eaque: 11, 45 cum le Pompeius alae alteri praesecisset streicht Lund alteri, da der junge Cicero nur eben ein geschwader (ala) der reiterei kommandirte. Mit unrecht dagegen schreibt Lund II, 36 eos non contemnunt quidem statt eos contemnunt quidem neutiquam, auch 1, 109 hatte er nicht nöthig alium in aliquem zu ändern, denn es werden an der stelle paare einander entgegensetzt, und dem alium entspricht statt eines zweiten alium gleich das beispiel contra patrem illum. Es ware I, 100 besser hanc ha bet viam statt vim beibehalten; denn die metapher ist in deducit. sequemur, aberrabimus weiter durchgeführt. Auch 1, 68 ist haec vitanda unnöthig für videnda, denn zu haec ist zu ergänzen: ne motu frangamur et a voluptate vincamur, vgl. §. 145. Dann ist I, 111 sermone eo debemus uti, qui natus est nobis, statt Lunds notus vorzuziehen. - Der unterschied wie er p. 16 der abhandlung zwischen anquirere und inquirere aufgestellt wird (anquiro videtur magis solliciti et curiosi, inquiro investigantis esse, durste sich schwer durchführen lassen, und selbst danach hat man 1, 125 nicht nöthig gegen die handschriften inquirere zu schreiben. -An der ergänzung des verbums im nachsatze ans dem vordersatze 1, 38 ut enim si civiliter contendimus, aliter si est inimicus, aliter, si competitor, hätte Lund nicht anstoss nehmen sollen. Sobald ein wort wie hier aliter direct auf das verbum hinweist,

et sich dies oft. Für civiliter contendimus bietet ad fam. 1, 14, 3 beleg. Lund schreibt ut cum civi aliter contendimus st in. Aber wenn ich auch an einzelnen stellen von Lund eichender meinung bin, so erkenne ich doch dessen sorgfalt und weil nochmals rühmend an.

15. M. T. C. de officiis l. III. Zum schulgebrauch herauseben von J. von Gruber. Lpz. Teubner. 1856,

Der verfasser sagt einl. p. III: "dass in der texteskritik zugsweise die lesarten des Bern. c. festgehalten sind, findet ie rechtfertigung darin, dass diese handschrift bei ihren von

meisten übrigen handschriften so bedeutenden abweichungen weder für sehr gut angesehen werden muss, wie es von Zumpt chieht, und dann muss man ihre autorität auch in allen an sich sifelhaften fällen gelten lassen, oder man muss den Bern. c. eine von einem gelehrten abschreiber stark interpolirte handrift ansehen, und dann ist es inconsequent ihr zu folgen, wo allein eine lesart bietet." Eine vermittelnde ansicht also, wie sie oben ausgesprochen habe, erkennt Gruber nicht an. Im gentheil sagt er: er halte diese consequenz gerade bei anfänn für unerlässlich, da sie sonst gleich schiffern ohne compass pfadlosem meere sich gänzlich dem zufall preisgegeben scheiz." Danach sollte man fürchten von Gruber einen text nach renburg's erster ausgabe zu erhalten. Doch ist die sache

ht so schlimm. Gruber nimmt zwar einzelnes aus Bern. c. , aber in der wortstellung und den meisten stellen, wo es sentlich darauf ankommt, welche autorität man dem Bern. c. egt, folgt er ihm nicht. So schreibt er I, 6 sequimur — Bern. sequemur: 27 consulto et cogitata — Bern. c. et cogitato: 50 urae - Bern. c. natura: 116 consequantur - Bern. c. sequan-: 151 ex portu - Bern. c. sic ex portu: II, 75 in illo tantum roboris - Bern. c. in illo tantum fuit: 111, 87 melior fides m senatus — Bern. c. melior fides: 88 vincat utilitas — Bern. c. ut. reipublicae. la selbst an stellen, wo die lesart des Bern. c. ner richtig ist, folgt Gruber ihm nicht. III, 57 fordert der ge-isatz und die beziehung auf §. 57 dass Rhodios geschrieben rde, wie Bern. c. hat. Gruber schreibt mit Bamberg. und andern dius. So hat III, 84 allein Bern. c. den vers des Atticus htig multi iniqui atque infideles regno, pauci benevoli. Gruber reibt nach Ramberg, und andern, die boni sunt haben, sunt boni, hrend boni weder zu dem gegensatz infideles regno noch der struction nach zu dem folgenden cui regno passt. - Auf philosophischen inhalt hat Gruber wenig bezug genommen, lleicht, dass er dies in einer schulausgabe für unpassend hielt. d so geht er auch über solche stellen hinweg, die man schon ihm für anstössig und interpolirt erklärte. Ueber die fehler l unklarheiten in der definition von κατύρθωμα und καθηκον 8 sagt er nichts, obgleich schon Unger die definition für untergeschoben erklärte. Ueberdiess schliesst sich das folgende triplex igitur nur wenn man & 8 streicht, richtig an, und Cicero nimmt wo er im dritten buche dieselbe unterscheidung vorträgt auf diese stelle nicht bezug. Aehnlich ist es II, 10, wo der stoische beweis von der identität von honestum und utile unklar an einer stelle vorgetragen wird, wo man vielmehr eine auseinandersetzung erwartet, wie die philosophen die begriffe honestum und utile theoretisch schieden. Ferner wird hier zwar bewiesen, dass alles ehrbare nützlich sei, aber nicht, worauf es ankommt, dass alles nützliche ehrbar oder nichts nützlich was nicht ehrbar sei. Die worte quidquid enim - sit utile müssen eingeschoben sein. Auch diese zum theil schon von Unger erhobenen bedenken hat Gruber nicht berücksichtigt. Dagegen hätte er sich nicht von Unger bestimmen lassen sollen III, 95 ac de prudentia - temperantiae zu streichen. Das mangelhafte von Cicero's eintheilung und anordnung lässt sich nicht verkennen (s. m. ausg. einl. p. 21 u. anm. z. d. stelle), aber das fällt Cicero selbst zur last. Streicht man dagegen die angegebenen worte, so steht das vorhergehende sed quoniam a quattuor fontibus cet. ausser beziehung und c. 33 in. (Restat quarta pars cet.) wird auf die hier gegebene eintheilung bezug genommen. - Im allgemeinen ist Gruber in der kritik sehr conservativ, so dass er auch mancher noth wendigen emendation keinen platz gönnt. - III, 90 schreibt er mit den handschriften sibi neuter rapiat an alter cedat alteri statt mit Manutius sibine uterque rapiat, an. - 1, 153 war unbedingt quamvis, III, 83 si (quam si navigantem) zu streichen. - 1, 51 statt des sinnlosen e quibus ipsis war die alte emendation legibus ipsis aufzunehmen, ebenso II, 26 Wyttenbachs maleficos für maledicos, und II, 30 Lund's aeque utrisque propemodum für eaque utrisque. - 1, 69 war animi nach voluptate entweder zu streichen, oder in nimia zu ändern. — III, 81 species forma et notio viri boni widerspricht der bekannten regel. - II, 15 ist gegen die besten handschriften, die commodis haben, mutandis facultatibus et commodandis geschrieben, während mutare und commodare keinen gegensatz bilden. Ebenso grundlos ist 111, 79 in polestatem daturum statt redacturum geschrieben. - 111, 74 haben die Bamberger und andre: sed cum Basilus M. Satrium - nomen suum ferre voluisset - hunc dico patronum agri Piceni et Sabini. o turpem notam temporum nomen illorum. "Die schmach der zeit" liegt doch nur darin, dass italische landschaften sich wie unterworfene provinzen einen patronus wählen müssen, und dass sie einen Satrius wählen. Ein leser, der das nicht verstand, bezog den ausruf auf den namen Basilus - Baoileic, und fügte nomen illorum hinzu. Statt die worte zu streichen schreibt Gruber nach Bern. c. o turpe nomen temporum illorum und erklärt dies: "dass die provinzen solche patrone aufgedrungen bekamen, nennt Cicero einen schmachvollen posten im schuldbuche der zeiten."

Schwerlich würde jemand nomen temporum ohne die anmerkung verstanden haben. Ueberdies da Satrius eben in der zeit, wo Cicero dies schrieb, patronus war, hätte er temporum horum sagen müssen. Die anmerkung zu 1, 28 über in inferenda inc. ist unverständlich. Auf die erklärenden anmerkungen weiter einzugehen ist nicht meine sache. Durch einen error typographi oder calami wird p. 72 Aristipp stifter der Cyniker genannt.

16. M. T. C. de officiis libri III, erklärt von O. Heine. Berlin.

Weidmann. 1857.

In der einleitung p. 1—23 habe ich über zeit, veranlassung und zweck der schrift gehandelt, und den zusammenhang von Cicero's paränetischer moralphilosophie mit den principien der stoischen moral speciell mit der schrift des Panätius auseinander zu setzen gesucht. In der kritik des textes ist, wie dies auch hier vertheidigt worden, die familie der handschriften zu den Bern. b. Bamberg. Wurzeburg. gehören, vorzüglich zu grunde gelegt, und deshalb der Bamberg. neu verglichen, dem auch in der orthographie zumeist gefolgt worden.

17. Hermann Sauppe, coniecturae Tullianae. Göttingen 1857.

(Index schol. hib).

Wir müssen den kleinen aber verdienstvollen beitrag zur kritik des Cicero hier erwähnen, weil ausser Brutus und Orator besonders die bücher de officijs und die Tusculanen von fehlern befreit sind. Mit recht tilgt Sauppe Tusc. V, 7 qui a Graecis nominabantur; 1, 38 wollte schon Tregder honore streichen. eben so Sauppe. Minder dagegen kann ich beistimmen, wenn V, 48 (sine metu, sine aegritudine, sine alacritate ulla, sine libidine) Sauppe schreiben will nulla libidine; es genügt ulla mit dem folgenden worte zu verbinden; so wird das letzte glied durch einen zusatz verstärkt, wie es Cicero liebt. Die verschiedenen arten von libidines sind IV, 16 aufgezählt. Noch mehr von der lesart der handschriften weicht das ab, was Wagner Phil. XII, 564 vorgeschlagen hat: sine aegritudine, alacritate nulla, nulla libidine. - De off. aber wird 1, 74 et cupidi bellorum gerendorum mit recht gestrichen, chenso I, 13 praecipienti. - II, 32 räth Sauppe zu schreiben secundo autem loco [voluntate benefica benevolentia movetur] etiamsi nec fortasse non suppetit, vehementer [autem] amor multitudinis commovetur ipsa fama liberalitatis. Wollte man die eingeklammerten worte stehen lassen, so wäre autem, das noch dazu in mehreren handschriften fehlt, unpassend, die breite und wiederholung derselben ausdrücke allzu ungeschickt. Dagegen geht der verfasser zu weit, wenn er I, 118 nam quod Herculem Prodicus dicit, ut est apud Xenophontem, cum primum pubesceret exisse die worte Prodicus dicit ut für ein glossem erklärt. Die besten handschriften haben Prodigum dicit, und erst spätere abschreiber haben dies in dicunt geändert oder Socrates übergeschrieben. Auch de nat. d. II, 83 will Sauppe wegen des schwankens der handschriften et effusio und §. 83 et arte naturae streichen, was in den besten handschriften fehlt.

- 89. M. T. Ciceronis ad T. Pomponium Atticum de senectute liber, qui inscribitur Cato maior. Erklärt von G. Lahmeier. Lpzg. Teubner 1855.
- M. Tull. Ciceronis Cato maior. Erklärt von J. Sommerbrodt. 8. Berl. Weidm, 1855.
- 20. M. Tull. Ciceronis Cato maior, Erklärt von C. W. Nauck. 8. Berlin. 1855.

Ueber diese drei ausgaben des Cato maior mit anmerkungen für den schulgebrauch können wir uns um so kürzer fassen, als die herausgeber alle auf den von Madvig und Klotz revidirten text zurückgehen, freilich nicht ohne die kritisch bedenklichen stellen einer eigenen prüfung zu unterwerfen; überdiess hat G. Lahmeier in Jahns jahrbüchern 1857 p. 133-56 die ausgaben von Nauck, Sommerbrodt, Klotz einer eingehenden besprechung unterworfen. Die einleitung in Labmeiers ausgabe bezieht sich besonders auf das leben Cato's. Dabei kann ich eines nicht unerwähnt lassen. Lahmeier tadelt in der angeführten anzeige Sommerbrodt, dass er durch eine schneidende kritik über Cicero's politisches leben den schülern die bewunderung und liebe zu diesem autor verleide. Aber Sommerbrodt hebt auch in richtiger weise Cicero's wissenschaftlichen ernst und vaterlandsliebe hervor. Wenn dagegen Lahmeier, nachdem er zusammengestellt. worin Cicero und Cato übereinstimmen, fortfährt: "bei dieser nicht geringen übereinstimmung bedurfte Cicero durchaus keiner künstelei um sich in die denkweise des Cato zu versetzen und gleichsam aus dessen seele zu reden," so kann doch das nur ein falsches bild bei den schülern hervorrufen. - So praktisch übrigens sonst Lahmeiers einleitung ist, so vermisst man doch ungern eine auseinandersetzung des inhalts und zusammenhanges des dialogs; darauf geht er auch in den anmerkungen zu wenig ein. Der text bietet zwar nicht eben neues, aber eine sorgfältige auswahl aus den lesarten früherer. Gut ist 6, 16 septimo decimo anno post wo die handschriften septem (et) decem annos post, haben. Richtig auch II, 4 a se ipsis statt a se ipsi: 3, 9 ne extremo quidem tempore statt ne in extremo. Dagegen hätte er 6, 19 sextus hic et tricesimus annus est schreiben sollen. Der rechnungsfebler ist zu stark, als dass man ihn Cicero zutrauen könnte, und IU und III konnte leicht vertauscht werden. - 20, 72 die worte mortemque contemnere passen nicht in den zusammenhang, und werden durch das schwanken der handschriften verdächtig gemacht. Mit recht sind sie deshalb von Madvig und Sommerbrodt weggelassen. An derselben stelle ist unnöthiger weise possit in possis geändert. 16, 58 id ipsum utrum lubebit, wie Lahmeier mit Klotz schreibt ist ebenso unlateinisch wie unverständlich, utrum soll für utrumcunque stehen und der sinn sein : "auch darin mögen sie thuen, was ihnen beliebt." Der grund gegen utcunque, es passe nicht zu einer wahl zwischen zwei dingen, ist unrichtig.

— Die frage endlich, ob an einer stelle eisdem oder iisdem zu schreiben sei, bildet Lahmeier sich ein damit zu entscheiden (in der erwähnten anzeige p. 136), dass er sagt, im Cato maior käme 15mal iis, dagegen eis nur zweimal vor.

Sommerbrodt, dessen ausgabe ref, vor den andern den vorzug giebt sowohl wegen des textes als wegen der anmerkungen, hat sich in dem texte vorzüglich an Madvig gehalten, und dies mit recht. Unter seinen eignen emendationen verdient hervorgehoben zu werden 16. 56 conditiora haec facit supervacane is operis aucupium et venatio statt des kaum verständlichen suverpacanei operis. Ferner 18. 65 sed eam für et eam, denn et is hebt den begriff nur hervor, dient aber nicht zur einschränkung. Auch quo quaeque - discedat statt discedant ist richtig. Dagegen hätte er nicht Madvig folgen sollen bei 6, 16 septem et decem annos post und dem unberechtigten conjunctiv dubitet 7, 25. Auch Hermanns proventabant 6, 20 in dem verse des Naevius "proveniebant oratores novi stulti udulscentuli ist eben so überflüssig als die annahme, dass zu anfang des verses ein wort wie tum oder nam von Cicero weggelassen und novi einsilbig zu lesen sei. - Gegen Wölfflin der Philol. X1, 192, Cat. mai. 19, 71 schreiben wollte quasi poma ex arboribus cruda si sunt vix avelluntur si matura et tacta decidunt, hat Lahmeier die lesart der besten handschriften et cocta Phil. XI, p. 592 mit recht in schutz genommen. Denn da der gegensatz darin besteht dass unreifes obst sich nur mit mühe abreissen lässt, reifes dagegen von selbst abfällt, und namentlich das folgende: sic vitam adolescentibus vis aufert, senibus maturitas diesen gegensatz verlangt, so bringt tacta einen unnöthigen, geradezu störenden gedanken in den zusammenhang. Somit kann ich auch Rauchenstein ebend. p. 593 nicht beistimmen. - Nauck hat sich zwar von manchem frei gehalten, was bei Klotz und Lahmeier verfehlt ist, aber doch auch manches nicht aufgenommen, worin Sommerbrodt mit grund Madvig gefolgt ist. Ueberdies hat er an einigen stellen mit unrecht der lesart der schlechteren handschriften den vorzug gegeben; z. b. 1, 3 ne parum esset auctoritatis in fabula satt parum enim: 16, 56 arcessebantur et Curius et ceteri statt arcessebatur. Auch von Nauck's eignen conjecturen, die er zum theil schon früher veröffentlicht hat, ist manche nicht stichhaltig. Die form Lacedaemona, die er 18, 63 setzt, wo die handschriften zwischen Lacedaemonem und Lacedaemone schwanken ist unciceronisch; 6, 18 quae senatui sunt gerenda praescribo ist grundlos, da die handschriften sint bieten, und 2, 4 ist tanta est stultitia et inconstantia alque perversitas keine verbesserung für stultitiae inconstantia, denn gegen dieses, was die handschriften bieten, lässt sich nichts einwenden, wogegen man bei Nauck's

schreibweise einen genetiv eorum vermisst, und die gruppirung der begriffe nicht so ist, wie man sie bei Cicero gewohnt ist.

21. M. T. C. Laelius sive de amicitia dialogus. Erklärt von

C. W. Nauck. Berl. 8. Weidmann. 1855.

Madvig hat das verdienst zuerst eine auf den besten handschriften basirte textesrecension gemacht, und den Erfurtensis gebührend gewürdigt zu haben. Sevfferts grosse verdienste, die weit über das zum verständniss des Laelius erforderliche hinausgehen, sind allgemein anerkannt. Nauck hat beide ausgaben sorgfältig benutzt und zeigt gutes urtheil in der auswahl der lesarten. So hat er richtig mit Seyffert gegen Madvig 20, 73 quamvis licet aufgenommen, und ebenso richtig ist er Madvig gegen Seyffert gefolgt: 25, 91 ad voluntatem loqui statt ad voluptatem: 13, 45 non persequantur suis arquiiis für argumentis: 5, 19 aequitas, wo Seyfferts erklärung von aequalitas, "gefühl für das rechtliche gleichheitsverhältniss" gekünstelt ist. Auch 2, 7 und 8 hat pro-ximis Nonis und an der zweiten stelle Nonis wie Nauck schreibt am meisten gewähr für sich. An einigen stellen ist indess die lesart des Erfurtensis noch herzustellen, wo Nauck zumeist mit einem der zwei genannten herausgeber grundlos davon abweicht. So 4, 13 optimo cuique, und in der wortstellung 5, 18. 6, 20. 8. 26. 27. 9, 32. - 10, 33 ist utrique nach expediret: 13, 45 sibi vor suarum cuique: 2, 8 respondeo wegzulassen. - 9, 32 hat Erfurtensis ab iis, qui pecudum ritu ad voluptatem omnia referunt, longe dissentimus. Madvig schreibt at ii - dissentiunt, Seyffert und Nauck ab his (iis) - dissentiunt. Es ist aber durchaus kein grund vorhanden, von der lesart des Erfurtensis abzugehen. - 6, 20 wird das an sich verdächtige haud scio an quidquam um so zweifelhafter, da Erfurtensis nihil hat und Nauck hätte daher Madvig folgen sollen, der nihil in den text setzt. -5, 19 hat Nauck ohne grund liberaliter gestrichen, denn die begriffe entsprechen sich nicht so genau, dass nicht in der ersten reihe vier, in der andern drei stehen könnten: 2, 6 multo eius cet. vermisst man eine verbindungspartikel, denn auch die parenthese, welche Orelli anbringt, ist unpassend. wabrscheinlich dass vor eius enim ausgefallen ist. Es ist nicht un-

Pforta. O. Heine.

## Andronikos.

Der schauspieler Andronikos, welcher den Demosthenes unterrichtet hat, und der dieses namens, welcher liebhaber der Gnathainion (Athen. XIII) gewesen, sind zwei ganz verschiedene personen, wie beachtung der zeitverhältnisse klar zeigt.

Ernst von Leutsch.

## III. MISCELLEN.

### A. Zu den lateinischen inschriften.

### 36. Sacerdos Cabesis.

Die zahl der in der epigraphischen literatur eingestandenerassen häufigen aperta operta vermehre ich um ein neues mit r wohlbekannten an der treppenwand des palazzo Massimi in m ¹) befindlichen inschrift (Grut. 323, 9, Henzen-Orell. n. 6013):

DIS · MAN
C · NONI · C · F · VRSI
SACERDOTIS · CABESIS
MONTIS ALBANI
CVRIONIS

C · NONIVS · IVST<sup>I</sup>NVS ALVMNO · DVLCISSIMO VIX · ANN · LI · M · XI · D · XIII

elche, seit Montfaucon Ant. Expl. T. V. P. 1, p. 94 (abgebildet LXXXIV) sie mit der sentenz abgefertigt: "vox Cabesis post zeerdotis vel vitiata est vel ignota et insolita." meines wissens einen erklärungsversuch hervorgerufen hat. Die lösung ist einech. CABESIS — Cabēris — Cabeiris, Cabiris. Mit einem noinativ Cabēr oder Cabir, oder einem genitiv Cabiris, Caberis neen Cabiri, vgl. Mulcibèr und Ibēr, wird es hoffentlich erlaubt sein, ekleine zahl der lateinischen wörter auf —ir oder —ēr zu ermehren. Schneider formenl. p. 45, 134, 158, 470. Der wechel von r und s im inlaut zwischen vocalen findet sich ebensorohl nach ĕ als ē, loebesum, foedesum, Valesii, Halesus (Corssen, ber aussprache u. s. w. I, p. 86) und die erscheinung des stamm-

<sup>1)</sup> Der irrthum Seidls (epigr. excurse, Wiener jahrb. 1848. bd. 16, p. 56, vgl. bd. 108 p. 49), welcher sie nach Cilli setzt, ist schon on Henzen bemerkt worden, dass sich dort ein duplicat unserer inchrift befunden habe zum mindesten sehr unwahrscheinlich, und lurch einen Mars C]abetius nur schwach zu stützen. (De Wal, Myhol. sept. n. 306).

haften s auf einer verhältnissmässig späten inschrift hat an macher analogie auf diesem gebiet ihre stütze, z. b. Al für a. Osann. Pomponii de or. iur. fr. p. 113. Da ein kabirencult des mons Albanus anderweitig nicht bezeugt ist, wird es fürs erste gerathen sein, statt einer anknüpfung an bekannte albanische culte, wie des Vulcanus (Fest. p. 210b. Piscatorium aes velusio more appellatur, quod in monte Albano datur pro piscibus, vgl. 238b Piscatorii ludi) oder der Penaten von Lavinium (Serv. ad V. A. 3, 12), die Aeneas aus Samothrake brachte, bei dieser singularität in eigentlicher bedeutung des wortes stehen zu bleiben und den cult des Kabiren aus der natur seines locals abzuleiten, wozu man ja in allen fällen berechtigt ist. Die vulcanische beschaffenheit des Albanergebirges, sowie dessen wasserreich thum an seen und flüsschen verträgt sich sehr wohl mit einem feuergott (Welcker, Aesch. Tril. p. 162 sq., 272 sq.), da schon für die alte physik der zusammenhang der vulkane mit dem wasser feststand : Michaelis, die Paliken, p. 35. Welcker, griech gotterlehre 1, p. 162, wo zu Justin. 4, 1 der aus ihm schöpfende Cassiodor Var. 3, 47 hinzuzufügen ist. Ferner erscheinen überhaupt berge und bergspitzen als sitze dieses cults, wie der lemnische Mosychlos und das Hermäon daselbst (Müller, prol. zu e w. mythol. p. 151), die pergamenische axpa (C. l. 3538, vs. 8. Welcker, syll. ep. Gr. ed. 2 p. 229), die κάβειρα όρεα (Είνπ. M. κάβειροι). Endlich hat die verehrung eines Kabiren statt mehrer nichts anstössiges, da sie von Pindar, Diodor und Lactantius vertreten wird (Schneidewin im Philol. I, p. 433).

Dorpat. L. Mercklin.

# B. Zur erklärung und kritik der schriftsteller.

# 37. Zur kritik und erklärung des Sophokles.

Antig. v. 4: οὐδὲν γὰρ οὔτ' ἀλγεινὸν οὕτ' ἄτης ἄτερ οῦτ' αἰσχρὸν οῦτ' ἄτιμόν ἐσθ', ὁποῖον οὐ τῶν σῶν τε κάμῶν οὐκ ὅπωπ' ἐγὼ κακῶν.

Die verschiedenen versuche, die man bisher gemacht, das handschriftliche schon den scholiasten anstössige ἄτης ἀτερ auf dem wege der erklärung zu retten, sind wohl ebenso als misslungen zu betrachten, wie die conjecturen, durch die man zu bessera gesucht (ἄκης ἄτερ, ἄτερ, ἄτερ, ἄτης ἄπερ, ἄτης ἔχον, ἀτήριον, ἀτηρον αὐ). Jüngst hat Bergk in seiner ausgabe des Sophokles den vorschlag gemacht, v. 5 zu tilgen und die stelle also zu lesen: οὐδὲν γὰρ οὕτ' ἀλγεινὸν οὕτ' ἀτης, ὅπερ | τῶν σῶν τε κάμῶν οὐκ ὅπωπ ἐγὼ κακῶν. Es lässt sich wohl nicht leugnen, dass bei diesem verfahren einzelne schwierigkeiten am leichtesten beseitigt werden, aber schwerlich dürfte hier sich ein genügender

und finden lassen, warum gerade das, was formell ganz htig und in betreff des inhaltes kaum zu entbehren ist, ausgerfen werden soll. Würde wohl der genannte kritiker, wenn s ein solcher text wirklich überliefert wäre, der vermuthung h enthalten haben, dass eine corruptel vorliege, und würde er diesem fall nicht eine conjectur gewagt, vielleicht die ganze lle für interpolirt erklärt haben? Die eigentliche corruptel rt ohne zweifel in ἄτης ἄτερ, wofür, wie schon Brunck erant, der ursprüngliche text ein adjectiv gehabt haben muss. 1 solches verlangt entschieden ebenso das grammatische vertniss wie der offenbar vom dichter beabsichtigte parallelismus ischen diesem und dem folgenden vers. Ich vermuthe daher, ss die stelle also verbessert werden müsse:

οὐδὲν γὰρ οὕτ' ἀλγεινὸν οὕθ' ἀγήλατον οὕτ' αἰσχρὸν οὕτ' ἄτιμόν ἐσθ', ὁποῖον οὐ . . . . . ichts schmerzliches giebt es, nichts fluchbeladenes, nichts schimpfhes und entehrendes, das ich in deinem und meinem jammerloos tht gesehen." Ein άγήλατον traf schon den Oedipus selbst: ein chgeschick, das ihn von der geburt an bis zum tod verfolgte. hon als kind wurde er in folge des fluches, der auf dem ge-lechte lastete, aus dem väterlichen hause, später als könig vom on und vom heimathlichen boden verstossen 1). Der inhalt der iden Oedipus zeigt, inwiefern auch die kinder, speciell Antigone d Ismene von diesem geschick betroffen wurden. Es bezieht h das erste paar der adjective auf die leiden in folge des fluchschickes, dem Oedipus erlag, das zweite auf die schmach 2) in ge der frevel, die er als fluchbeladener begangen. Diesen den und dieser schmach gesellt sich nun das neue (καὶ τῦτ) unil, das zur haupthandlung des stückes veranlassung gegeben.

Vs. 23: Έτεοκλέα μέν, ώς λέγουσι, σύν δίκη χοησθείς δικαία καὶ νόμο κατά χθονός ะื่xovye rois ereover erriuor rexpois, -

Auch hier kann ich Bergks verfahren nicht für das richtige lten, wenn er geradezu über bord wirft, was ihm anstössig erheint. Nach seiner ansicht ist die stelle offenbar interpolirt, e passenste combination diese: Έτεοκλέα μέν σύν δίκη κατά χθος Εκρυψε, τοις ενερθεν εντιμον νεκροίς. Allerdings ist klar, ss die worte σύν δίκη χρησθείς δικαία, wie sie uns überliefert nd, nicht als sophokleisch betrachtet werden können. Aber ebenklar ist, dass sie ein interpolator in dieser form nicht würde ngeschoben haben. Eher dürfte, wenn sie uns nicht überliefert ären, die vermuthung gerechtfertigt sein, dass an der stelle etwas

<sup>1)</sup> Oed. T. 401: κλαίων θοκείς μοι καὶ σὰ γώ συνθείς τάθε | άγη-

<sup>2)</sup> Vgl. Aeschyl. Sept. 664: είπες κακών φέροι τις αλοχύνης ἄτες κακων θε κάσχοων ου τιν' εθκητίαν έρεις. Εστω. μόνον γάρ κέρθος έν τεθνηκόσιν.

ausgefallen sein müsse. Der ursprüngliche text kann wohl nur dieser gewesen sein:

Έτεοκλέα μὲν, ὡς λέγουσι, σύνδικον χρηστοῖς δίκη τε καὶ νόμφ κατὰ χθονὸς ἔκουψε . . . . .

"Den Eteokles zwar hat er, wie sie sagen, nach recht und gesetz, weil er zum theil für das recht mit guten sich verbunden im grabe verhüllt, den Polyneikes aber . . . " Die ploke in σύνδι-NOV - dixy betreffend (Sophokles scheint sie mit einer gewissen vorliebe angewandt zu haben) vgl. vs. 73, 89, 323, 326-27. 742-43, 754, 757, 1031-32, 1054: und róμφ wird, von δίκη allgemein bezeichnet als besondere (τε καί) bestimmung gefasst. Durch σύνδικον γουστοίς, das dem folgenden άθλίως θανόντα entspricht, wird die bevorzugung des Eteokles motivirt. Vgl. vs. 194-211 (Ετ. μεν, ος πόλεως ύπερμαχῶν | όλωλε τῆσδε, πάντ ἀριστεύσας δορί | -τοιόνδ' έμον φρόνημα, κοῦποτ έκ ή έμου | τιμήν προέξους οι κακοί των ένδίκων), 508-523, insbesondere 518 (πορθών γε τήνδε γην ο δ' άντιστας υπερ) und 520 wo, Kreon ausdrücklich in betreff dieses verhältnisses sagt: αλλ' ούχ ὁ γρηστὸς τῷ κακῷ λαγεῖν ἴσος 5). Was Kreon sagt, wird natürlich auch von den ihm untergebenen und fügsamen bügern behauptet, wenn sie gleich im geheimen anderer ansicht raum geben mögen (v. 211, 508 ff.; vgl. Aesch. Sept. 1057 : καὶ πόλις άλλως άλλος ξπαινεί τὰ δίκαια). So kann denn auch das von einigen beanstandete, von Bergk getilgte og légouse nicht wegbleiben, insofern Antigone hier gerade hervorbeben will, dass sie dieses urtheil für unstatthaft, die ungleiche behandlung beider brüder für ein unrecht halte.

Vs. 106: τὸν λεύκασπιν 'Αργόθεν φῶτα βάντα πανσαγία . . . Die corruptel liegt hier, wie das metrum zeigt, in 'Αργόθεν. Die fehlende silbe zu ergänzen haben einige 'Απίοθεν, andere aπ' 'Λργόθεν oder 'Αργόθεν εκ vorgeschlagen. Offenbar ist 'Αργόθεν nur ein glossem zu einem wort, das den weissbeschildeten

<sup>3)</sup> Bergk verlangt hier statt ἴσος (was auch Schneidewin aufgenommen) gegen die autorität der besseren handschriften ἴσον oder τωτ (ποθεῖ supplierend aus dem vorhergehenden), was mit der scharfen dialektik Kreons wenig sich verträgt. Dieser nämlich ist keineswegs so vermessen, wie hier vorausgesetzt würde, den χρηστος dem Hades entgegenzustellen, wohl aber scharf genug in seinem urtheil, das der Antigone von seinem standpunkt aus zu berichtigen. Nachdem diese behauptet, dass "auch Hades dieser gesetze befolgung fordere," entgegnet er das allgemeine dieser behauptung einräumend (daher ist anch v. 519 das handschriftliche πούτους allein richtig, nicht ίσους, wie Bergk nach einem scholion schreibt): "doch nicht so weit, dass vor seinem richterstuhl auch der schlechte gleiche ansprüche mit dem guten hätte." Antigone tritt der genöhnlichen ansicht entgegen, Kreon bleibt sich in der behauptung derselben, wie das vorhergehende und nachfolgende zeigt, consequent.

un als einen, der aus fremdem lande daherzog, bezeichnete. stelle wird daher so gelesen werden müssen: τὸν λεύκασπιν λοδαπὸν φῶτα βάντα πανσαγία. Dasselbe heer nennt Aeylos (Sept. 1063), denselben ausdruck gebrauchend, ἀλλοδα)ν κῦμα φωτῶν.

V. 126: Ζεὺς γὰρ μεγάλης γλώσσης κόμπους ὑπερεχθαίρει, καί σφας ἐσιδών πολλῷ ἡειματι προσνισσομένους χρυσοῦ καναχῆς ὑπεροπτίας, παλτῷ ἡιπτεί πυοὶ . . . .

att des hier völlig unstatthaften uneponrius bietet der cod. r. A. und Laurent A (von zweiter hand) ὑπερόπτας. Letzte: hat nach dem vorgang G. Hermann's Schneidewin aufgenomn, mit recht die lesart der übrigen handschriften (auch die noliasten kennen nur ὑπεροπτίας) verwerfend. Doch weniger nn ich ihm beistimmen, wenn er statt des handschriftlichen, freih ebenfalls verdorbenen xarayış xarayı o' liest, wie auch Wex Abgesehen von dem blossen dativ bei ὑπερόπτας schrieben. d dem vorgeschobenem es dürfte auch das metrum anstoss ergen, da kein genügender grund vorhanden ist, im system os streichen. Bergk: "Sophocles fortasse scripserit χουσής μαλης υπρόπταν, et cum supra adscriptum Καπανή esset, inde pravatio latius serpsit". Möglich, dass aus Kanari nach und ch (damnosa quid non imminuit dies!) xarayne geworden ware, ie aber Kapaneus zum goldenen spaten gekommen, möchte schwer ermitteln sein. Nach Aesch. (Sept. 413 ff.) schwang er eine ckel, wie auch das σημα auf seinem schild andeutete (ἔχει δὲ μα γυμνὸν ἄνδρα πυρφόρον | φλέγει δὲ λαμπὰς διὰ χερῶν ώπλισνη | χουσοίς δε φωνεί γράμμασιν Πρήσω πόλιν), und dass ihn phokles ebenso hat darstellen wollen, beweist der anfang der lgenden strophe. Ich glaube aber auch, dass kein Grieche zu s Sophokles zeit den γρυσης μαχέλης υπερόπταν für einen ahler mit goldenem spaten, sondern für einen prahlerischen verhter desselben gehalten haben würde. Dazu kömmt die unenheit des gedankens, wenn das wort zur folgenden reihe statt ir vorhergehenden gezogen wird. Nach meiner ausicht wird n passendsten so geschrieben:

χουσοῦ τ' ἐν ἰαχαῖς ὑπερόπτας . . . , ass ἰαχή (α bei den Attikern gew. lang) auch von leblosen dinen gesagt werde, ist bekannt. Hier bezeichnet es in malericher weise zugleich das weithin hallende rauschen des im goldenen affenschmuck heranwogenden heeres und stimmt so, wie es kaum ei einem andern wort der fall wäre, mit dem bilde, das dem ichter bei πολλῷ ὁεύματι vorschwebte, zusammen. Vgl. Aesch. ept. 107: χῦμα γὰρ περὶ πτόλιν | δοχμολόφων ἀνδρῶν καχαίζει πνοαῖς | Ἅρεος ὀρόμενον.

V. 138: είχε δ' άλλα τὰ μέν,

άλλα δ' επ' άλλοις επενώμα στυφελίζων μέγας Άρης δεξιόσεισος.

So Erfurdt, dem Böckh, Dindorf, Wunder, Schneidewin gefolgt sind. Die handschriften haben: είγε δ' άλλα (άλλα)· τὰ μὲν άλλα  $\tau \acute{a} \acute{b}$   $\acute{\epsilon} \acute{\pi}$   $\ddot{a} \grave{\lambda} \grave{h} \acute{o} \acute{c} \acute{c} - \epsilon \acute{l} \gamma \epsilon \ \acute{b}$   $\ddot{a} \acute{\lambda} \grave{h} \ddot{a} \ \dot{\epsilon} \acute{\pi}$   $\ddot{a} \acute{\lambda} \grave{h} \acute{o} \acute{c} \acute{c} - \epsilon \acute{l} \gamma \epsilon \ \acute{b}$ αλλη τάδ', αλλα δ' έπ' αλλοις. Jene emendation scheint mir vorzugsweise die inconvenienz zu haben, dass sie eigentlich das gegentheil von dem sagt, was man will. Denn da τὰ μέν wohl nur auf das hauptmoment im vorhergehenden, nicht auf den gedanken des nebensatzes, bezogen werden kann, so würde durch diesen vers das herabtaumeln des vom blitz getroffenen Kapaneus, das eben hervorgehoben werden soll, geradezu geläugnet. Auch Hermanns conjectur είχε δ' αλλα μεν αλλα, verfehlt den sinn," wie Schneidewin richtig bemerkt. Bergk vermuthet elye δ' ἀλαλὰ τὰ μέν, was allerdings mit den buchstaben trefflich stimmt und passend auf Kapaneus als νίκην δομώντ' άλαλάξαι zurückweist. Allein & nach elge wäre in diesem fall entschieden fehlerhaft, nur das asyndeton richtig. Auch dürfte statt άλαλά wohl eher άλαλάν zu erwarten sein. Die vorgeschlagenen worte sollten heissen: "solches (das herabtaumeln des Kapaneus) erndtete der siegeslärm," sie müssten aber ebenso lauten, wenn der sinn dieser wäre: "solches hemmte den siegeslärm." So wäre am ende dem dichter selbst begegnet, was er eigentlich vom Kapaneus aussagen will. Die corruptel liegt offenbar in 8' alla und τάδ'. Wie elye dem έπενώμα στυφελίζων, τὰ μέν dem άλλα δ' (vgl. Pind. Ol. II, 73 τὰ μέν γερσόθεν ἀπ' ἀγλαῶν δενδρέων, υδωρ δ' άλλα φέρβει) entspricht, ebenso muss wohl auch ein dem in' allois entsprechendes wort vorhanden gewesen sein. vermuthe daher, dass Sophokles so geschrieben:

είχε τάγαν τὰ μέν, ἄλλα δ' ἐπ' ἄλλοις ἐπενώμα στυφελίζων . . . . .

"Solches traf bewältigend den führer (Kapaneus), anderes verhängte über andere (die schaar, die mit ihm heranstürmte) in rasender vertilgung der kampflenkende Ares." Ebenso wird im vorhergehenden antisystema Kapaneus von der masse des heranwogenden heeres unterschieden. Auf den führer aber deutet das folgende system hin, das mit den worten beginnt: ἐπτὰ λοχαγοί γαρ. Durch das asyndeton wird vs. 138, wie es der zusammenhang verlangt, als epexegese an das vorhergehende angeschlossen. Zu τάγαν vgl. Aeschyl. Ag. 109; zu εἶχε Sept. 408, wo es von derselben sache heisst: θεοῦ τε γὰρ θέλονος ἐππέρδειν πόλιν | καὶ ψη θέλοντός φησιν, οἱδὲ τὴν Διὸς | ἔΕριν πέδφ σκήψασαν ἐμ ποδῶν σγεθείν.

(fortsetzung folgt.)

Freiburg im Breisgau.

W. Furtwängler.

# 38. Die fünf ephoren in Athen. (Lysias XII, §§ 43-47) 1).

Lysias erzählt hier, wie nach der niederlage bei Aegospotamoi und nach den darauf erfolgten unglücksschlägen, welche Athen betrafen, während die demokratie in Athen noch bestand, die oligarchie eingeleitet wurde und wie sich Eratosthenes dabei betheiligt habe. Die schwierigkeiten, die seine erzählung für unser verständniss hat, liegen in einer gewissen kürze, die daher rührt, dass es dem redner zunächst um den antheil zu thun ist, den Eratosthenes an der verfassungsänderung hatte; und überdies redete er vor zuhörern, die alles selbst miterlebt hatten.

Eine hauptschwierigkeit liegt im §. 46. Dass Eratosthenes einer der fünf ephoren gewesen, kann Lysias, wie er selbst sagt, nicht beweisen durch solche zeugen, die damals als parteigenossen mit Eratosthenes wirkten, sondern durch solche, welche es von Eratosthenes selbst gehört hatten. Aber warum nur durch solche? Denn wenn Eratosthenes öffentlich zum ephoren gewählt worden war, gesetzt auch dass manche demokraten von der wahlversammlung aus unmuth über die zu tage tretenden oligarchischen umtriebe, andere aus furcht weggeblieben wären, so mussten es gleichwohl alle wissen, weil das resultat einer öffentlichen wahl auch öffentlich bekannt gemacht werden musste. Und wenn (wie Scheibe oligarchische umwälzung p. 35 annimmt) Eratosthenes so unverschämt hätte sein wollen seine wahl zum enhoren in abrede zu stellen, so hätte ihm das unverschämte läugnen einer allbekannten thatsache nur schaden können. Ebensogut hätte er läugnen können, dass er einer der dreissig war. Zudem, gesetzt es wäre ein zeugenbeweis in einer amtlich constatirten thatsache

<sup>1)</sup> Dieser aufsatz wurde schon 1855 geschrieben und zwar auf veranlassung der änderungsvorschläge in §. 46 und 47, mit welchen prof. K. L. Kayser in den Heidelb. jahrb. 1844 die scheinbaren wiedersprüche des Lysias zu beseitigen versucht hatte. Dieses führte mich zur genaueren untersuchung der fragen, deren resultat hier vorliegt. Dasselbe trifft in der hauptsache überein mit dem ergebniss der gründlichen untersuchung, welche Frohberger Philol. XIV, 320 ff. mitgetheilt hat. Gleichwohl glaubte ich meinen aufsatz gerade jetzt noch veröffentlichen zu sollen, nicht nur weil ich in einigen dingen von Frohberger abweiche, sondern auch weil das gleiche ergebniss zweier von verschiedenen unabhängig von einander geführter untersuchungen ein günstiges vorurtheil für die richtigkeit giebt. Deswegen habe ich auch einige abkürzungen ausgenommen, an dem ursprünglichen aufsatze nichts geändert. Die frage ist nämlich schon lange controvers gewesen (s. Frohberger p. 325 amm. 24), aber auch schon von prof. W. Vischer in Basel 1844 in der zeitschr. für alterthmws. p. 1019 in ähnlichem einn wie bei Frohberger und mir beantwortet worden bei gelegenheit einer recension von Scheibes oligarch. umwälzung. Doch von diesem aufsatz bekam ich erst später kenntniss durch das citat in K. F. Hermanns staatsalterthümer §. 167, 1, in der 4. ausg. 1855.

erforderlich gewesen, so hätte Lysias ganz andere zeugen stellen können und sollen als nur solche, die es von Eratosthenes selber gehört hatten.

Das ungeeignete einer beweisführung durch solche zeugen erkannte K. L. Kayser, Heidelb. jahrb. 1854, p. 229. "Uns scheint es", bemerkt Kayser, "er wolle das factum wo nicht mittelst derer, die des Eratosthenes wahl betrieben hatten, doch durch die, welche ihm damals gehorchten (als phylarchen) und zu jedem dienst sich willfährig erwiesen, bezeugen; dann ist aber 'Ερατοσθέτους als störendes glossem auszumerzen, und wohl auch ἀχούσαντας καὶ οἶ — κατεμαρτύρουν ἄν zu schreiben (vgl. der verbindung des particips mit einem relativsatz wegen XXV, 18). Nur wenn ἀχούσαντας diese bedeutung erhält, kann Lysias in die strengen worte ausbrechen, welche alle die treffen sollen, die

sich zu trabanten der ephoren hergegeben haben."

Allein das auskunftsmittel des gelehrten kritikers ist bedenklich; ἀκούειν τινός heisst zwar "einem gehorchen", aber gerade nur so wie auch wir sagen "auf einen hören", und dieser ausdruck ist zur bezeichnung solcher "die zu jedem dienst sich willfährig erwiesen" zu schwach und es müsste heissen: τους αυτώ ύπαχούσαντας oder ύπηρετήσαντας. Zweitens aber zugegeben, die verbindung des durch xai of für xaizot berzustellenden relativsatzes mit axovoarras sei zulässig (obschon die als beispiel citirte stelle XXV, 18 rhetorisch etwas anders formirt ist), so geht doch die änderung des xuiroi in xui of nicht an wegen xurεμαρτύρουν αν. Denn er kann nicht sagen: "ich will als zeugen solche stellen, die, wenn sie verständig wären, gegen sie (die urheber und häupter der oligarchie) zeugen würden," weil er so dennoch die zu zeugen aufriefe, von denen er weiss, dass sie nicht zeugniss reden würden. Ueberhaupt können die strafenden vorwürfe des §. 47 nur gegen die gerichtet sein, die dem Lysias das zeugniss verweigern würden, gegen die klubbisten, welche den Eratosthenes zum ephoren bestellten, und gegen seine damaligen helfer (τοὺς τότε συμπράττοντας). Somit kann er als zeugen nur rufen τοὺς αὐτοῦ Ἐρατοσθέτους ἀκούσαντας. Merkwürdig aber ist, dass er nicht, wie die redner sonst überall und Lysias selbst so oft thut, in einer notorischen thatsache geradezu die richter zu zeugen nimmt. Nothwendig muss man also bezweifeln, dass wir uns die ephoren als eine vom volke amtlich bestellte ausserordentliche interims- oder übergangsbehörde zu denken haben.

Wirklich ist von Sievers Comm. hist. p. 92 und von Peter Comm. hist. in Xen. Hell. p. 45 die ansicht ausgesprochen worden, die fünf ephoren seien nicht öffentlich vom volke, sondern heimlich von den hetärien gewählt und nur häuptlinge dieser klubbisten gewesen. Dem widersprach aber Scheibe olig. umw. p. 35, welcher die ansicht, die ephoren seien zwar unter dem ein-

flusse der klubbisten, aber öffentlich als eine art provisorische regierung gewählt worden, durch die den ephoren §. 43 und 44 zugeschriebenen funktionen stützt. Dieser meinung schloss ich mit andern mich noch in der zweiten ausgabe von reden des Lysias an, indem ich dafür noch eine stütze in den §§. 75. 76 gefunden zu haben glaubte. Dort wird nämlich von der volksversammlung berichtet, die in der drohenden anwesenheit Lysanders und der Spartaner stattfand und in welcher die neue oligarchische verfassung von einer kleinen minderheit, da die meisten schwiegen oder voll unmuth sich entfernten, angenommen und sogleich auch das neue collegium der dreissig bestellt wurde. Dieser wohl grösstentheils einverstandenen minderheit wurde angezeigt wen sie wählen sollte, zehn, welche Theramenes nennen, zehn, welche die aufgestellten ephoren (οἱ καθεστηκότες ἔφουσι) vorschlagen würden, und zehn frei aus der mitte der versamm lung. Hier also erscheinen, sollte man glauben, die ephoren als ein förmlich anerkanntes collegium. Denn hätten sie sich auch als geheimes klubbisten comité bisanher von der öffentlichkeit zurückgehalten und so viel möglich nur in der stille gewirkt, so hätten sie doch, scheint es, bei anlass dieser versammlung persönlich und mit namen hervortreten müssen, und so sollte Lysias direkte zeugen genug gehabt haben.

Diesen grund führt Scheibe nicht an, wohl aber folgende. Nach §. 43 wurden die fünf ephoren von den klubbisten eingesetzt als συιαγωγείς μὲν τῶν ποὐτιῶν, ἄρχοντες δὲ τῶν συνωμοτῶν, ἐναντία δὲ τῷ ὑμετέρψ πλήθει πράττυντες. Es scheint nach Scheibes bericht, dass Sievers oder Peter, oder beide gelehrte, denn ihre schriften sind mir nicht zur hand, gemeint haben, die ephoren seien von den verschworenen in der absicht gewählt, das volk heimlich zu versammeln, was allerdings von volksversammlungen undenkbar ist. Scheibe bemerkt: "ein so diplomatischer ausdruck, wie συναγωγείς, versammler, wäre sicher nicht ohne allen zusatz geblieben; und dann zeigt auch die verbindung von μέν— δέ, dass der sinn sein muss: "dem namen und titel nach waren sie zwar versammler der bürger, in der that aber die häupter der verschwornen." Auch hätte Eratosthenes und Kritias, ohne öffentlich bestätigt zu sein, schwerlich phylarchen auf wache ausstellen können."

In diesen einwendungen Scheibe's glauben wir aber nicht eine entscheidende beweiskraft zu finden. Erstens kommt der ausdruck συναγωγεύς nirgends als ein diplomatischer oder offizieller vor 2). Er wird überhaupt selten gelesen und heisst einfach

<sup>2)</sup> W. Vischer bemerkt: "titel und name war συναγωγείς τῶν πολιτῶν keineswegs, sondern sie wurden ἔφοροι genannt". Und Frohberger beweist p. 329 dass συναγωγεύς ins lexikon der politischen umtriebe gehöre.

sammler, vereiniger, zusammentreiber. Ja die letzte bedeutung mit verächtlichem nebenbegriff könnte gerude hier von Lysias beabsichtigt sein. Auch liegt der von Scheibe verlangte sinn nicht in den partikeln μέν und δέ. Hätte Lysias dem vorgeben und namen die that und wirklichkeit entgegensetzen wollen, so hätte er nicht das dritte glied έταττία δέ τω υμετέρω πλήθει πράττοντες mit δέ eingeführt, sondern es durch και mit dem vorigen verbunden, um durch diese zwei letzten glieder die wahrheit dem schein gegenüber zu stellen 3). Die ephoren waren also sammler oder zusammentreiber von bürgern, häupter der klubbisten, widersacher der demokratie. Diese ausdrucksweise führt also im geringsten nicht darauf uns die ephoren als ein offizielles vom volke bestätigtes collegium zu denken, und die einsetzung einer den lakonismus im namen und in der zahl so auffallend zur schau tragenden behörde war in Athen um so weniger möglich als damals noch demokratie bestand.

Aus allen diesen gründen folgt, dass die ephoren keine staatsbehörde, sondern ein geheimes comité der klubbs waren. Es frägt sich nun aber, wie mit dieser auffassung die scheinbar ihr widerstrebenden thatsachen vereinigt werden können, erstens wie die ephoren die bürger haben zusammenbringen oder zusammentreiben, zweitens wie den phylarchen die wachen übergeben können, welches beides von Scheibe, und drittens, was von uns hervorgehoben worden ist, wie sie bei der einsetzung der dreissig mit der nennung von zehn mitgliedern beauftragt werden konnten, wenn sie kein anerkanntes öffentliches collegium waren.

Nach dem unglück im Hellespont, wo die flotte verloren und dreitausend in kriegsgefangenschaft gerathene Athener hingerichtet wurden, und nach den daran sich knüpfenden weitern unglücklichen folgen bestand zwar noch ferner die demokratie in Athen und die mehrheit war ihr zugethan. Aber eine oligarchisch gesinnte minderheit, obschon vor sieben jahren die regierung der vierhundert gesprengt und theilweise in die verbannung geschickt worden war, bestand beimlich noch immer und erhielt sich fort in mehreren hetärien oder klubbs. Das unglück ihres vaterlandes brachte ihnen auf einmal neue hoffnung. Die lage der dinge aber brachte es mit sich, und es scheint dieses überhaupt dem oligarchischen wesen eigen zu sein - man denke an die spaltungen unter den vierhundert und später wieder unter den dreissig dass ihre bestrebungen nicht gerade zusammengingen. Weil aber die hetärien unter sich selbst nicht über alle dinge einig waren, sondern um diesen oder jenen führer geschaart mehrere fraktionen bildeten und verschiedene zwecke verfolgten, dagegen

<sup>3)</sup> Richtig sagt auch Frohberger, mit Scheibe μέν - θέ im sinn von "dem namen nach — in der that aber" aufzulassen sei nicht räthlich, so lange die formel nicht im sinne von λόγφ μέν — ἔργφ θέ nachgewiesen sei.

doch alle zu einem hauptzweck, zum sturze der bestehenden demokratie einig sein sollten; so bedurften sie hierzu eines leitenden centralcomités, das nicht nur die tendenzen der hetärien zu sammenhalten, sondern auch ausserhalb der hetärien stehende bürger so viel als möglich gewinnen sollte. Dieses geschah am natürlichsten, wenn man in kleinere privatversammlungen solche bürger, bei welchen man geneigtheit oder zugänglichkeit voraussetzen durfte, deren es wegen des druckes und der ausartungen der demokratie wohl nicht wenige gab, zusammenberief und sie für eine neue ordnung der dinge bearbeitete. Daher der name  $\sigma vra\gamma \omega \gamma \varepsilon i_{S} \tau \tilde{\omega} \tau \pi \sigma \lambda i \tau \tilde{\omega} v$ . Und  $i_{S} \sigma \rho \sigma i$  hiessen sie, weil die oligarchie mit diesem namen den Spartanern und besonders dem Lysander sich empfehlen wollte, da man doch entschlossen war zum sturze der demokratie sich selbst der feinde des vaterlandes zu bedienen.

Wie es nun gelang, dass die offiziere der wachen nach dem willen der ephoren bestellt wurden, erklären wir uns etwa in folgender weise. Nach der niederlage waren die demokraten bestürzt, batten viele ihrer leute und auch häupter verloren und waren für einmal rathlos (Lys. XIII, 5 τὰ πράγματα ἐν τῆ πόλει ἀσθενέστερα έγεγένητο), besonders nachdem die einschliessung erfolgt war; ibre oligarchischen gegner aber waren organisirt, entschlossen, und wussten was sie wollten. Sie manövrirten heimlich, was ihnen in vielen dingen einen vorsprung vor der demokratie gab, welche ihrem wesen nach nur offenkundig verfahren konnte. Die reiter aber waren, während der krieg mit der flotte im Hellespont geführt wurde, daheim geblieben. erscheinen überall der oligarchie zugeneigt, und nicht weniger waren es ohne zweifel ihre offiziere, die phylarchen. Bei dieser sachlage musste es einem geheimen leitenden comité, ohne mit militärischer oder sonst amtlicher gewalt bekleidet zu sein, leicht werden die besetzung der wachen den phylarchen in die hände zu spielen +).

<sup>4)</sup> Gewöhnlich nimmt man an, dass das collegium der ephoren nach der seeschlacht im Hellespont eingesetzt worden sei. Wenn man aber annimmt die einsetzung sei unmittelbar nach jener schlacht erfolgt, so geht man darin zu weit, wie Frohberger theils aus den umständen, theils aus den worten S. 43 λπειδή ή ναυμαχία και ή συμησιά τη πόλει Ιγένετο beweist, woraus hervorgeht, dass die schlacht mit ihren unglücklichen folgen verstanden ist. Da als folgen der schlacht der verlust der ganzen flotte, die hinrichtung der dreitausend gefangenen bürger, die blokade Athens, die hungersnoth, die übergabe an Lysander und noch weiteres gedacht werden kann, so frägt es sich welche ausdehnung man dem worte συμφορά zu geben habe, um darnach den zeitpunkt zur einsetzung der ephoren zu bestimmen. Nach meiner meinung geht nun aber auch Frohberger zu weit, wenn er mit Grote IV, 490 Meisn, ihre einsetzung erst nach erfolgter capitulation geschehen lässt. Er stützt seine ansicht mit drei gründen, 1) dass Kritias einer der ephoren ist, Kritias aber, wie ich jetzt zugeben muss, erst nach der capitulation in folge des von Theramenes in den frie-

Die ephoren nun an der spitze der hetärien und einer grossen zahl zur änderung der demokratie gewonnener bürger konnten vermöge dieser starken und ein gemeinsames ziel verfolgenden partei ihren willen durchführen und ihre aufgabe nach und nach erfüllen, ohne je als collegium öffentlich hervorzutreten oder amtsgewalt zu besitzen. Letztere hätte ihnen nur von der volks-

densschluss aufgenommenen artikels, der die zurückberufung der verbannten vorschrieb, aus dem exil zurückkehren konnte; 2) dass Lysias S. 44 den ephoren eine so bedeutende macht und gewalt beilegt, wie sie gleich nach der schlacht, wo die demokratie noch keineswegs zu boden lag, unmöglich besitzen und ausüben konnten; 3) dass die oli-garchen in der zeit zwischen der schlacht und der capitulation nur leise, mit list und intrigue operiren, wie gegen Kleophon und andere, so dass von einer dictatur derselben noch keine rede sein kann. -Mit diesem letzten punkte hängt es denn zusammen, dass Frohberger p. 329 äussert: "jetzt (nach der capitulation) war es die zeit, wo die patrioten (die häupter der demokratie) zu geheimer berathung ihre zuflucht nehmen mussten, Lys. XIII, 21." Vielleicht ist er zu dieser behauptung durch Grote veranlasst worden, welcher (IV, 491) den Lysias des irrthums bezüchtigt, weil er die anklage der demokratischen häupter und die angebereien des Agoratos so darstelle, als ob diese begebenheiten vor der übergabe stattgefunden hätten, während sie vielmehr nach derselben zu setzen seien. Allein die ganze erzählung des Lysias XIII, 13-28 hängt so genau zusammen und ihr inhalt ist so natürlich den umständen gemäss, dass zweifel dagegen nicht füglich aufkommen können. Und wenn Grote glauht, zwischen der rückkehr des Theramenes von seiner zweiten gesandtschaft und der übergabe hätte sich nicht genug zeit gefunden für die von Lysias in der eben angeführten stelle erzählten begebenheiten, weil das volk wegen der hungersnoth nicht weiter warten wollte (Xen. Hell. II, 2, 22), so ist es trotz der hungersnoth undenkbar, wie Theramenes gestern von der gesandtschaft zurückgekehrt und heute schon der friede angenommen sein sollte. Doch darüber und über Xenophons bericht bei einem andern anlass. - Dass aber die ephoren schon vor der capitulation bestanden, dafür sprechen die worte des Lysias XII, 44 οὖτοι δὲ qυ-λάρχους ἐπὶ τὰς qυλακὰς κατέστησαν. Denn gegen wen hätten die wachen nach der übergabe dienen sollen? Und ebenfalls passt für die zeit vor der übergabe, dass die demokratie sich gleichzeitig der aussern und der innern feinde zu erwehren hatte, οὐχ ὑπὸ τῶν πολεμίων μόνον άλλα και ύπο τούτων πολιτών οντων έπεβουλεύεσθε. - Wahr ist, dass Kritias erst nach der rückkehr aus der verbannung ephor werden konnte. Aber ist es denn undenkbar, dass diesem für die durchsetzung der oligarchie wegen seines eisernen charakters unentbehrlich scheinenden maune einer den platz räumte? Ohnehin müssen wir uns der natur der parteizustände gemäss die oligarchischen pläne als von langer hand gesponnen denken; allmälig erst wurden die säden fester gezwirnt, und die ephoren aus den klubbistenhäuptern hervorgegangen organisirten sich und ihre operationen nur nach und nach mit leiser vorsicht, bis sie allerdings nach der übergabe kühner verfahren konnten und zu dem faktischen einflusse gelangten, welchen Lysias aus der zeit sowohl vor als dann auch besonders nach der capitulation (ουςτινας χρείη άρχειν, nämlich die dreissig) S. 44 summirt, obne dass er ihnen diesen umfang des einflusses schon bei ihrem entstehen zuschriebe.

gemeinde übertragen werden können, deren mehrheit sie vor der capitulation in keinem falle sicher sein konnten. Sie waren aber nur aufgestellt um die einführung der oligarchie vorzubereiten, weswegen sie sobald die regierung der dreissig ernannt ist nicht mehr erscheinen und ohne zweifel, wie Kritias und Eratosthenes, in diese regierung sämmtlich eintraten. Wer nun die mitglieder dieses ephorates waren, das mochte allmälig auch in weitern kreisen bekannter werden, offener jedoch erst als Lysander und die Spartaner in der stadt waren. Er war jedoch schon längst in die pläne und schritte der athenischen oligarchen eingeweiht, und nichts wichtiges geschah ohne sein einverständniss, so lange er dort war. Dieses gilt, wie sich aus §. 74 ergiebt, ganz besonders von der änderung der verfassung und von der wahl der dreissig. Um aber diese in seinem und in der oligarchen sinn zu sichern, so musste ein drittheil Theramenes bezeichnen, das zweite aber mussten die ephoren. - Allein traten sie nun nicht bei diesem anlass förmlich als anerkanntes collegium auf? Von den parteigenossen und von Lysander freilich anerkannt, aber als eine vom volke anerkannte behörde sie so wenig als Theramenes, dessen amtliche funktionen mit seiner rückkehr von der gesandtschaft wegen der friedensvermittlung zu ende waren, sondern sie wie er bezeichneten ihre drittheile nach verabredung mit den verschworenen. Sogar das war nicht einmal nöthig, dass sie zur nennung ihrer zehn als collegium hervortraten. Sie konnten theils durch ihre anhänger, theils persönlich in der stellung von privatnersonen ihre vorschläge machen und empfehlen.

So erklärt es sich, dass Lysias weder mit urkunden noch mit einer menge directer zeugen den beweis zu leisten unternimmt, dass Eratosthenes ephor war. Der ganze abschnitt §§. 43—47 ist also völlig consequent und bedarf keiner änderung.

Aarau. R. Rauchenstein.

# 39. Pamphilos' Είκόνες κατά στοιχεΐον, eine notiz für hrn. professor Urlichs.

neue verwickelungen herbeiführen. Wir haben es nur mit dem in der überschrift genannten werk und seinem verfasser zu thun, als welchen Lambecius, comm. de bibl. Caes. II, 7. p. 535 sq., den von Galen (T. XI, p. 792 sq. Kühn) erwähnten botaniker Pamphilos ansah, der ein kräuterbuch in alphabetischer ordnung verfasst hatte (καὶ μέντοι καὶ τὴν τάξιν αὐτῶν τῆς γραφῆς ἔγνων χρῆναι κατὰ στοιγείον ποιήσασθαι --, ούτω δή και Πάμφιλος εποιήσατο την περί των βοτανών πραγματείαν) und deshalb jenen titel in Είκόνες των βοτανών κατά στοιγείου ergänzte. Ihn bestritt schon Küster zu Suidas, weil in dem kräuterbuch des Pamphilos grade die hauptsache, die abbildungen, fehlten (Galen, l. c. p. 793 o de ye Haugulos ό τὰ περί των βοτανών συνθείς εὐδηλός έστιν κάξ αὐτών ών γράφει γραμματικός ων και μήθ' έωρακώς τὰς βοτανάς ὑπέρ ὧν διηγείται μήτε της δυνάμεως αυτών πεπειραμένος. - Dass die anordnung nicht alphabetisch gewesen, leugnet Küster (aber den angeführten worten gegenüber grundlos) und seine ansicht ist neuerdings von E. H. F. Meyer, gesch. d. botanik, bd. 2, p. 137-145, ausführlich wiederholt worden. Galen (p. 796) rechnet den botaniker Pamphilos zu den jüngeren ärzten und nennt ihn zusammen mit Archigenes, der 54-117 nach Chr. lebte. Mit einiger wahrscheinlichkeit sind die Γεωργικά βιβλία γ von Meyer p. 142 flg. dem ersten Pamphilos abgesprochen und jenem beigelegt worden, aus welchem sich excerpte in den Geoponika und bei Photius finden, der ins dritte jahrhundert nach Chr. zu gehören scheint, während Bernhardy die Einoreg, Tewoyina und die schrift über die maler von dem zweiten Pamphilos bei Suidas, dem aristarchischen grammatiker, fern hält, ihre einzelnen verfasser aber unbekannt sein lässt und wieder dem ersten nicht die Tegen vo. zugesteht, dagegen eine schrift des malers Pamphilos neoi yougung x. ζ. έ. nicht unwahrscheinlich findet. Bei dem mangel genügender mittel zur sichtung der angaben des Suidas dürfte es richtiger sein, diese unangetastet zu lassen. Von andern wahrnehmungen ausgehend hat Brunn, gesch. d. gr. künstler. II, 1, p. 134, den maler Pamphilos, den lehrer des Apelles, nach Suid. s. Άπελλης aus Amphipolis, nach Plin. n. h. 35, 76 Macedo, und als mittelpunct der sikvonischen schule in Sikvon lebend, mit dem von Suidas genannten Αμφιπολίτης η Νικοπολίτης identificirt aus wenigstens für mich überzeugenden gründen, und auf denselben auch Cic. de or. 3, 21 bezogen, worin schon Bernhardy vorausgegangen wer. Ihm beistimmend halten auch wir die Eixorec κατά στοιγείον für ein werk des malers, ebenso wie die schrift περί γρ. κ. ζ. έ. Welcher art jenes werk gewesen, darüber hat nur Küster eine vermuthung ausgesprochen: Quare existimo potius opus Pamphili de Iconibus eiusdem fuisse argumenti, de quo scripti sunt duo libri Philostrati nepi eixovor, hodie adhuc extantes, aber schon bei Bernhardy keinen anklang gefunden. Verum ne sie quidem diiudicari licet, Eixeres quod litterarum artiumve genus attigerint,

nisi locus obscurus Aristotelis Rhet. II, 23, 21 ad lucem et usum perductus fuerit. Und gewiss ist es unwahrscheinlich, das ein maler aus der zeit vor Alexander dem Grossen eine epideiktische Expousis einer (fingirten oder wirklichen) gemäldesammlung geschrieben habe und zwar κατά στοιγείος, in welcher form weder die schriften der Philostratus auftreten, noch was uns sonst der art erhalten ist. Auch lässt sich kein vernünftiger grund für eine alphabetische beschreibung von gemälden absehn, denn an eine ordnung nach schulen und meistern zu denken, wie sie in unsern katalogen gebräuchlich ist, dazu bietet jener titel keinen halt. Sonst wissen wir von dem werke freilich nur eins, dass es verschieden war von dem περί γραφικής και ζωγράφων ένδόξων. Aber was liegt einem maler, der eine cognatio gemalt (die Brunn p. 133 ganz richtig erklärt und nicht wieder mit dem proelium ad Phliuntem hätte zusammenziehen sollen) und περί γρ. x. ζ. έ. geschrieben hatte, was liegt einem schriftstellernden maler näher, als ein mit portraits in alphabetischer ordnung illustrirtes werk zu liefern, oder portraits (sei es bloss der maler, oder noch anderer) mit einer litterärischen zugabe auszustatten, die es nicht entbehrt haben kann, denn unter schriften und zwar eines philosophen, nicht unter gemälden zählt Suidas es auf? Wenn Lambecius den titel eixóres ohne genitiv für unvollständig hielt, und darin ein recht zu seiner ergänzung fand, so war es vielmehr in ermangelung eines solchen gerechtfertigt unter einores portraits zu verstehn und ebenso hat Varro seine ikonographie schlechthin imagines genannt. Dies bemerke ich, um denen zu begegnen, welche es vorziehn sollten in den είκονες κατά στοιγείον ein abcbuch mit bildern, eine illustrirte fibel zu finden und als stütze dafür Cic. de or. 3. 21 Pamphilumque nescio quem sinamus in infulis tantam rem tanguam pueriles delicias aliquas depingere heranzuziehn. Somit glauben wir die εἰκότες des Pamphilos als einen vorläufer der varronischen imagines ansehn zu dürfen und halten es für wahrscheinlicher, dass Varro sie kannte, als das gegentheil. Ob Plinius von ihnen wusste, als er das inventum Varros ein benignissimum und munus etiam dis invidiosum nannte, bleibe dahingestellt. Ihm die kenntniss abzusprechen, weil er davon schweigt, ist nicht nothwendig, denn es fragt sich weiter nach dem umfange, der ausführung, der verbreitung und wirkung der schrift des Pamphilus, worüber wir uns nicht einmal eine vermuthung erlauben dürfen, aber hyperbolisch sind jene ausdrücke des Plinius nichts desto weniger, denn eine erfindung, ein inventum d. h. etwas neues - sei es mit oder ohne kopfbrechen waren die imagines nicht, auf das recht der priorität und neuheit hatte Varro keinen anspruch mehr.

Herr Urlichs, der im rh. mus (1859) XIV, 4 p. 608 den beweis für meinen im Philol. 1858. XIII, 4, p. 751 ausgesprochenen zweifel, dass dergleichen ikonische ausstattung litterärischer werke vor Varro unbekannt war, vermisst, mag aus dem vorstehenden abnehmen, dass ich einen solchen in bereitschaft Die fassung meiner von herrn Urlichs angeführten worte die anerkennung dieses ausspruchs wird davon abhängen, ob man zuzugeben hat, dass u.s.w. konnte lehren, dass ich nicht gesonnen war mir die begründung meines bescheidenen zweifels zu ersparen, sondern dieselbe am schlusse eines durch die nothgedrungene polemik gegen Vahlen langgewordenen jahresberichts nur auf eine andere gelegenheit verschob. Dieses bekenntniss lege ich aber nicht zu meiner entschuldigung ab; denn wenn mir hr. Urlichs dabei die verletzung einer einfachen logischen regel vorhält, so ist mir die von ihm gemeinte allerdings bekannt, aber auf meinen fall unanwendbar, denn dass es unerlaubt sei eine fremde meinung zu bezweifeln ohne zugleich die speciellen gründe dieses zweifels mitzutheilen, erfahre ich zum ersten mal. Freilich muss herr Urlichs sich von meiner logik einen eigenthümlichen begriff gebildet haben oder wenigstens den lesern des rh. m. haben beibringen wollen. Denn er lässt mich p. 607 seine erklärung zwar eine sehr einfache und für den grammatiker überzeugende nennen. ihr aber zwei einwürse entgegensetzen. Nur schade, dass nicht ich, sondern herr Urlichs diese contradictio angestiftet hat. Denn nicht ich, sondern Ritschl, den ich a. a. o. p. 750 dafür citire, nennt herrn Urlichs erklärung et benignissimum et longe simplicismum inventum, ut qui se γραμματικόν haberi velit, dubitationi locum nullum relictum inveniat. Mir war es also unbeschadet der logik erlaubt an herrn Urlichs fund zu zweifeln. Aber freilich mochte ihm das als ein frevel erscheinen. Doch genug, Herr Urlichs hat nun, was er von meiner seite vermisste und seinerseits nicht zu kennen gesteht, ein beispiel vorvarronischer ausstattung einer schrift mit portraits, und mag danach seine ansicht über Varros inventum und über die lobpreisung des Plinius reformiren. Wenn es ihm nicht vielleicht gelingt, die Eixoreg nara orongeior des Pamphilos mit derselben dialektischen gewandtheit wie die ihm unbequeme ikonographie des Atticus (Corn. Nep. Att. 18) durch ein interdict, das mit "zweifelhaft ist" anhebt und mit "sicher" schliesst, aus seiner provinz zu verbannen.

Dorpat.

L. Mercklin.

## 40. Gregorius Nazianzenus.

Im folgenden ist die absicht auf eine bisher unbeachtete quelle aufmerksam zu machen, aus welcher glossen des Hesychius flossen. Es schien als ob nicht diogenianeisches gut nur aus Homer und der bibel, einiges aus Philo Judäus und Josephus entlehnt sei, dichter späterer zeit aber, mochten sie den hexameter oder iambus als versmass gewählt haben, ausgeschlossen worden seien. Dem

st aber nicht so. Zwar Apollonios der Rhodier ist ebenso wenig ieben Kallimachos und Theokritos ausgebeutet worden, wie Op-ianos neben Nikandros aber — Gregorius Nazianzenus hat ein iemlich bedeutendes und was merkwürdig genug ist die alphabeische folgeordnung nicht störendes glossencontingent geliefert. Da Fregor im Homer, Hesiod und Euripides vor allen zu hause, aber uch sonst ein mann von umfassender belesenheit war, so könnte ler verdacht aufkommen, jene scheinbar ihm gehörigen glossen eien reminiscenzen desselben und viel älter als er, und ich bekenne ın diesem glauben bis vor kurzer zeit festgehalten zu haben da-ier in den ersten zwei bänden meiner ausgabe in der rubrik SCR. Gregor nicht auftritt. Aber in den letzten zwei bänden denke ch ihm den ihm gebührenden platz auf der zeugenbank nicht änger vorzuenthalten. Hier die gründe, warum? Vol. II, p. 400 gl. x 409 heisst es: κάλοι δ' ἐρόχθουν (ὀρόχθουν codex) γχοινία δὲ ἐτίνασσον. Th. Bergk P. Lyr. Gr. p. 1085 vermuhete darunter ein fragment des Archilochos, obschon B. Hase 1) nach Meineke's mittheilung) bemerkt hatte, dass die worte beim Gregor. Naz. de vita sua v. 135 ständen. Es lag nun die annahme nahe, dass eine reminiscenz aus Euripides vorliege, wie sehr wohl möglich, und noch fand ich zu erneuter lektüre des Gregor in absicht auf Hesych keine veranlassung. Da stiess ich bei durchsicht meines manuscripts für den druck des dritten bandes auf gl. λ 1365 λοξοβάμοσι πλαγίος περιπατούσιτ, was ich bisher für eine tragische glosse angesehen hatte, überzeugt (und wer nicht?) dass M. Musurus mit vollem rechte die lesart des codex λοξοβάμοισι (jetzt λοξοβάμ . . σι, mit rasur zweier buchstaben) richtig geändert habe. In meiner ausgabe wird man jedoch dies einzige zeugniss für λοξοβάμων wieder getilgt finden, wie es denn auch Thes. L. Gr. vol. V, col. 386 A wieder zu entfernen ist. Denn Gregor. Carm. II, 713 vol. II, 55 A sagt ἢ καὶ λοξοβάμοισι (sic) καὶ ὀκταπόδεσσι παγούροις. Steht sonach, da kein dichter alter zeit — νν — ν gemessen haben wird und kann, fest, dass diese glosse aus Gregor unmittelbar floss, wird es pflicht auf andre glossen aus ihm zu fahnden. Ich stelle an die spitze ,μονόφορβος solus pascens Hesych.". So der Thes. L. Gr. V, c. 1189 B. Füge hinzu das fehlende zeugniss Gregor. Naz. de rebus suis carm. I, v. 193 καὶ δουμόθεν μονόφορδος έῷ δη-λήσατ' ὀδόντι. Vol. II, p. 357 gl. ι 591 habe ich ( . . . . .)· ίλυώδεσι βορβορώδεσι geschrieben, obschon der codex ίλυώδεσι. βορβορώδεσι bietet, weil die glosse zwischen ελύμετον und ελύ- οσμαι, ελύς steht und Js. Vossius ελυόδεσι ein schlechtes remedium ist. Dass ein richtiges gefühl mich leitete zeigt jetzt Gregor. 1, 36 p. 32 δύσμορος, ίλυοέσσις έπ' έργμασι σαρχωθείσας. Um gl. α 6833 vol. l, p. 264 άπροϊδή mögen nun Nicand. Ther. 2 άπροϊδή

<sup>[1]</sup> In Stephan. Thes. L. Gr. s. δοχθέω col. 2428 D. - E. v. L.]

τύψαττα und Gregor. 1, 59 είρυσαν ἀπροϊδή sich streiten; gl. α 6860 vol. 1, μ. 266 απροτιόπιστος (lies απροτίσπτος) wird dem Gregor Carm. II. 289 ralie, amorioaroc, areatioc, ovoragoiras verbleiben müssen, und schwerlich gehört στανροτύπως στανμοειδώς (sic) einem andern als ihm 1, 2, p. 31: σταυροτύποις Μωσήος επ' ουρεί σου θεράποιτος. Aus chen dieser stelle aber zog Hesveh. vol. II, p. 178 gl. ε 5534 sein ἐπ' ονρεί ἐπὶ τῶ ορει. Denn der interpolator des Hesychios plünderte, wenn er einmal excerpirte gleich gründlich, wie ich vielfach bemerkt und es kam ihm auf aufnahme einiger trivialitäten mehr oder weniger nicht an. Wenige verse weiter I, 7 p. 58 und II, 147. 152 und sonst heisst es: εὐξάμετος, καὶ γείρας έτὶ σπλάγγτοισι τατύσouc. Eine dieser stellen ist also die quelle der glosse & 3141, p. 101, welche Meineke auf Callim. hymn. Cerer. 103 (seitdem wiederholt von ihm behandelt) beziehen zu dürfen glaubte. dagegen derselbe verehrte gelehrte im Philol. XIII, p. 522, nr. 384 gl. u 6799 p. 263 a no q wo a c: xlintag richtig and q apac geschrieben hat, wenn auch seine ergänzung ¿lavrei fehlgriff, zeigt Carm. 1, 392, p. 38; xaxove 8' and googe έρυχοις. nach ist es mir sehr fraglich, ob vol. II, 135 gl. & 4200 & 7 ανέρι: ἐπ' ἀτθαώπω wirklich auf Cleobul, ap. Ath. X, 452 C zurückzuführen ist, wie Meineke meinte, oder auf Carm. I, 238 πικρός έγις κακοεργότ έπο ανέρι, λοίγιον έλκος. Die glossen έν έρχεσι, ένὶ βένθεσι, πανάποτμος können aus Homer genommen sein, möglicherweise aber auch aus Carm, I, 247. 571. 362. Ferner: er aoxyge, steht Eur. Bacch, 224, aber auch Carm. 1, 157. Für έπ' ωμων έπὶ των ωμων verlangte Meineke έπ' ωμοιν -- (δυϊκῶς) ganz gemäss dem stile des Hesych; ich hatte Eur. El. 813 beigeschrieben, und daher wird es Gregor haben Carm. I, 150, p. 34. Denn Didymus hatte keinen grund έπ' σμων in sein lexicon zu den tragikern aufzunehmen. Kurz vorher wird έπωμάδιον aus Carm. I, 246 in έπωμαδόν zu verwandeln sein. Ίχμάδα hat Ar. Nub. 233, auch Herod. III, 125: aber auch Greg. Carm. I, 555. Sollte es nun nicht eher aus ihm geflossen sein? έλπωρησι r beziehe ich auf Carm. I, 137. 439; φωτε auf 1, 395, υποδρήσσουσι auf 11, 34, p. 43, υπέρ τέγος auf I, 178. Doch genug. Ueber andres werden Hesych. vol. III. IV und ausser den prolegomenis die addenda zu band 1. II rechen schaft geben.

Jena.

M Schmidt.

## 41. Zu Hesychius.

1. 'Αφταποτ: τὸν ἄφτα. Pergers vermuthung "forte ἀφτάπιον i. e. ἄφτα τήπιον" verdient kaum erwähnung; Meineke hat Philol. XIII, 522 ἀφτάφιον: τέον ἄφτα vorgeschlagen; ich möchte ἀφτάκιον: τὸν ἄφτα oder auch τέον ἄφτα schreiben. Bekanntlich

:  $\alpha \mathbf{x} - \mathbf{g}$  ( $\alpha \mathbf{\xi}$ ) eine deminutivendung:  $\mu \tilde{\nu} \mathbf{g}$   $\mu \dot{\nu} \alpha \mathbf{\xi}$ ,  $\beta \omega \mu \dot{\alpha} \mathbf{g}$ ,  $\delta \tilde{\omega} \rho \alpha \mathbf{\xi}$ ,  $\delta \tilde{\omega} \rho \alpha \mathbf{g}$  ( $\nu \mathbf{g}$ ). das lat. c in auri-c-ula, arbusula, homun-c-ulu-s etc.). In vielen wörtern hat sie aber die aft des verkleinerns verloren ( $\beta \tilde{\omega} \lambda \alpha \mathbf{g}$ )  $\beta \tilde{\omega} \lambda \alpha \mathbf{g}$ ,  $\delta \tilde{\mu} \mu \alpha \tilde{\kappa} \tilde{\mu} \mu \alpha \tilde{\kappa}$ ,  $\delta \tilde{\nu} \mu \alpha \tilde{\kappa}$  etc.) und sich noch mit der deminutivendung  $\iota \sigma - \nu$  rbunden. So ist uns von Hesychius neben  $\pi \delta \varrho \tau \alpha \mathbf{g}$  (von  $\pi \delta \varrho \tau \iota \alpha \tilde{\nu}$ ) a  $\pi \varrho \varrho \tau \dot{\alpha} x \iota \iota \alpha \nu = \mu \varrho \alpha \chi \ell \alpha \nu$  überliefert; ausserdem sei  $\nu \sigma \sigma \sigma \dot{\alpha} c \nu \dot{\alpha} \sigma c \nu \tilde{\kappa} \tau \sigma \sigma \dot{\alpha} \kappa \iota \alpha \nu$ ,  $\mu \dot{\alpha} \nu \tau \alpha \dot{\alpha} \mu \alpha \nu \tilde{\nu} \alpha \tilde{\nu} \alpha \nu \tilde{\nu} \alpha \tilde{\nu} \alpha \nu \tilde{\nu}$ 

2. Teστάχα: iματισμός. Auch hierin vermuthe ich ein deinutivum auf αχιον und schlage also  $\dot{v}εστάχια$  (so viel als iμα-δια) vor. Dies setzte ein ρεσ-τη oder ρεσ-το-ν voraus, die is denn auch, wenn auch in modificirter gestalt, bei den alten xikographen begegnen: Hesych. ἐστά: ἐνδύματα (Lobeck Parall. 430 und nach ihm Mor. Schmidt ἔστα; die alphabetische ording fordert vielmehr ἐσταί) — Hesych. ἔστη: στολή. Κύπριοι. Mor. Schmidt) — Hesych. ἔστη: στολή. Κύπριοι τὸ Ταραντίνων, wie ich für das überlieferte ἐσταλωπία vermue (Mor. Schmidt unter βεσόν ἐσταπωλεῖα, unter der betreffenn glosse selbst ἑστοπώλια) — Etym. M. p. 195, 44 βέστον: τὸ ἀτιον ὑπὸ Λαχώνων οἱ δὲ βέττον Αιογένης — Hesych. ἐσσόν: ἀτιον ὑπὸ Λαχώνων οἱ δὲ βέττον Αιογένης — Hesych. ἐσσόν: ἀτιον

3.  $\Gamma \epsilon \sigma \tau i \alpha$ :  $\epsilon r \delta v \sigma \iota \varsigma$ ,  $\mu \epsilon \lambda \eta$ ,  $i \mu \alpha \tau \iota \alpha$ . Diese glosse, die von hrens diall. Gr. II, 54 in  $\gamma \epsilon \sigma \tau \alpha$  verändert worden ist, was Morchmidt vorschnell aufgenommen hat, lasse ich, abgesehen von dem  $\lambda \eta$ , wofür  $\sigma \tau o \lambda \dot{\eta}$  bekleidung noch am besten erscheint, unverännt, da  $\gamma \epsilon \sigma \tau i \alpha$  eine ganz unanstössige form ist: es ist der plural in  $\gamma \epsilon \sigma \tau i \alpha$  einem deminutivum von dem eben besprochenen  $\gamma \epsilon \sigma \tau i \alpha$  oder  $\gamma \epsilon \sigma \tau i \alpha \tau i$ 

4. Ναίων: νεωφίων. Sicherlich ναύων: νεώφιον: das ist, ich accent und vocalismus zu urtheilen, die lesbische form für ών, wie die Ionier für νεώφιον sagten: Phot. lex. τεώνας: τοὺς ῶν οἴκους. Ἰωνες: Eustath. p. 1562, 35 καλοῦνται δὲ καὶ οἱ γιαλοὶ νεῶνες καὶ οἰκοι νεῶν Αίλιος δὲ Διονύσιος λέγει, ὅτι ωνες μὲν νεῶνας φασιν, ᾿Αττικοὶ δὲ νεωσοίκους καὶ νεώφια.

5. Αγγούρος: ἀρθὸς ἢ ὅρθρος Κύπριοι, ἢ φωσφόρος καὶ σὰν αὐτῷ. Hinsichtlich der worte ὀρθὸς ἢ ὅρθρος stimme ich it Mor. Schmidt Küstern bei: ἀρθός et ὅρθρος non sunt duae versae interpretationes, sed posterius est prioris emendatio. Cum im pro ὅρθρος librarius quispiam aberrante manu scripsisset ἀρ΄ς, alius haud incuriosus Hesychii lector vel ex ingenio vel ex eliore codice ad marginem libri sui correxerat ὅρθρος, quae cor-

rectio postea ex margine in contextum translata est manente simul vitiosa lectione. Idem et multis aliis in locis apud Hesuchium Sicherlich unrichtig ist aber seine vermuthung über das xai oi où avroi: lego, donec melius quid in mentem mihi venerit xai o ovvarzov i. e. occurrens, mutatione levissima. Weit mehr beachtung verdient M. Schmidts meinung: "Suspicor xai ομοίως σύν τῷ αν', der des Apollon. Rh. (IV, 110) άγγανοος riE im sinne hat, welches nach dem scholiasten bedeutet zor xaiρόν τον πλησίον και έγγυς της ημέρας ώς περ το καλούμενον λυκόσως: vgl. Etym. M. p. 14, 39 σημαίτει το καλούμετον λυκόσως τὸ δρθοιτόν, τὸ πλησίον τῆς ανρας . . . αυρα δὲ ἡ ἡμέρα. Mag das Etym. M. das avoa in der bedeutung von huepa wirklich aus überlieferung kennen oder, was viel wahrscheinlicher ist, es nur aus άγχ - αυρος erschlossen haben, jedenfalls ist ein αυρα morgenröthe, tag vorhanden gewesen 1). Das ergibt sich ausser aus ayy - avoog noch aus avo-10-r, über welches Th. Aufrecht in d. zeitschr. f. vgl. sprachforsch. IV, 258 f.: "Av gior ist ein mit dem gewöhnlichen affixe to gebildetes wort: der morgenröthe angehörig, am morgen, speciell am folgenden morgen". Ferner aus des Hesychius ἐναύρω: πρωί Κύπριοι, wohl einem adverbium von einem wie errvyog, erondog, erottog, errtung gebildeten adjectivum (vgl. Ahrens in der eben genannten zeitschr. III, 163). - O άγγανρος oder, mit einem wechsel des av mit ov (vgl. ούτος αύτη, οδρος αύρα, απαυράω αποίρας), δ άγγουρος sc. γρότος (so betone ich statt ayyovoog; doch s. Arcadius p. 73) ist also die der morgenröthe nahe zeit d. i. opogos, wie Hesychius arrougns erklärt; ὁ άγχουρος sc. ἀστήρ ist ὁ έφος ἀστήρ d. i. ὁ έωςφόone oder quegoone, wie Hesychius arrovous ebenfalls auslegt. Was nun endlich den schluss der glosse betrifft, so glaube ich dass an oi σὖν αὐτῷ nichts zu ändern, vielmehr dahinter eine lücke anzunehmen sei, die mir nicht eben schwer auszufüllen scheint. Was ist denn zur zeit des gwegooog bemerkenswerth! Περί τον τοιούτον καιρόν αί αύραι πνέουσι, και τούτο δε έκ τού ποιητού. Αυρη δ' έκ ποταμού ψυγρή πέλει ήωθι πρό (ε, 469), wie der scholiast zu Apollon. Rb. l. c. sich ausdrückt, eine naturerscheinung, welche dem Griechen veranlassung ward zu der sage, die winde seien die söhne der Eos und des Asträus. So schreibe ich denn folgendermassen: ἄγγουρος: ὄρθρος Κύπριοι, ή φωςφόρος· καὶ οἱ σὺν αὐτῷ ἄνεμοι ἄγγουροι. Meine emendation scheint mir eine bestätigung zu erhalten durch des Hesychius xiravoa [sc. πνοί]: ψύγος τὸ ἄμα ἡμέρα. Κύπριοι, in dessen zweiter hälfte

<sup>1)</sup> Die wurzel dieses  $\alpha \ddot{\nu} - \rho \alpha$  ist  $\alpha v$ , verstümmelt aus  $\alpha \dot{\nu} \sigma$ ; sie erscheint in  $\alpha \ddot{\nu} - \omega$  oder  $\alpha \ddot{\nu} - \omega$  (über den spir. asp. Kuhn in seiner zeitschr. II, 269—75 und Ebel ebendas. V. 66—63) == skr.  $\delta s^2 - \delta - m$  brennen, leuchten, und in voller gestalt in  $\xi \nu - \alpha v \sigma - \mu \alpha$ ,  $\pi \nu \rho - \alpha \dot{\nu} \sigma - \tau \gamma - \varsigma$  und des Hesychius  $\alpha \dot{\nu} \sigma - \sigma - \nu$ :  $\xi \eta \rho \dot{\nu} \sigma$ . Jenes  $\alpha \ddot{\nu} - \rho \alpha$  würde völlig identisch sein mit dem litau, aus  $\gamma - \gamma \sigma$  für morgenröthe.

uns wiederum jenes  $\alpha \tilde{v} - \rho \alpha$  begegnet, während in dem  $\times \iota \tau$  Ahrens in Kuhns zeitschr. III, 164 eine mundartliche nebenform von  $\sigma \hat{\iota} \tau$ ,  $\xi \hat{\iota} \tau$ , cum nachgewiesen hat.

Magdeburg.

G. Legerlots.

#### 42. Zu Horaz oden.

Horat. Od. 1, 2, 19 "Jove non probante" wird von den auslegern meistens dahin erklärt, dass Jupiter das austreten des flusses und den dadurch gedrohten untergang Roms nicht gebilligt habe. Nun aber trat bekanntlich im alterthum und tritt noch heute der fluss sehr oft weit über seine ufer aus, setzt die strasse Ripetta unter wasser, und überschwemmt die fora unter denen sich die cloaca maxima hinzieht, ohne dass die geringste gefahr ist, er werde die eigentliche hügelstadt erreichen. Auch deutet Horaz eine solche gefahr mit keinem worte an, wenn auch der fluss drohte, (ire deiectum) den tempel der Vesta, den er leicht erreichte, umzustürzen, (was in wirklichkeit, so viel bekannt. gar nicht geschehen). Die ausleger sind von alters her durch den Porphyrio "quod terreri Juppiter populum iusserit, non perire" irre geführt. Richtiger vielleicht Acro: Jove non permittente'. Was denn billigt Jupiter nicht? dass der fluss sich brüste, als könne er rache nehmen für den mord des Casar. Jupiter wolle mehr, eine schwerere strafe, als die überschwemmung, er wollte die strafe des bürgerkriegs über Rom verhängen "audiet cives acuisse ferrum - vitio parentum rara iuventus," und erst, der die bürgerkriege beendigt, dem Jupiter das umt giebt jenes verbrechen zu sühnen, der ist Jove probante der rechte Cuesaris ultor.

In demselben gedicht v. 31-44 werden vier götter aufgezählt, auf welche, oder auf deren einen der dichter die hoffnung setzt, dass er die sühne übernehme für den mord des Cäsar, und den bürgerkriegen, welche dem reich verderben und sturz drohen, ein ende muche. Der erste ist Jupiter, der höchste gott, in dessen auftrag einer der andern die sühne vollziehen möge. Dass Jupiter oben angestellt wird bedarf keiner erklärung. Weshalb aber nennt Horaz unter den übrigen göttern gerade den Apollon, die Erycina, den Mars und den Mercur? "Den Apoll, sagt man, deshalb, weil August für einen sohn des Apoll gehalten sei (Suet. Aug. 94) - weil im porticus des palatinischen Apollotempels die statue des Augustus in der gestalt und dem ornat des Apollo citharödus stand (Propert. 2, 31, 5?) und weil Augustus bei der geheimen coena δωδεκάθεος als Apoll geschmückt erschien (Suet. Aug. 70); dann die Venus als die ahnin der Aeneaden und des julischen geschlechts." Diese erklärung scheint mir sehr zweifelhaft. Properz spricht von einem marmornen Apoll, der ihm schöner scheine, als Apoll selbst, nicht von einer statue

des Cäsar Augustus. Was Sueton (c. 94) dem Aegypter Asklepiades nacherzählt von dem traume der mutter des Augustus ist nicht geeignet, den Horaz zu rechtfertigen, wenn er auf die vorgebliche sohnschaft des Augustus vom Apoll hätte anspielen wollen, und vollends würde es nach einem schlechten witz des Horaz aussehen, hätte er auf die auch nach der "fabel" bei Sueton (auxit coenae rumorem summa tunc in civitate penuria ac fames, adclamatumque est postridie, frumentum omne deos comedisse) nur ein mal gefeierte und verspottete δωδεχάθεος – tafel anspielen wollen.

Zum glück können wir auf einen anlass zu jener indirekten anrufung des Apoll, und zugleich der Erveina hinweisen, der des dichters und auch des Augustus viel würdiger ist. Nach der niederlage am trasimenischen see, da die gefahr von der armee des Hannibal selbst für die stadt immer grösser wurde, da man in Rom zu den ausserordentlichsten mitteln griff, da das volk. was nie früher geschehen, in abwesenheit des consuls selber einen prodictator wählte, der die stadt in vertheidigungszustand setzen sollte, beschloss der senat auf den antrag des diktators Q. Fabius Maximus, die götter selbst über die mittel, ihren zorn zu sühnen, zu befragen. Die decemvirn, nach erforschung der sibyllinischen bücher, berichteten an den senat: (Liv. 22, 9) quod eius belli causa votum Marti foret, id non rite factum, de integro et amplius faciendum esse: et Jovi ludos magnos et aedes Veneri Erycinae ac Menti vovendas esse, et supplicandum et lectisternium habendum et ver sacrum vovendum, si bellatum prospere esset, resque publica in eodem, quo ante bellum fuisset statu permansisset. -- Es mag dahin gestellt bleiben, ob das gute omen im namen der meerentsprossenen und den seefahrern (der flotte) günstigen, aus gefahren rettenden göttin Erycina (kuim) oder ihre verehrung in Sicilien nach dem unglück im punischen kriege anlass zu diesem aus den sibyllinischen büchern gedeuteten befehl gewesen. Der tempel wurde im folgenden jahre auf dem Capitolinus durch denselben Q. Fabius Maximus, der ihn gelobt hatte, auch geweiht (Liv. 23, 30 und 31).

Vorher schon, gleich nach der niederlage von Cannä, war der historiker Q. Fabius Pictor nach Delphi gesandt, um das orakel des Apoll zu befragen quibus precibus suppliciisque Deos possent placare (Liv. 22, 57). Noch in demselben jahr, wie es scheint, kehrte Fabius zurück und berichtete an den senat: Liv. 23, 11: Q. Fabius Pictor legatus a Delphis Romam rediit responsumque ex scripto recitavit: Divi quoque in eo erant, quibus quoque modo supplicaretur; tum "si ita faxitis Romani, vestrae res meliores facilioresque erunt, mayisque ex sententia respublica vestra vobis procedet victoriaque duelli Populi Romani erit. Pythio Apollini, republica vestra bene gesta servataque, lucris meritis donum mittitote, deque praeda, manubiis spoliisque honorem habetote, lasciviam a vo-

bis prohibetote." haec uhi ex Graeco carmine interpretata recitavit etc. etc. Was hier der "Augur Apollo" (nicht der Citharoedus) befohlen hatte, dasselbe war der inhalt eines carmen des weissagers Marcius worüber Livius 25, 12 berichtet. Dasselbe war wohl ohne zweifel so gut wie das erste dort erwähnte carmen desselben Marcius nach der schlacht von Canna und nach der rückkehr des Fabius Pictor gemacht und lautete so: hostem, Romani, si expellere vultis, vomicamque, quae gentium venit longe, Apollini vovendos censeo ludos, qui quotannis comiter Apollini fiant: quum populus dederit ex publico partem, privati uti conferant pro se suislis ludis faciendis praeerit Praetor, qui ius populo plebeique dabit summum, Decemviri Graeco ritu hostiis sacra faciant. Haec si recte faxitis, gaudebitis semper fletque res vestra melior. Nam is Divus extinguet perduelles vestros, qui vestros campos pascunt placide." - Danach wurden beschlüsse gefasst: ludos praetor in circo maximo quum facturus esset, edixit, ut populus per eos ludos stipem Apollini, quantam commodum esset, conferret. - Haec est origo ludorum Apollinarium, victoriae (non valetudinis ergo ut plerique rentur) votor um que factor um (ergo). So waren also sowohl Apollo als die Erycina zu zeiten grosser bedrängniss des staats von den Römern angerufen, und ihnen tempel errichtet und feste gefeiert worden. Dem Horaz konnte dies so wenig unbekannt sein, als denen, welchen die sorge für den staat vor andern oblag; und demnach dürfen wir wohl nicht zweifeln, dass der "Augur Apollo" in unserer ode derselbe sei, den damals auf befehl des senats Fabius Pictor befragt hatte. Und ebensowenig kann nun fraglich sein, weshalb Horaz die Venus und zwar grade mit diesem namen Erucina nennt.

Dass der dichter demnächst des Mars als auctors des römischen geschlechts gedenkt bedarf ja keiner rechtfertigung. mag nur erwähnt werden, dass neglectum genus nicht so zu verstehen ist, als sei es com Mars vernachlässigt (man vergleiche nur Ovid. Fast. VI, 351-374 die klage des Mars über sein von den göttern vernachlässigtes geschlecht, als die Gallier das Capitol belagerten), dass "ludo" von den gladiatorenspielen entlehnt, die inneren streitigkeiten brandmarkt, deren Mars satt ist, während er gefallen findet am rechten krieg mit auswärtigen feinden, als deren repräsentanten der dichter die Mauri nennt. liche erklärung des Mouri peditis scheint mir nicht billigungswerth. Da der Römer recht gut wusste, dass es auch maurische fusstruppen gab, gerüstet mit dem schild einer elephantenhaut, umhüllt mit einem tigerfell und bewaffnet mit breitspitziger kurzer lanze und kurzem schwert, Strabo XVII p. 828, also geeignet für den nähekampf, so konnte es ihm schwerlich einfallen bei dem wort Mauri veditis an einen reiter zu denken.

Endlich lässt der dichter den Merkur, den sohn der Maia

(und des Jupiter) erscheinen, und zwar diesen in der gestalt des Augustus selbst. Vielleicht dass Horaz hiebei an eine der vielen eigenschaften des Mercur gedacht hat. Indessen zunächst wird er doch angerufen als der, dem Jupiter die partes scelus expiandi überträgt. Der tod des Cäsar war an den mördern gerächt: der rächer sei jetzt der sühner, — vater und fürst, feiere triumphe und züchtige die Meder. — Demnach scheint die ode zwischen den drei triumphen des jahres 125 und der besiegung der Parther gedichtet zu sein. cf. Franke Fast. Horat. p. 136. — Ob in der benennung flius Maiae eine hindeutung auf die maiestas liegen soll, bleibe dahingestellt. Vergl. Macrob. Saturnal. I, 12 und Ovid. Fast. V, init.

Schliesslich werde noch erwähnt, dass in den choephoren des Aeschylos als beistand für den ultor Agamemnonis vom chor (772 ff.) angerufen werden Zeus, die Eumeniden, Apoll und der sohn der Maia.

Hor. Od. 1, 3. Es ist bei den Römern 1) eine gewöhnliche redeform, dass sie bei bitten, deren erfüllung sie durch eine verheissung um so sicherer zu erreichen hoffen, oder bei versicherungen, denen sie eine betheuerung hinzufügen wollen, die verheissung oder betheuerung voranstellen. Ovid. Fast. 4, 525:

Sic tibi, quam raptam quereris, sit filia sospes,

Surge, nec exiguae despice tecta casae.

Cui Dea: duc, inquit, scisti, qua cogere posses.

Durch die verheissung "sic—" will Celeus die Demeter bewegen, aufzustehen und seine hütte zu betreten. Demeter folgt der so eingeleiteten aufforderung. — Ovid. Heroid. 3, 135 Briseis an den Achill:

 sic omnes Peleus pater impleat annos Sic eat auspiciis Pyrrhus in arma tuis: Respice sollicitam Briseida, fortis Achille, Nec miseram lenta ferreus ure mora.

Ovid. Metam. 8, 858 sq. und 866 sq.:

— ,,moderator arundinis, inquit (Erysichthon)
Sic mare compositum, sic sit tibi piscis in unda
Credulus, et nullos, nisi fixus, sentiat hamos:
Quae modo cum vili turbatis veste capillis
Litore in hoc steterat (nam stantem in litore vidi)

Dic, ubi sit." — Die gefragte, verfolgte, aber in die gestalt eines fischers verwandelte antwortet:

sic has Deus aequoris artes Adiuvet, ut nemo iamdudum litore in isto (me tamen excepto) nec femina constitit ulla. — Virg.

[+] Döderlein's aufsatz der oben p. 352 gedruckt ist, war herrn prof. Forchhammer bei abfassung dieser ausführung nicht bekannt. — E. v. L.]

Ecl. 9, 30 sq. Sic tua Cyrneas fugiant examina taxos, Sic cytiso pastae distendant ubera vaccae,

Incipe, si quid habes. — Virg. Eclog. 10, 4 — anrede an die Arethusa —:

Sic tibi, quum fluctus subterlabere Sicanos, Doris amara suam non intermisceat undam, Incipe, sollicitos Galli dicamus amores.

Nach diesen beispielen, die sich noch vermehren liessen, scheint das grammatische verhältniss der beiden ersten strophen ganz klar. Die bitte des dichters an das schiff navis quae tibi creditum debes Virgilium, lautet so: "finibus Atticis reddas incolumem precor et serves animae dimidium meae." — Die verheissung für die gewährung dieser bitte ist enthalten in den worten "Sic te diva potens Cypri, sic fratres Helenae lucida sidera, ventorumque regat pater obstrictis aliis praeter Japyga. — Das sic in dieser ode unterscheidet sich nicht von demselben wort in den andern stellen, und schwerlich wären so oft abweichende meinungen (auch rücksichtlich der interpunktion) geäussert, wenn man jene stellen verglichen und beachtet hätte, dass in den worten der verheissung noch keine andeutung des besonderen wunsches des dichters enthalten ist, sondern dass durch die verheissung der glücklichen fahrt des schiffes überhaupt dasselbe zur gewährung der besonderen bitte bewogen werden soll, welche erst mit reddas anfängt, und allerdings im allgemeinen auch durch die anrede navis, quae tibi creditum debes Virgilium," motivirt wird.

Kiel. P. Forchhammer.

## 43. Zu Horat. Epist. 1, 5, 4-6: Si potes - Si melius quid habes, arcesse vel imperium fer.

Für das zweite Si hat Franz Ritter mit vielen alten und neuen ausgaben — nach der herkömmlichen sprachregel — Sin geschrieben, was um so mehr wunder nimmt, als derselbe Epod. I, 6 den ausspruch Bentley's nicht blos befolgt, sondern auch einer ausdrücklichen erwähnung würdigt: "posterius si pro sin ponitur, ut alii scriptores loqui amant, nunquam Iloratius." Dass Bentley den horazischen sprachgebrauch richtig erkannt habe, geht aus dem zeugnisse der handschriften sattsam hervor; denn si geben einige bei Lambin, welche derselbe jedoch nicht namentlich anführt, 1. 4. 7. 10 bei Pulmann, sämmtliche bei Cruquius, fünf bei Bersmann, codex F bei Combe, einige zwauzig bei Fea, alle bei Pottier, 4. 5. 6 bei Jaeck, die Wolfenbüttler, b. S. c. E bei Orelli, der erste und zweite Dessauer, ebenso die heiden Göttinger, die Berliner 1. 2, der cod. Mentel. und Graev., auch nach unserer vergleichung in einer ausgabe des Daniel Heinsius (Lugd. Batay, 1612). Hierzu kommen noch die Münchener b. c. e. f. l.

nach Hocheders collation, die derselbe uns einst freundlichst überlassen, ferner drei Pariser, angeblich aus der Mazarinschen bibliothek, mit nr. 1804. 2045, 2446 bezeichnet, deren variantenverzeichniss ebenfalls in unsern händen ist. Welcher ansicht man auch über die vielheit der manuscripte und deren noch nicht bestimmte familien zugethan sein mag, das ergebniss wird für den vorliegenden fall keinem vorurtheilsfreien zweifelhaft sein kön-Ritters desfallsiges verfahren erscheint uns hier um so bedauerlicher, als er nicht einmal die variante si angegeben, und durch diese auslassung oder was wir geneigter zu glauben sind, durch dieses menschliche versehen seine glaubwürdigkeit für andre fälle moralisch untergraben hat. Wenn Düntser in übereinstimmung mit dem gewonnenen resultate, dem .unter den neuesten editoren auch Meineke (1854), Stallbaum und Krüger (1856) folge gegeben, zn obiger stelle bemerkt: "Particula sin Horatius nusquam utitur," so erlauben wir uns, auf den analogen gebrauch auch bei Livius aufmerksam zu machen, als III, 67, 5 (Weissenb.): si culpa in nobis est, auferte imperium indignis —, si in vobis, nemo deorum nec hominum sit, qui vestra puniat peccata, Quirites, vosmet tantum eorum paeniteat: IV, 5, 5. 6 (das. Drakenb.): si spes, si aditus ad honores viris strenuis et fortibus datur - Si huec impediet aliquis, ferte sermonibus et multiplicate fama bella etc.: XXIII, 18, 1: si flat colloquii copia -, si in pertinacia perstent etc.: vgl. noch die von Fabri zu XXIV, 28, 4 angegebenen beispiele. In ähnlicher weise steht si minus bei Propertius IV, 4, 55; s. Brouckhus, und Hertzberg daselbst. Schliesslich gedenken wir der desfallsigen erörterung in Ramshorns lat. Gr. S. 193. not. 3, p. 871 und bei Herzog zu Caes. B. C. I, 32 p. 97.

Rudolstadt. S. Obbarius.

# 44. Zu Rutilius Lupus de fig. sent. et elocutionis. (S. Philol. XIV, p. 764.)

§. 6. (Prosopopoeia) Id est huiusmodi: nam cum crudelitatis mater est avaritia et pater furor. Statt hier die partikel cum als einschiebsel ohne weiteres zu eutfernen ist es vielleicht rathsam zu schreiben namque crudelitatis mater, u.s. w.

Ebendaselbst befindet sich ein bruchstück aus einer rede des Hyperides, welches am anfang arg verstümmelt ist. Einzelne ergänzungen sind schon von andern beigefügt worden, aber über das sachverhältniss sind wir noch im unklaren. Dieses wird wie ich glaube, auf die allein richtige weise hergestellt, wenn wir statt: Quid si tandem, iudices, hanc caussam ageremus? Atque ita divisit muliebrem personam, ut suum cuique opus atque officium distribueret: ego hunc ostenderem, muliebri ritu esse suo corpore abusum: onne vehementissime admir aretur, si quisquam non gratissimum munus arbitraretur, virum se natum — — lesen und interpungiren: Quid si tandem, iudices, hanc causum ageremus, atque, [quando natura] ita divisit muliebrem [virilemque] personam, ut suum cuique opus atque officium distribueret, ego hunc ostenderem, muliebri ritu esse corpore abusum: nonne, cett. — so dass wir zu dem erst mit nonne beginnenden nachsatz zwei gleichartige, coordinirte durch die partikel si eingeleitete vordersätze (quid si ... agereremus; atque ... ego hunc ostenderem) und zu dem zweiten derselben einen begründenden zwischensatz (quando ... dirisit personam) hätten.

In dem längeren fragment des philosophen Lycon, worin das leben eines schlemmers und trunkenbolds anschaulich geschildert wird, finden sich einige zweifelhafte stellen (§. 7): unter anderen: lbi (sc. in triclinio) praesto sunt quotidiani pauci eodem studio excitati convivae. In pauci liegt eine corruptel, denn die zahl der gäste ist keine kleine, so dass Ruhnken vermuthet hat: quotidiani, nec pauci. Ich dachte erst an poti, jetzt aber scheint mir wahrscheinlicher: Ibi praesto sunt quotidiani poculi eodem studio excitati convivae (wobei quotidiani auf convivae zu beziehen, poculi aber von eodem studio abhängig ist). - Gleich darauf folgt: Hic vero princeps paullum illud reliquum quod habet mentis ac sensus poculis extrudere [ex ea] festinal - wo mit Stephanus die eingeklammerten worte als sinnloses einschiebsel aus dem text entfernt sind. Könnte aber nicht ein wort darin stecken? vielleicht enixe festinat? er beeilt sich mit aller anstrengung, sein bischen verstand noch vollends herauszujagen.

Die unmittelbar sich anschliessenden worte - bibendo provocat, lacessit, sicut in hostium proelio quam plurimos superarat alque afflixerat amplissimam sibi victoriam partam existimans enthalten auch eine verderbniss und die verbesserungsversuche scheinen mir desswegen sämmtlich verunglückt, weil sie sicut in der bedeutung von perinde ac si, quasi mit dem indicativ gelten lassen, was nach meiner ansicht niemals möglich ist, wohl aher darf und muss sogar dieser modus stehen wenn sicut in der bedeutung von ut (wie) eine blosse vergleichung zwischen zwei thatsachen oder gegenständen einleitet, und diese bedeutung vindizire ich ihm an unserer stelle; die veränderung der wörter welche da-durch bedingt ist, ist eine sehr geringe und jedenfalls gelinder, als die umstellung Rubnken's - sicut in proelio hostium - oder der soloecismus des plusquamperf. indicativi in der oben gerügten auffassung. Es ist zu schreiben sieut qui hostium in proelio quam plurimos superarat atque afflixerat amplissimam sibi victoriam partam existimans (indem er, wie einer der in der schlacht eine grosse anzahl von feinden erlegt hatte, glaubt, den herrlichsten sieg errungen zu haben). - Interes - fährt die schilderung fort - procedit simul et illud tempus et potatis, oculi vinum lacrimantes caligant, etc. Die stelle ist desperat und scheint

nur durch eine kräftige kur geheilt werden zu können. Einstweilen erlaube ich mir vorzuschlagen

interea procedit ad temulentiam usque potatio, oder interea procedit temulentis et tempus et potatio:

Jacob, welchem wir manche schöne verbesserung unseres schriftstellers verdanken, schreibt: interea procedit simul et illuvies turpis et potatio.

Als beleg zu der aporia dient ein aus Lysias entnommenes beispiel: Nec iam rationem invenimus qua flecti posse (te) speramus. Ita nos omnibus modis tentatos (ob nicht tentantes?) acerba ac nimium tua facultas affliget. Wie eine facultas das beiwort acerba erhalten kann, ist nicht recht klar; ich vermuthe simultas und da überdiess die stelle offenbar verderbt ist, möchte ich lesen: ita nos omnibus modis tentantes acerba ac minime iusta tua simultas affliget.

Das beispiel eines isocolon (§. 15) enthält folgende lückenhafte stelle: nam dando beneficium, extemplo benivolentiam: non faciendo iniuriam, duntaxat odium vitamus. Die lücke besteht augenscheinlich im ausfalle des verbums im ersten satze; denn hier ein zeugma anzunehmen, bei einer redesigur, welche gerade in der gröstmöglichen gleichheit zweier glieder besteht wäre eine abnormität; weit eher werden wir im verlorenen verbum einen gleichklang zu suchen haben (ouototélevror), also: dando beneficium extemplo benivolentiam excitamus, non faciendo iniuriam odium duntaxat vitamus.

§. 17 werden verschiedene arten der antitheta behandelt, die einander indess vermöge ihres gemeinsamen characters ähnlich sind. Wenn daher die dritte art derselben eingeführt wird mit: Est autem genus huius quod in eadem sententia priori sententiae contrarium quod est, infert - so wird die adversativpartikel wohl dem copulativen item weichen müssen (vgl. gleich darauf: Aliud est item etc.).

Von der parrhesia (§. 18), dem freimüthigen auftreten gegenüber dem richter, heisst es: Sed diligenter hoc verendum et raro assimulandum est invitos necessario dicere, ne magis confidentia quam dolore excitati videamur atque ita non fides sed odium iudicum consequatur - wo schon Gesner, gewiss richtig, statt des unverständlichen verendum, geschrieben hat utendum. Wie aber nun? Was soll raro assimulandum? Die stelle gewinnt nur einen passenden sinn, wenn die beiden adverbia umgestellt werden: Sed raro hoc utendum et diligenter assimulandum est, etc.

Ebendaselbst lautet ein fragment aus einer rede des Lycurg: nam cum in sententiis ferundis nocentibus remisse (sic!) paratis, vos in forum studium ad peccandum excitatis. R. Stephanus verdankt man die herstellung improborum. Noch näher aber der corruptel möchte liegen: vos impiorum studium ad peccandum excitatis.

6. 19 sagt irgend ein redner (Demosthenes?): Quod cobis, Athenienses, in suadendo assentiuntur, vos fallere possunt. Nom di-

ctum ad voluntatem auditoris obscuratum erat quaestione utilitatis. Sed ab iis qui suadent quod vobis iniucundum est, decipi non pot-Non enim sententias vestras valent commutare, nisi vobis nvidens bonum sui consilii patesecerint. Hier scheint mir sowohl in der auffassung als in dem text des zweiten, durch nam eingeleiteten satzes ein fehler zu liegen. Was den text betrifft, so hat ihn Stephanus in dieser fassung auch nicht verstanden und geändert nam dictum ad volunt. audit. obscurat omnem quaestionem utilitatis - sicher nicht nach dem sinn des schriftstellers; Ruhnken, der Stephanus tadelt, hat aber das richtige noch weniger getroffen wenn er erklärt nam assentatio latebat sub specie Der redner will sagen, dass vor der frage nach dem nutzen das zugefallenreden in den schatten trete (obscurari). Das original mag ungefähr gelautet haben: Τὰ γάρ προς ήδονην τῶν ἀχουόντων λεγόμενα ἐπεσκίασται τῷ τοῦ συμφέροντος λογισμώ, wie Dionys. Halic. (vielleicht im hinblick auf diese stelle. jedenfalls in ganz gleichem sinne) sagt: τὸ ἐπαχθὲς τοῦ λόγου έπεσκία σται τω άναγκαίω της άπολογίας. Es ist also hier von keiner thatsache (obscuratum erat) die rede, sondern von einem allgemeinen satz, einer sentenz, welche, wie im griechischen, so auch im lateinischen durch das perfectum mit präsentialbedeutung, ausgedrückt werden konnte (obscuratum est, ist in schatten gestellt = verschwindet vor).

Basel.

J. Maehly.

## 45. Zu Quintilianus de inst. orat. XII, 11, 25-28.

Am schluss seiner institutionen nennt Quintilian drei dinge, welche denjenigen, der sich der beredtsamkeit widme und ein redner im edelsten sinne des wortes werden wolle, zur anstrengung aller seiner kräfte ermuntern müssen: 1. das ziel ist erreichbar, daraus, dass es bisher noch nicht erreicht worden ist, folgt nicht, dass es überhaupt nicht zu erreichen sei; 2. alles, was gross und bewundernswerth ist, hat sich von kleinen anfängen bis zu dieser höhe erhoben; 3. das, beste, das vorzüglichste ist vorher nicht vorhanden gewesen.

Scharf und bestimmt sind diese drei punkte hervorgehoben, der erste ist §. 25 durch ante omnia eingeleitet, daran schliessen sich die beiden anderen mit tum §. 25 und denique §. 26. Es scheint, dass dabei eine gewisse steigerung beobachtet ist, dass, während in dem ersten nur die möglichkeit, das hohe ziel zu erreichen, in aussicht gestellt ist, im zweiten die möglichkeit der vervollkommnung, das allmähliche heranreifen alles bedeutenden an verschiedenen beispielen nachgewiesen wird, in dem dritten der höchste siegespreis, der grösste ruhm, der ruhm einzig dazustehn, alles, was bisher geleistet worden ist, übertroffen zu haben, dem eifrigen streben vorgehalten und gezeigt wird, wie ohne

dieses ringen nach dem höchsten, ohne die hoffnung frühere leistungen zu überbieten, nichts wahrhaft grosses gedeihen könne, ja selbst diejenigen, welche jetzt für die ersten in ihrer art gel-

ten, das nicht geworden wären, was sie wirklich sind.

Dies der inhalt und gedankengang von §. 25-27; in dem texte haben einige worte in §. 27 den erklärern nicht unerhebliche schwierigkeiten verursacht. Der paragraph beginnt mit folgenden worten: Neque enim, si quis Achillis gloriam in rebus bellicis consegui non potest, Aiacis out Diomedis laudem aspernabitur, nec qui Homeri non, Tyrtaei. Wie sonderbar ist doch dieser letzte satz! Man könnte schon daran anstoss nehmen, dass die mit si angefangene periode mit qui weitergeführt wird, aber wie unpassend ist non nach Homeri! Gewiss so hat Quintilian nicht geschrieben, so konnte er nicht schreiben. Es ist wahr und von den herausgebern öfters bemerkt worden, dass er sich hin und wieder in seiner schreibweise etwas gehen lässt; manche kleine nachlässigkeit im ausdruck lässt sich auch wohl mit der sprödigkeit des von ihm behandelten stoffes entschuldigen, aber hier am schlusse seines werkes, wo seine ganze diction einen höheren schwung annimmt, hier, wo er mit warmen, begeisterten worten das studium der beredtsamkeit der jugend ans herz legt, konnte er, davon bin ich fest überzeugt, sich so nicht ausdrücken.

Und, wenn wir erwägen, wie ungünstig er X, 1, 56 über Tyrtaeus urtheilt, dessen poetische leistungen er nicht einmal einer eingehenden besprechung unterwerfen mag, klingt es da nicht wie bittere ironie, wenn er hier sagen sollte: wer Homer nicht erreichen kann, den dichter aller zeiten, den inbegriff alles grossen und vollendeten, der mag immerhin zufrieden sein, wenn

er ein Tyrtaeus wird?

Vielleicht ist mir's gelungen zu zeigen, dass diese worte aus innern gründen d. h. des inhalts wegen völlig unhaltbar sind, nicht besser steht es um ihre äussere beglaubigung, denn von Tyrtaeus wissen die handschriften nichts und wenn im Par. II von zweiter hand Tyrtaei sich findet, so ist darauf um so weniger gewicht zu legen, als diese lesart nur in dieser handschrift sich findet, welche möglicher weise in sehr später zeit nach irgend welchem andern exemplar corrigirt ist. Erst in der bei Jensonius in Venedig 1471 erschienenen ausgabe hat Tyrtaei aufnahme gefunden, wofür aber Tyrei geschrieben ist. Uebereinstimmende handschriftliche überlieferung ist: Neque qui Homeri non fuerunt, worte, die allerdings unverständlich sind und den scharfsinn der erklärer herausfordern. Am nächsten liegt die annahme die letzten worte qui Homeri non suerunt für richtig zu halten und zu glauben, dass nach neque eins oder mehrere worte ausgefallen seien. In diesem sinne conjicirte Campanus vorsichtig und gewissermassen auf Quintilian selbst gestützt neque Hesiodi et Theocriti, qui Homeri non fuerint. Indessen hat sein versuch

die stelle wieder herzustellen, so viel ich sehe, wenig beifall gefunden und mit recht, denn abgesehen davon, dass die worte non fuerint (scil. consecuti) an einer grossen härte leiden, bleibt doch die änderung immerhin ziemlich willkürlich. Ebensowenig hat Burmann's vorschlag beachtung gefunden, welcher an der gewöhnlichen schreibweise festhaltend, die auffallende härte des ausdrucks dadurch zu mildern suchte, dass er tulerit nach non einschaltete. Beiläufig sei bemerkt, dass die änderung von negue qui in nec qui nur auf grund des Ambr. I mir unter allen umständen nicht gerechtfertigt erscheint.

Nach meinem dafürhalten liegt der schaden hier tiefer und lässt sich schwerlich durch änderung oder einschaltung eines wortes beseitigen. Die worte, so scheint's mir, sind durch die schuld der abschreiber bis zur unkenntlichkeit entstellt; wortgetreu schrieb's einer dem andern nach, ohne zu wissen, was es bedeutete; das richtige stand nahe dabei, aber auch davon hatte keiner eine ahnung. Für das so fehlerhaft hingeschriebene neque qui Homeri non fuerunt hatte jemand aus bester quelle das richtige und nothwendige Denique quidquid est optimum, ante non fuerat, wahrscheinlich am rande, notirt, aber das zeichen, wo die worte hingehörten, mochte nicht deutlich genug gewesen sein, kurz der abschreiber bei seiner geschäftsmässigen eile war nicht gerade wählerisch, er setzte sie dahin, wohin sie gar nicht passten, mehrere zeilen zu früh, war aber gütig genug, auch die verdorbenen sinnlosen worte mit aller treue wiederzugeben.

Mein vorschlag geht nun also dahin, die worte Denique-fuerat an ihrer bisherigen stelle §. 26 zu streichen und sie nach aspernabitur S. 27 einzuschalten, wogegen die worte nec - Tyrtaei ganz zu tilgen sind. Zwar wendet man sich mit gerechtem misstrauen von vorn herein gegen jede derartige gewaltsame änderung: aber wenn sie sehr gewichtige gründe unterstützen und mindestens in hohem grade wahrscheinlich machen, wird einen solchen vorschlag zu machen erlaubt sein. Vor allem betone ich, dass die verstümmelung allerdings sehr arg ist, aber ähnliche lassen sich öfters bei Quintilian nachweisen und dann ist sie doch nicht so gross, dass nicht ziemlich erkennbare spuren von dem richtigen übrig geblieben wären; denn sowohl in dem anfange als auch in dem schluss beider sätze, dem neque qui und denique quidquid und dem non fuerunt, und non fuerat lässt sich eine gewisse ähnlichkeit nicht verkennen und selbst für die gröbere verstümmelung des optimum in Homeri (omeri) haben wir wenigstens eine analogie X, 1, 24, wo nach Frotscher's unzweifelhaft richtiger vermuthung optimi statt des überlieferten omni zu lesen ist.

Aber noch grösseres gewicht lege ich auf den inhalt. Wie ich oben schon gezeigt habe, stellt Quintilian als zweiten punkt und grund seiner mahnung hin, dass alles, was gross und bewundernswerth ist, eine zeit gehabt habe, wo es zuerst geschaffen wurde: denn (nach vielen geringeren leistungen) erreichte die poesie erst in Homer und Virgil, die beredtsamkeit in Demosthenes und Cicero ihren gipfelpunkt. Daran schliesst sich ungezwungen der gedanke, der in den worten: Verum etiamsi aspernabitur enthalten ist: aber wenn jemand die höchste stufe nicht zu erreichen hoffen sollte, dann ist's ja auch immerhin noch ehrenvoll in zweiter oder dritter linie zu stehen. Dieser gedanke kann aber in keiner weise in beziehung gesetzt werden zu den worten, welche jetzt noch im texte stehen: Denique, quidquid est optimum, ante non fuerat. Mit ihnen leitet vielmehr Quintilian seinen dritten hauptgrund ein, und dort sind sie vortrefflich an ihrem platze: das beste sagt er, ist früher noch nicht geleistet, ja sogar wenn die menschen immer hätten glauben wollen, dass sie nicht mehr leisten könnten als diejenigen, welche in ihrer art für die besten gehalten wurden, so wäre überhaupt keine vervollkommnung denkbar und selbst diejenigen, welche die besten seien, hätten das gar nicht werden können, was sie wirklich Durch die worte Verum - subsequendi S. 28 geworden sind. wird dieser gedanke in ähnlicher weise beschränkt, wie oben &. 26 der zweite hauptgrund durch Verum - consistere.

Liegnitz. F. Meister.

# C. Zu den griechischen antiquitäten.

#### 46. Zu den attischen diäteten.

Pollux berichtet, dass die (öffentlichen) diäteten, wenn sie sich geweigert hatten, in einer durch das loos ihnen zugewiesenen sache recht zu sprechen, an ihrer ehre gestraft worden seien: Ατιμία αφώριστο τῷ μὴ διαιτήσαντι τὴν ἐπικληρωθείσαν δίαιταν (VIII, 126). M. E. Meier (die diäteten Athens, p. 15) klingt dies zu fabelhaft, und er vermuthet, dass man τῷ μὴ καλῶς καὶ δικαίως διαιτήσαντι ersetzen müsse. - Ich sehe nichts fabelhaftes in der angabe des Pollux, wie sie auf uns gekommen ist. Die öffentlichen diäteten wurden zur annahme des schiedsrichterlichen amtes nicht gezwungen, sondern aus der zahl derjenigen bürger erloost, die sich dazu freiwillig angeboten hatten. Folglich waren sie schon durch dieses anerbieten verpflichtet, iede ihnen zuzuweisende rechtssache zu entscheiden. Hätten sie nur nach belieben diesen oder jenen rechtsfall zur schiedsrichterlichen verhandlung angenommen, so wäre gewiss in vielen fällen für die streitenden parteien ein unersetzlicher schaden erwachsen, was eben die attische gesetzgebung verhüten wollte. Die diäteten wurden ja eben darum ins leben gerufen, damit die gerichtshöfe nicht zu oft zusammen sässen. Τὰς δίκας γυμνάζεσθαι πρώτον παρά διαιτηταίς πρό του είςελθείν είς το δικαστήριον, ένα μη συνεiς καθίζωσι δικαστήρια. (Schol. zu Demosth. c. Androtion. 3, 24). Somit konnte es nicht, wenigstens bis zu Demosthes zeiten, wo diese bestimmung noch gültig war, von der willr des diäteten abhängen, eine an ihn amtlich gelangte rechtsche zurückzuweisen, weil sonst diese nie in den gerichtshof gang gefunden hätte. Es ist bekannt, dass jeder bürger, der auf ihn gefallenes staatsamt ablehnte, der έξωμοσία unterfen war; also gewiss auch die öffentlichen diäteten. Ist es nicht natürlich, dass sie einer strafe haben unterliegen sollen, nn sie eine ihnen zugetheilte rechtssache abwiesen, ohne hiezurch eine stattgehabte έξωμοσία berechtigt zu sein?

Meier hat auch p. 9 die vom scholiasten zu Demosth. Miin. p. 542, 15 angegebene zahl der jährlichen diäteten, 44 aus lem stamm, im ganzen 440 (ήσαν οἱ διαιτηταὶ μδ' καθ' ἐκάσ-" φυλήν) für ungegründet befunden, da aus einer in der έφηρίς ἀρχαιολογική 1842, n. 725, und von Ross in den demen Attica veröffentlichen griechischen inschrift aus dem vierten re der 113 olympiade (325 v. Chr.) hervorgehe, dass es dals nicht mehr als 104 diäteten gegeben habe. Hieraus kann loch bloss gefolgert werden, dass in jenem jahre nur an 104 iteten zu entscheidende rechtsfragen durch das loos gelangt Aehnlicher ansicht ist auch Schömann (griech, alterth. I, 475, 2), der es sehr erklärlich findet, dass nicht alle diäteten s jahres auch wirklich zur ausübung ihrer thätigkeit berufen rden. Uebrigens zugestanden, dass damals im ganzen nur 104 teten waren, die angabe des scholiasten wäre hierdurch noch ht umgestossen. Man kann sich nämlich die sache auf folgende ise erklären. Damals bestanden zwei mächtige parteien, deren e für Alexander den grossen, die andere für die freiheit der iechen thätig war. Beide geriethen in grosse aufregung durch 1 bekannten process gegen die redner, die man der bestechung rch Harpalus beschuldigte. Das volk verlangte die rückerstatig der vom Harpalus bekommenen gelder; Demosthenes hingen und andere, so sagt es wenigstens Hyperides (fragm. 105, 6, 111), brachten in vorschlag, den Areopag mit dieser angeenheit zu betrauen, und während sie die stadt mit unruhen erlten, trachteten sie alle andern gerichte abzuschaffen: τους άλυς άγωνας απαντας άφελέσθαι ζητεί τούς της πόλεως . . . . . λεμικός ων και ταράττων την πόλιν, ίνα την ζήτησιν έκκοούοις. ese zwistigkeiten mussten natürlich viele bürger bewogen ha-, sich dem richteramte zu entziehen, so dass sich schwerlich 0, besonders über 50 oder 60 jahr alte bürger zu diäteten anboten haben. Allein dieser ausnahmszustand berechtigt uns noch ht, die angabe des scholiasten für unwahr zu halten.

Zur kräftigern widerlegung des scholiasten behauptet Meier, is die öffentlichen diäteten nicht nach stämmen (κατὰ φυλήτ) idern ἐξ ᾿Αθηταίων ἀπάντων ernannt wurden. Ich erachte es

darum für zweckdienlich zu untersuchen, in welchem sinne die ausdrücke κατά φυλήν und έξ 'Αθηναίων απάντων im attischen rechte gebraucht worden seien. Nach meinen bisherigen forschungen war der ausdruck it Adnouiwe anierwe für die wahl der beamten der allein übliche. So wurden nämlich gewählt die

Strategen; Pollux VIII, 87: στρατηγούς γειροτογείν

άπάντων. Hierüber noch weiter unten.

Hipparchen; Pollux VIII, 94: ιππαρχοι δύο έξ απάττωτ

Adnraior airetérzec.

Apostoleen; Bockh urkund. ü. d. seew. p. 466, 28; έλέσθαι και αποστολέας τον δημον δέκα ανδρας έξ Αθηναίων

Synegoren oder syndiken der gesetze; Demosth, Timocrat. 708: αίρεισθαι δέ και τούς συναπολογησομένους τον δημος τοίς νόμοις πέντε αιδρας έξ Αθηναίων απάντων.

Gesandte: Demosth. Coron. 234: δεδόνθαι τη βουλή και τω

δήμω πρέτβεις έλέσθαι έχ πάντων Άθηναίων.

Sitonen: Demosth. coron. 310: enerd' aipovus roc orrorge έχ πάντων γ έμε έγειροτόνησεν ο δημος. Hieraus erhellt zugleich, dass aigeiodat und respororeir eines und dasselbe be-

Epimeleten der mysterien; Harpocration u. d. w.: παρά 'Aθηναίοις ο λεγόμενος βασιλεύς πρώτον μέν μυστηρίων έπιμελείται μετά των έπιμελητών, ους ο δημος έγειροτόνει τέσσαρες δέ ήσαν δύο μεν έξ Αθηναίων απάντων, είς δε έξ Ευμολη:δών, καὶ είς έκ Κηρύκων.

Hieropoen der σεμταί θεαί. Demosth. Midian. p. 552: περιείδε ταίς σεμταίς θεαίς ίεροποιον αίρεθέντα έξ 'Αθηναίων

άπαντων.

Hingegen der ausdruck καθ' έκάστην φυλήν, ἀπὸ φυλής έκάστης, έξ έκάστης φυλής, κατά φυλήν, wurde in bezug auf die

erloosten staatsämter gebraucht. Solche waren die

Senatoren; Plutarch. Solon. 19: δευτίραν προσκατένειμε βουλην, άπο φυλης έκάστης έκατον ανδρας έπιλεξάμενος. -Argum. ad Demosth. Androtion. p. 588: τούτων μία ήν των κληοωτών (ἀργών) ή βουλή των πεντακοσίων. - Harpocration: πρόεδροι έκληρούντο των πρυτάνεων καθ' έκάστην πρυτανείαν, είς έξ έκαστης φυλής.

Euthynen; Photii Lexic.: εύθυνος ἀρχή ήν τις, έξ έκάστης

δέ φυλης ένα κληρούσιν.

Logisten; schol. zu Aeschin. Ctesiph. §. 15: λογιστής έκάστης συλής είς. - Pollux VIII, 99: τούτους ή βουλή κληροί.

Apodekten; lexic. Seguer. p. 198: ἄρχοττες κληρωτοί, δέκα τὸν ἀριθμὸν κατὰ φυλήν.

Athlotheten; Pollux VIII, 86: καὶ κληφούν δικαστάς καί άθλοθέτας, ξνα κατά φυλήν έκάστην.

Eilfmänner; Pollux VIII, 102: ni erdexa, eig à g' exaorns

ίστης φυλης εγίγεετο - Lex. Seguer. p. 250: ετδεκα τί-

είσι; κληρωτοί ἄρχοντες ήσαν.

Die zehn probulen aus dem jahre 413 v. Chr., welche, obich ἐξ ἐκάστης φυλῆς, nicht erloost sondern gewählt wurden, men ihres ausnahmzustandes halber zur zeit der oligarchischen olution gegen meinen aufgestellten grundsatz nichts beweisen. In die sophronisten wurden ἐξ ἐκάστης φυλῆς gewählt, nicht wost; allein sie waren nur für lohn bedungene aufseler der glinge, μισθὸν παρὰ τῆς πόλεως λαμβάνοντες ἐκαστος καθ φαν δραχμήν (Lexic. Seguer. p. 301), nicht aber eigentliche atsbeamte, die im allgemeinen unentgeltlich dienten; folglich ihre wahl die allgemeine regel, wonach die κατὰ φυλῆν gemenen staatsbeamten erloost wurden, nicht umstossen.

In den belegstellen zur wahl έξ 'Αθηναίων ἀπάντων habe das aristidische decret: τοὺς ἄρχοντας έξ 'Αθηναίων πάντων εἰσθαι (Plutarch. Aristid. 22) absichtlich nicht angeführt, weil t das αἰρεῖσθαι allgemein genommen wird, so dass darunter rohl wahl als loosung verstanden werden kann; indem die abat des Aristides dahin zielte, alle bürger für amtsfähig zu erren, mochte nun das amt durch wahl oder loosung besetzt weren (Schömann verfassungsgeschichte Athens p. 74). Wollte aber dennoch τοὺς ἄρχοντας blos für die neun archonten, das αἰρεῖσθαι für wählen halten, so würde mein aufgestellter ndsatz, dass der ausdruck ἐξ 'Αθηναίων ἀπάντων in bezug auf wahl der staatsbeamten gang und gäbe gewesen sei, neuergs bestätigt werden.

Eine eigenthümliche stellung hatten die taxiarchen und phychen. Xenophon bezeugt (Hipparch. 1, 9), dass zu den reiz δυνατώτατοι καὶ χοήμασι καὶ σώμασιν aufgenommen wurden; so mehr galt also dies von den phylarchen, den untercommanten der reiterei. Folglich kam bei ihnen sowohl das τίμημα auch die körperliche tüchtigkeit in betracht. Hieraus ist errlich, dass sie, obgleich κατὰ συλήν, nicht geloost, sondern vählt wurden. Dasselbe gilt von den taxiarchen, weil sie bei schwerbewaffneten denselben rang einnahmen, welchen die

larchen bei der reiterei.

Wenn es ferner wahr ist, dass Κίμων μετά τῶν συστραων προελθών εἰς τὸ θέατρον . . . οὐχ ἀφῆχεν αὐτοὺς ἐλθεῖν, ἀλλ' ὁρχώσας ἡνάγχασε καθίσαι καὶ κρὶται δέχα τας, ἀπὸ φυλῆς μιᾶς ἔκαστον (Plutarch. Cimon. 8) und a den umstand, dass jeder feldherr aus einer andern phyle r, nicht für etwas zufälliges halten will, so wäre anzunehmen, s auch bei ihnen, wie bei den phylarchen und taxiarchen, sobil das τίμημα als auch andere eigenschaften in betracht gezoι wurden, was aus den worten Dinarchs (cont. Demosth. §. 71) ς νόμους προλέγειν τῷ στρατηγῷ, τὴν παρὰ τοῦ δήμου πίστιν νῦντι λαμβάνειν, παιδοποιεῖσθαι κατὰ τοὺς νόμους, γῆν ἐντὸς δρων κεκτήσθαι, πάσας τὰς δικαίας πίστεις παρακαταθέμετοι οὖτως ἀξιοῖτ προεστάται τοῦ δήμου, auch wirklich erhellt. Darum wurden vielleicht auch sie, obschon κατὰ φυλήν, nicht erlost, sondern gewählt. Für die spätern zeiten aber muss man die aussage des Pollux festhalten, dass sie ἐξ ἀπάντων gewählt worden sein.

Aus allen diesen geht hervor, dass die wahl der staatsbeamten  $i\xi$  ' $A\partial\eta\nu\alpha$ iων άπάντων, die loosung aber κατὰ φυλήν stattgefunden habe, mit ausnahme weniger, die sich über das τίμημα und andere besondere eigenschaften ausweisen mussten. Da nun die öflentlichen diäteten erloost wurden, so konnten sie nicht  $i\xi$  ' $A\partial\eta\nu\alpha$ iων άπάντων, sondern mussten κατὰ φυλήν genommen werden.

Wollte man hierauf entgegnen, dass die öffentlichen diäteten keine staatsbeamten waren, sondern richter, so müsste ich daran erinnern, dass das grundprincip und verfahren der loosung sowohl der beamten als auch der richter dasselbe war. Ausserdem aber wurden die richter des grössten gerichtshofes, der Heliäa,  $\kappa \pi \tau \dot{\alpha} \phi \nu \lambda \dot{\gamma} \nu$  erlosst. Belege anzuführen wäre überflüssig. Folglich ist es anzunehmen, dass auch die nicht minder wichtigen richter, die öffentlichen diäteten  $\kappa \alpha \tau \dot{\alpha} \phi \nu \lambda \dot{\gamma} \nu$  erlosst wurden. Nur so konnte das echt demokratische princip nicht verletzt werden, wenn man zum öffentlichen schiedsrichterlichen amte männer aus jeder phyle herbeizog.

Hieraus folgere ich nun weiter

1) dass auch die übrigen erloosten beamten und richter xara

συλήν genommen worden seien, z. b. die

Vierzigmänner; ἀρχή τίς ἐστι κληρωτὴ, τεσσαράκοττα τὸς ἀριθμόν (Lexic. Seguer. p. 306). Wenn es hingegen p. 310 heisst: οἱ τεσσαράκοττα, οῦς ἐχειροτότουν, so ist das entweder ein irrthum, weil im widerspruche mit der loosung der richter; oder es bezieht sich auf die ältesten zeiten.

Handelsaufseher, ἐπιμεληταί ἐμπορίου ἄρχοντες ἦσαν κληρωτοί (Lexic. Seguer. p. 255). Δέκα ἐκλήρουν ἐπιμελητὰς οἰ

'Αθηναίοι έμπορίου (Suidas u. d. w.).

Agoranomen; 'Αριστοτέλης έν' Αθηναίων πολιτεία κληρούσ-

θαί φησι (Harpocratio u. d. w.).

Metronomen; ἀρχή τις 'Αθήνησι κλη ρ το τή ή των μετρονόμων (Lexic. Segner. p. 278).

Sitophylaken; σιτοφύλακες άρχοντες 'Αθήνησι κληρωτοί

(Lexic. Seguer. p. 300).

Practoren, eclogeen und finanz antigrapheen; κληφωταί αρακτόρων, εκλογέων και άντιγραφή (Lexic. Seguer. p. 190).

Synegoren der logisten; συνήγοροι, άρχοντες ήσαν κληρω-

τοί, οι τοις λογισταίς έβοήθουν (Lexic. Seguer. p. 301).

Schatzmeister der Minerva, aber mit rücksicht auf ihr τίμημα. Ταμίαι ἄρχοντές εἰσι 'Αθήνησι δέκα ἀπὸ πεντακοσιομεδίμουν

ηρωτοί (Lexic. Seguer. p. 306). Ταμίαι της θεού κλητοὶ έκ πεντακοσιομεδίμεων (Pollux VIII, 97), folglich aus je-

phyle ein pentacosiomedimner.

Schatzmeister der andern götter; Ταμίαι δε αποκυαμεύτούτων των γρημάτων, δταμπερ τὰς άλλας άργας, καθάπερ g rov lepor rov rag 'Adyraias (Bockh staatsh. d. Ath. 2, 54).

Nautodiken; diese werden allgemein zu den erloosten beten gezählt, obgleich sich das quellenmässig nicht beweisen st. Die einzige stelle, woraus man ihre erloosung folgerte, bei Lysias περί δημοσίων χρημ. §. 5 τυτί δε λαχόντες έν Γαμηλιώνι μηνί, οι ναυτοδίκαι ουκ έξεδίκασαν, wo man aber zt layórrog liesst, und es auf den kläger bezieht. Uebrins ist es nicht zu bezweifeln, dass sie als richter erloost wur-1, und zwar nach der obigen auseinandersetzung, κατά φυλήτ. dlich die

Neun archonten nach Aristides zeiten, jedoch mit rücksicht f ihr vermögen (εἰ τὸ τίμημά ἐστιν αὐτοῖς: Pollux VIII, 86). ss sie erloost wurden, erhellt aus Lysias pro inval. §. 13: η ροῦ σθαι τῶν ἐτνέα ἀυχόντων. Wie konnten aber neun archonaus zehn phylen erloost werden? In den schol. zu Aristoph. sp. 774 und Plut. 277 heisst es: οἱ θεσμοθέται (eigentlich εία άρχοντες) και δέκατος ό γραμματεύς κληρούσι τούς δικασς τούς της αὐτης φυλης έκαστος. Und οἱ θεσμοθέται ieder έντέα άρχοντες) κατά φυλήν εκαστος και δέκατος γραμματεύς (d. i. οἱ ἐννέα ἄρχοντες καὶ δέκατος ὁ γραμματεύς ιτά φυλήν εκαστος) έκλήρουν u. s. w. Folglich muss der αμματεύς, den sich die archonten zwar selbst erwählten, der aber ch die für die staatsbeamten vorgeschriebene dokimasie bestehen ısste (Pollux VIII, 92) als quasi zehnter archon mitgezählt erden. — Und

2) dass umgekehrt die xara guln'r bestellten beamten, ausnommen die phylarchen und taxiarchen, erloost wurden, wie b. die poleten, von welchen man nur weiss, dass ihrer zehn aren, είς έκ της φυλης έκάστης (Harpocration u. d. w.).

3) Dass alle gewählten beamten, die phylarchen und taxiaren wieder ausgenommen, έξ απάντων 'Αθηναίων bestellt wur-

n. Gewählte waren aber der

Oberste schatzmeister (finanzminister). Pollux VIII, 113: ών έπὶ της διοικήσεως αίρετος η έπὶ τῶν προσιόττων καὶ ἀτασχομένων. ---Plutarch. Aristid. 4: των δημοσίων προσόδων ίρεθείς έπιμελητής. -

Gegenschreiber des rathes; Aeschin. Ctesiph. δ. 25: ἀντιγραεύς ήν γειροτονητός τη πόλει, ος καθ' έκάστην πρυτανείαν

πελογίζετο τὰς προσόδους τῷ δήμφ. Die

Vorsteher der theorikon; Aeschin, ebend.: οἱ ἐπὶ τὸ Θεωριον κεγειροτονημένοι.

Boonen; Lexic. Seguer. p. 219: βοώτης . . . ή ρεῖτο ὑπὸ τῆς πόλεως. — Harpocration: ὅτι λαμπρὸς ἡν ὁ βοώτης καὶ αἰ μέχισται ἀρχαὶ ἐπὶ τούτω ἐγειροτονοῦττο.

Syllogeen; ibid. p. 304: αργοντες υπό του δήμου γειροτο-

rnzoi.

Zeteten; Demosth. Timocrat. 703: έλέσθαι ζητητάς.

Andere beamten die vom volke oder von behörden bestellten unterbeamten habe ich beseitigt), von welchen die griechischen quellen ausdrücklich sagen würden, dass sie erloost oder gewählt wurden, habe ich nicht gefunden. Hüllmann's und Tittmann's werke aber, worin das verzeichniss aller durch loos oder wahl besetzten ämter enthalten ist, vermisst sowohl meine als auch die bibliothek der hiesigen universität.

Pest.

Telfy.

## D. Archaeologisches.

#### 47. Die Athena Parthenos.

(S. oben p. 550 fll. 1) und unten p. 739).

Vor einiger zeit ist mir durch Gerhard's güte nr. 135 der denkmäler und forschungen für mai 1860 zugekommen, mit einem eingehenden aufsatze über das betreffende Pallasbild von Pervanoglu, der das original selbst vor augen hatte, und einigen nachträglichen bemerkungen von K. Bötticher, dem wenigstens die mir noch nicht zu gesicht gekommenen photographien, welche Taf. CXXXV, 3. 4 der Gerhard'schen zeitschrift in abbildung bringt, zu gebote standen. Aus Pervanoglu's aufsatz ist zunächst hervorzuheben, dass das in rede stehende marmorwerk mit dem untersatze nur 0,42 meter oder 16 zoll preuss. hoch ist, also wenigstens 34mal kleiner, als die Parthenos des Phidias war. Ueber die reliefs an der vorderseite der basis bemerkt derselbe nur, dass sie eine fortlaufende in zwei hälften getheilte composition zu enthalten scheinen, deren einzelheiten man nicht unterscheiden könne. In betreff der reliefs an der aussenseite des schildes vermuthet er, da unter den kämpfenden steinschleuderer vorkommen, dass eher an die gigantomachie als an den amazonenkampf zu denken sei. Er ist ferner der ansicht, dass die figur auf der rechten eine Nike aus metall habe tragen sollen, sowie dass der busch auf dem helm, die am rand der ägis üblichen schlangen und das gorgonenhaupt auf der ägis aus metall hinzugefügt werden sollten. Dagegen meint Bötticher, dass der rechte arm nicht zum tragen einer Nike angelegt scheine und dass auch bezüglich der übrigen embleme die annahme ihrer hinzufügung aus me-

<sup>1)</sup> S. 551, z. 2 v. u. ist für "dieses" zu schr. "diese"; s. 552, z. 16 fl. "stätzung" für "nutzung", z. 24 "denselben" für "dieselben".

sall sehr bedenklich sei. Ich kann mich hier der zeit und des -taumes wegen nicht auf eine genauere prüfung dieser ansichten sinlassen. Bei meinen frühern äusserungen über diese fragen und andere lag die voraussetzung zu grunde, dass es sich um ein werk grösserer dimensionen handele. Aber dass die Nike auf der rechten etwas tragen sollte, und dann doch wohl am wahrscheinlichsten eine Nike, scheint mir, wie allen übrigen behandlern des gegenstandes, unzweifelhaft. Dagegen kann ich jetzt zugeben, dass sich darüber streiten lasse, ob dem marmorfigürchen eine lanze aus metall hinzugefügt werden sollte oder nicht. Die in Athen befindlichen reliefnachbildungen der Athena Parthenos des Phidias, welche Pervanoglu vollständiger aufzählt und Lebas in d. Vovag. arch. en Grèce, Mon. fig., zum grossen theile abbildlich mittheilt, zeigen die göttin meist mit schild ohne lanze, zwei male aber ohne schild mit lanze. Das einzige wichtige ist die frage, wo wir uns die lanze angebracht denken müssen, wenn wir eine genaue nachahmung der Pallas des Phidias annehmen wollen. Pervanoglu meint, sie sei linkerseits an die schulter gelehnt gewesen, denn kein anderer platz bleibe übrig. Nach Brunn's unten p. 739 mitgetheilter ansicht hielten die finger der linken zugleich noch die lanze. Garrucci macht, wie wir a. a. o. hören, auf eine munze von Rhegion aufmerksam. Vermuthlich ist das eine von den beiden münzen, welche bei Carelli-Cayedoni Num. Ital. vet. t. CXCIV, n. 33 und 34 abgebildet sind. Hier steht die etwas schräg gestellte lanze dem unteren theile nach hinter der Athena, während der obere theil an der vorderseite ihres oberarms anliegt. Man thut gewiss am besten, sich an die münzen von Athen zu halten. Schon R. Rochette bezeichnete Mém. de Numism. p. 140, anm. 1, die darstellung auf der in Combe's Mus. Hunter. t. 10, n. 39 als eine nachbildung der Athena Parthenos des Phidias. Er hätte richtiger auf nr. 36-38 verwiesen. Jetzt ist hauptsächlich Beulé Monum. d'Ath., p. 258 zu vergleichen, wo die athenischen münzen mit der darstellung dieser göttin ab bildlich mitgetheilt und eine anzahl nichtathenischer desselben bezuges angedeutet ist, darunter auch die von Rhegion. Auf einer jener athenischen münzen scheint, ähnlich wie auf den von mir oben bezeichneten bei Combe, die lanze unmittelbar hinter dem linken unterarme der göttin, dessen hand auf dem schilde liegt, im boden zu stehen. Dasselbe ist noch deutlicher zu ersehen auf einer in Cartier's und de la Saussaye's Rev. numism., 1854, pl. II, nr. 13 abgebildeten bronzemünze von Mopsuesta. Jenen darstellungen nähert sich die auf den münzen des Antiochos (D. a. K. II, 19, 203). Die beiden anderen athenischen münzen aber zeigen, und zwar die eine sehr deutlich, wie Athena, indem sie die linke hand auf den schild legt, zugleich mit derselben die lanze so hält, dass sie unter dem oberarm hingeht, hinter und über welchem der oberste theil zum vorschein kommt. Auch auf den beiden athenischen reliefs,

auf denen die göttin die lanze, aber nicht den schild hat, hält sie iene mit der linken hand. Ich stimme ganz mit Brunn überein. hauptsächlich mit rücksicht auf die von mir beigebrachten monumentalen belege. Die beiden letzterwähnten athenischen münzen sind sicherlich in der betreffenden beziehung genauer als die an-Die stelle des Ampelius auf welche Brunn. deren münzen. wenn das referat richtig ist, zu viel zu geben scheint, kann ich nur als zeugniss für die möglichkeit gelten lassen, dass Athem Parthenos mit den fingern der linken die lanze recht wohl gehalten haben könne. - Ebenso freue ich mich des zusammen treffens mit Brunn hinsichtlich der eule rechts von dem marmorfigürchen, ohne inzwischen die sache dadurch für abgemacht zu halten. Für die voraussetzung dass die rechte der göttin unmittelbar auf der eule geruht haben möge, ist kein genügender grund vorhanden, da die angabe Conze's, welche mich zunächs hierauf führte, durch Pervanoglu, der nur berichtet, dass noch ein dickes stück marmor unbearbeitet unter dem arme zurückgeblie ben sei, keineswegs bestätigt wird. Endlich will ich auch das nicht verschweigen, dass meine annahme, die darstellung der schlange neben dem marmorfigürchen sei wesentlich dieselbe wie bei der Parthenos des Phidias, auch die Bötticher's a. a. o. ist.

Göttingen. Fr. Wieseler.

# E. Auszüge aus schriften und berichten der gelehr ten gesellschaften so wie aus zeitschriften.

Archaeologisches linstitut in Rom. Sitzung am 13. januar 1860: Padre Garrucci legte die zeichnung eines elfenbeinreliefs vor, web ches sich als bücherdeckel in der bibliothek des arsenals zu Paris befindet. Dargestellt ist darauf eine sitzende leierspielende frau einem ebenfalls sitzenden bärtigen manne gegenüber, während hinter ihr ein anderer mann auf den ellenbogen gestützt zuhört. Zur erklärung verglich er das sogenannte Sokrates und Diotimabronzerelief in Neapel und wollte auch auf dem pariser relief So-Dagegen glaubte dr. Brunn vielmehr eine darstelkrates sehen. lung darin zu sehen, wie die häufigeren der sarkophage, indem ein mann einer spielenden muse zuhört, namentlich da in dem relief in Paris kein zug der Sokratesphysionomie zu erkennen sei. -Padre Garrucci zeigte darauf abbildungen von bronzefiguren, welche in den letzten ausgrabungen von Pietrabbondante gefunden waren: er sah sie als werke samnitischer arbeit an: ein hahn mit dem hammer getrieben (dr. Brunn und der grossbritannische konsul, herr Newton verglichen die art der arbeit einer büste im britannischen museum: Micali mon. ined. T. VI, n. 2), weibliche figur eine taube haltend, ein unbärtiger Herkules mit der keule, ein pferd, welches nicht ganz so roh, wie die übrigen stücke gebildet war. Padre Garrucci sprach die absicht aus, diese zeichnungen in den publicationen des instituts mitzutheilen und ebenso die zeichnungen von bronzewaffen, welche in derselben ausgrabung gefunden seien. Von den letzteren bemerkte er, dass sie nicht die von Livius beschriebene form samnitischer waffen, nicht die der waffen der Samniten-gladiatoren hätten. Bei erwähnung der ausgrabung des theaters von Pietrabbondante wurde bemerkt, dass dasselbe dem kleinsten von Pompeji ähnlich sei und beachtenswerth wegen seiner polygonmauern und wegen gewisser atlanten nachgeahmt strengen stiles. Baurath Hübsch legte zum schluss die ersten hefte seines prachtwerkes über die christlichen kirchenbauten von Konstantin dem Grossen bis auf Karl den Grossen vor.

Sitzung am 20. januar. Padre Garrucci machte von neuem auf die inschrift eines gefässes von bronze in besitz des Maester de Ravestein aufmerksam (cf. Bull. dell' Inst. 1859, p. 227). Diese inschrift, sors Mercurii, erklärt er als auf den schutz des Merkur bezüglich, unter welchen die fabrik dieses gefässes gestellt gewesen sei. Eine unterstützung für diese erklärung fand er in der inschrift ΣΩTEIPA auf einer strigilis aus Praeneste. — Er berichtete zugleich, dass durch ihn zwei durch einen ring verbundene strigeln in das museum Kircherianum gekommen seien, mit den namen L. MVCI und SALVI. Eine anderere ihm bekannte strigilis trage in archaischen schriftzügen die rückläufige aufschrift: 199A. AN. - Dr. Michaelis berichtete über Conze's reise auf den inseln des thrakischen meeres, welche er zugleich vorlegte. Bei anlass der kolossalen augen auf der stadtmauer der alten Thasos theilte Padre Garrucci mit, dass zwei ähnliche augenpaare von bronze, eines in das brittische museum, eines in das museum Kircherianum gekommen seien. Die bemerkungen des dr Michaelis namentlich über eine inschrift von Thasos und die inschrift der grossen götter von Imbros werden im bullettino des instituts platz finden; ebenso die verbesserung einer samothrakischen inschrift und die ergänzung einer zweiten gleichen, welche professor Henzen hierauf mittheilte. - Dr. Brunn legte zeichnungen zweier aus Kleinasien stammender statuetten der Spiegelthalschen sammlung vor. Die eine stellt Ganymedes dar, mit phrygischer mütze und pedum, wie er sich nach dem adler, der neben ihm auf einem pfeiler sitzt, umsieht. Dem künstler sei es hier vorwiegend nur um darstellung jugendlicher anmuthiger bildung zu thun gewesen. Die etwas fragmentirte zweite statuette zeigt Dionysos, der den einen fuss auf einen am boden sitzenden Pan stellt. Zum vergleiche wurde dazu auf ein pariser relief (Clarac musée de sculpt. 161 C n. 149 A) hingewiesen, so wie von Padre Garrucci auf ein pompejanisches wandgemälde. Endlich sprach professor Lanci noch einmal über den in neuster zeit gefundenen stein mit palmyrenischer und grie-

47

chischer inschrift. Auch hierüber wird das bullettino des institutes das weitere bringen.

Sitzung am 27. januar. Padre Garrucci berichtete über eine kürzlich in Benevent entdeckte inschrift, die sich auf einen Flavius Lupus, consular von Campanien, bezieht. Er bemerkte, dass zwei sonst bekannte consularen von Campanien, namens Lupus, hier nicht gemeint sein können, der eine (1. N. n. 3616) nicht wegen der von seinem gentilnamen erhaltenen buchstaben RIVS, der andre (Symmach. X, ep. 53) nicht, weil er unter Iulian sein amt verwaltete und dagegen der neugefundene stein drei Augusti Der letztere könne auch nicht von der zeit lulians an bis zu der der drei Augusti (367) im amte geblieben sein, da in der zwischenzeit (364 und 365) Campanien von einem Bulenhoros (cod. Theod.) verwaltet gewesen sei. So müsse man für den consularen der neuen inschrift ein jahr zwischen 367 und 395 suchen, jedoch nicht 382, für welches P. Garrucci Auchenius Bassus ansetzt, und nicht 392 oder 393, wo wahrscheinlich Valerius Hermonius Maximus Campanien verwaltet habe. -Henzen sprach über eine schon von Marini (Fratr. Arval. 806) und andern aber ungenau publizirte inschrift von Aquasparta, von welcher Marchese Eroli einen papierabdruck mitgetheilt hatte. stellte die lesung EX. SCENIC in der letzten reihe der inschrift fest und bezog diese worte auf die für solche spiele bestimmten geldmittel, aus denen das nachher in der inschrift erwähnte munus gladiatorium bestritten sei. Ausserdem erklärte er die zeichen SCR. XXVI für scriba vigintisexviralis, bezüglich auf das collegium der römischen Vigintisexviri. Derselbe legte darauf die arbeit des dr. Frick über die sogenannte schlangensäule in Constantinopel vor und berichtete über die darin gewonnenen resul-Er machte dann aus einem artikel des Journal des Débats mittheilungen über Beule's ausgrabungen in der nekropolis von Karthago, wobei besonders auf den ganz orientalischen, an die römischen katakomben erinnernden charakter dieser gräberanlagen hingewiesen wurde. Padre Garrucci erinnerte an ähnliche gräberanlagen in den thälern der umgebung des todten meeres. Weiteres über die karthagischen ausgrabungen wurde in einem artikel versprochen, den Desjardin für das bullettino geliefert habe [s. ob. p. 179. 574. XIV, p. 463]. - Dr. Brunn theilte aus einem briefe von Don. Bucci in Civitavecchia die notiz über den fund eines gefässes von schwarzem thon mit der etruskischen aufschrift arisfanuru mit. Ohne eine bestimmte erklärung geben zu wollen, bemerkte er, dass Aris in grabschriften (= Arrius) vorkomme und ebenso beispiele von fanuru vorhanden seien, welche Orioli und Campanari mit fanum in verbindung gebracht hätten. Derselbe und Padre Garrucci hielten es indessen für möglich, dass die gefässinschrift auch, wie die beischrift einer figur in den wandgemälden von Tarquinii, larisfanuru zu lesen sein könne. [Eine vergleichung

des originales hat nachträglich diese vermuthung widerlegt]. -Es legte dr. Brunn eine von buchhändler Wilberg aus Athen eingesandte photographie einer Athenastatue 1) vor, welche Lenormant in der sammlung des Theseum ans licht gezogen habe. Sie sei selbst von mittelmässiger arbeit und nicht einmal vollendet, aber besonders durch das scheinbar eine Amazonenschlacht darstellende relief auf dem schilde und durch die allerdings undeutlichen figuren auf der basis komme man leicht darauf, an eine nachbildung der Parthenes des Phidias zu denken. Diese annahme finde eine unterstützung durch mehrere attische votivreliefs. Aus diesen vergleichungen könne man feststellen, dass die göttin mit einfachem chiton ohne mantel bekleidet dargestellt gewesen sei, dass ihre aegis aus zwei mitten auf der brust durch das gorgonengesicht verbundenen theilen bestanden habe, dass ihr helm der sogenannte attische, nicht der sogenannte korinthische gewesen Die Nike habe sie auf der rechten hand, welche an dem vorliegenden bilde noch nicht aus dem marmor ganz herausgehauen sei, gehalten. Der runde schild zeige sich auf der erde stehend zur linken seite der göttin und auf seinem rande ruhend die linke hand. Die finger derselben hätten zugleich noch die lanze, welche im vorliegenden bilde fehlt, halten können, wofür auch eine stelle des Ampelius, dass die linke hand der Athena den schild nur mit den fingern gehalten habe, geltend gemacht wurde. Ausser den schon von C. O. Müller verglichenen Athenafiguren der münzen von Antiochia verglich Padre Garrucci die einiger münzen von Rhegion. Dr. Brunn erwähnte endlich noch das bruchstück eines schildes von marmor mit einem Amazonenkampfe in relief, welches sich im Museo Chiaramonti befinde und bezeichnete als diejenige unter den erhaltenen Athenastatuen, welche sich durch gewandung, helm und aegis, auch durch die hohen sandalen am meisten der Parthenos des Phidias zu nähern scheine, die des Antiochos in Villa Ludovisi

Situng am 3. Februar. Padre Garrucci legte der versammlung den abdruck der bei der besprechung über die Parthenos des Phidias in voriger sitzung von ihm angeführten münze von Rhegion vor, darauf noch einen geschnittenen stein, in dessen bilde er nach dem jetzt feststehenden eine Athena wesentlich in der haltung der Parthenos erkannte. — Dr. Brunn sprach dann noch über die eule, welche er nach der von Starck auf die Parthenos des Phidias bezogenen stelle des Dio Chrysostomos als auf der rechten seite dieses bildes angebracht annahm [s. ob. p. 368]. — Padre Garrucci sprach dann über eine inschrift von Benevent (Mommsen 1. N. 1417); er habe statt der lesart Feresi bei Mommsen auf dem steine selbst vielmehr EVRESI gelesen. Er bezog deshalb auf die inschrift eine bei Symmachus erwähnte persönlichkeit. Er gab ferner an, dass er auf der base die kaisernamen Theo-

<sup>[1)</sup> S. oben p. 550, 734, - E. v. L.]

dosius, Gratianus und Valentinianus (II) gelesen habe, wonach er den consularen der inschrift in die jahre 379-383 setze. 2) Die worte CVM BENNIA auf der seite des steines bezog er auf die gattin des consularen. - Derselbe legte dann die abschrift von einer in Bomarzo gefundenen bronzetafel vor, deren inschrift wegen erwähnung eines perpetuarius decuriatus Rom ae bemerkenswerth sei. - Professor Henzen theilte seine ergänzung eines sehr fragmentirten inschriftsteines aus Fano mit (wird im Bull. des instituts erscheinen) und sprach dabei über die verwaltung von Rhätien in verschiedenen zeiten; in seiner ansicht über die epoche, in welcher die legaten an die stelle der procuratoren getreten seien, wich er von der neuerlich von Zumpt aufgestellten ab. - An die erwähnung von Fano anknüpfend erzählte Padre Garrucci, dass er in den katakomben von Rom einen amphorenhenkel gefunden habe, einerseits mit einer zahl (das maass des gefässes), andererseits FAN · FORT · COL · HADR bezeichnet. \_ Dr. Brunn theilte aus einem briefe des herrn Pervanoglu in Athen die nachricht vom funde eines reliefs auf Aegina mit, welches den Orpheus mit der lyra von verschiedenen thieren umgeben darstelle und nach ansicht des berrn Pervanoglu aus byzantinischer zeit berrühre. Das letztere bezweifelte Padre Garrucci und wollte eine frühere entstehungszeit des reliefs daraus wahrscheinlich machen, dass unter vier ihm bekannten altchristlichen Orpheusdarstellungen nur die älteste (katakombengemälde) wie im vorliegenden falle dem einfachen heidnischen mythus entsprechend den Orpheus von den wilden thieren umgeben darstelle, ein elfenbeinrelief in Paris schon Kentauren, Sirenen als symbole der menschlichen laster unter das wild mische, zwei sarkophage endlich (aus Ostia und aus Sardinien) die orpheusdarstellung der des guten hirten ähnlich machen. - Dr. Brunn legte zum schluss die zeichnung einer sarcophagdarstellung der Pelops- und Oenomaossage aus Villa Albani vor. Er verglich sie zunächst mit einer andern im Museo Borbonico zu Neapel, von welcher sie sich besonders durch anwesenheit der Hippodamia bei der ersten scene der ankunft des Pelops unterscheide, so wie durch grössere ausführung der hochzeitsscene.

Sitzung am 10. februar. Prof. Henzen machte mittheilung über eine reihe von inschriftsteinen, welche in der vigna der predigermönche vor Porta Salara gefunden und dem institute durch den dominikanergeneral geschenkt worden seien. Als von einiger bedeutung wurde die grabschrift eines gemmarius sculptor erwähnt. Auf anlass des einen durch diese inschriften bezeichneten grabes, welches von einer Domitia Recusa, der freigelassenenen einer Domitia

Diese lesart bezweiselte prof. Henzen sehr aus dem grunde, dass Theodosius als jüngster Augustus nicht wohl den früheren beiden vorangehen könne.

gemacht war, welche wiederum in einer andern inschrift freigelassene einer Calvina, tochter des Bibulus, genannt ist, wurde über die verschiedenen inschriften gesprochen, welche diesen Bibulus und seine gattin Domitia, die mutter der genannten Calvina, erwähnen. Da sich diese mit dem gentilnamen der mutter anstatt des des vaters und ebenfalls einem cognomen der mütterlichen familie genannt findet, so glaubte prof. Henzen eine adoption von seiten des oheims Domitius Calvinus annehmen zu können, zumal da nach der darlegung Bor. ghesi's die gattin des Bibulus die tochter nicht eines Calvinus sondern eines Ahenobarbus gewesen sei. Indessen gab er dem Padre Garrucci zu, dass diese benennung auch von dem mütterlichen grossvater herrühren könne. Auf einem andern der steine wurde auf die erwähnung eines Cepotaphium aufmerksam gemacht nnd die folgenden buchstaben von prof. Henzen als intus quadratos) cont(inet) p(e)d(es) pl(us) m(inus) ducentos gelesen, während hier Padre Garrucci lieber q(uaquaversum) lesen wollte. [Prof. Henzen hält jetzt quod für das richtige.] - Dr. Brunn hatte eine schale mit rothen figuren auf schwarzem grunde (besitz des maler Brül) ausgestellt. Eine bewaffnete figur im innern dieser schale erklärte Dr. Brunn für eine amazone (beischrift Perikleides'. Die eine aussenseite zeigt Dionusos mit trinkhorn auf einem ithyphallischen maulthiere, dem ein bärtiger satyr mit einem kantharos (Eukrates) entgegenkommt, hinter diesem eine bacchantin (ohne beischrift) und ein anderer bärtiger satyr, der sich entfernt, dieser mit der deutlichen beischrift Satrybs. Die andere aussenseite zeigt eine opferscene von fünf sämmtlich bekränzten figuren; ein jüngling im mantel unter ihnen hat die beischrift Kalias, ein anderer vor diesem Lysistratos. Vor der hand der mittelsten figur, welche aus einem opferkorbe etwas auf den altar niederlegt, steht AMOEON, dieses nach Dr. Brunn ebensowenig ein name, wie das ΚΑΙΔΕΥΡ (καὶ δεῦρο) hinter der schulter eines andern jünglings; zur erklärung wurde an die form  $\alpha r \partial \epsilon o = \dot{\alpha} r \dot{\alpha} \partial o v$  erinnert. Die ganze opferscene sei demnach dem gewöhnlichen leben entnommen, ebenso wie es Michaelis schon früher (ann. dell' inst. 1857, p. 246) für eine sonst auf das opfer des Herakles an Chryse bezogene vorstellung (arch. ztg. 1845, tf. 35, 4. 36, 1-3) angenommen habe. Als ein neues beispiel derselben nur auf drei figuren beschränkten darstellung legte Dr. Brunn dann auch die zeichnung einer oenochoë aus dem besitze des herrn Thompson vor; scheinbar das gegenstück zu derselben bilde eine zweite oenochoë desselben besitzers. In der darstellung derselben, einem alten mit mantel und stab, der seine hand über einen altar ausstreckt und einem jünglinge in der chlamys mit schild und lanze, der ihm gegenüberstehend dieselbe bewegung macht, sah Dr. Brunn den schwur eines jünglings beim empfang der waffen zur vertheidigung des vaterlandes, wie ihn die attischen junglinge im haine der Agraulos leisteten und wie ihn nach einer inschrift die jünglinge von Dreros ablegten. In der Nike hinter dem jünglinge, welche ihm den helm bringt, erscheine dessen

siegreiche tapferkeit, angedeutet.

Situng am 17. februar. Dieselbe fand ungewöhnlich zablreich besucht im grossen saale des Palazzo Caffarelli statt, welcher durch die güte des königl. preuss. gesandten, freiherrn von Canitz, zur ausstellung einer grossen reihe von plänen und abbildungen zur verfügung gestellt war, welche sämmtlich die ergebnisse der durch Sir Newton, jetzt königl. grossbritann. consul in Rom, geleiteten ausgrabung des mausoleums in Halikarnass anschaulich machten. Zur weiteren einführung diente ein von hrn. prof. Henzen verlesener bericht des herrn Newton selbst. Auf den inhalt desselben hier einzugehen erscheint überflüssig, da in Deutschland sowohl über die expedition als auch über die jetzt im britischen museum befindlichem funde in Gerhards archäologischer zeitung, wie in andern blättern vorläufige mittheilungen gemacht sind, an deren stelle dann ein jetzt bereits angekündigtes unter leitung des herrn Newton erscheinendes prachtwerk treten wird. — [S. Phil. XIV, p. 463].

Sitzung am 24. februar. Professor Henzen berichtete über einige athenische inschriften, welche durch prof. Rhusopulos in Athen eingesandt waren, meistens grabinschriften, eine weibinschrift an den Telesphoros u. s. w., worüber im bullettino des instituts wird mittheilung gemacht werden. Auch einige neugefundene inschriften aus Ivrea, welche prof. Henzen darauf erwähnte, werden dort abgedruckt werden. Es lagen ferner papierabdrücke von bronzetafeln mit lateinischen inschriften in erhabenen buchstaben vor. welche sich im museum von Basel befinden. Professor W. Vischer hatte sie als fälschungen erkannt und eingeschickt, um auf die frage über ort und zeit der fälschung aufmerksam zu machen. Es sind meistens kopien echter inschriften, zuweilen mit geringen auslassungen oder sie sind nach dem muster echter inschriften gemacht. Es findet sich darunter eine wiederholung einer von Caylus publicierten und auf L. Plancus und die erbauung des Saturntempels bezüglichen inschrift. Eine dritte wiederholung dieser fälschung gab Padre Garrucci als im brittischen museum befindlich an. Professor Henzen bemerkte, dass das original dieser inschrift in marmor angeblich unter dem kapitol in den ruinen des Saturntempels gefunden sei; er erklärte indessen auch diese angabe für sicher unrichtig, indem nach seiner ansicht die inschrift vielmehr nach der grossen des Plancus in Gaëta gemacht sei. Dieser ansicht trat besonders Dr. Detlefsen bei, einmal, weil man im sechszehnten jahrhundert, wo der inschriftstein gefunden sein soll, den Saturntempel an einer ganz andern als der jetzt erst nachgewiesenen stelle angesetzt habe und dann weil es auch schon an sich unwahrscheinlich sei, dass die ursprüngliche dedikationsinschrift noch nach der herstellung des tempels in der kaiserzeit

sich in demselben erhalten haben solle. - Dr. Detlefsen entwickelte dann auf anlass einer arbeit von Reber über die lage der Curia Hostilia einige seiner ansichten in bezug auf die topographie des römischen forums, welche demnächst als gegenstand einer abhandlung im bulletino des instituts erscheinen werden. — Zum schluss theilte Dr. Brunn einen bericht über eine ausgrabung in Muro (in Messapien) mit. Man hat dort ein in den fels gehauenes grab gefunden, den leichnam darin, zu dessen füssen fünf kleine thongefässe, auf der einen seite des kopfes ein sogenanntes thränenfläschchen, auf der andern eine metallene strigilis und zwischen den beinen ein zwei palmen hohes thongefäss mit sechs gemalten siguren; es sind drei jünglinge im mantel auf der einen seite, auf der andern seite ein geflügelter jüngling, der ein mädchen verfolgt, während dessen gefährtin nach der andern seite entflieht, eine darstellung, wie man sie gewöhnlich Zephyros und Chloris zu benennen pflegt.

# Bibliographische übersicht.

1859. (S. Philol. XIII, p. 783).

#### A. Griechische schriftsteller.

Aelianus ed. Hercher, rec. von Kayser, J. J. 79, 678-704. Aeneas Tacticus.

Hertlein, F. K., Symbolae criticae ad Aen. T. Gymn. Pr. Wertheim. 29 S. 8.

Aeschines' Reden, griechisch und deutsch. Uebers. und erklärt von G. E. Benseler. 2 Bdchn. (Rede über den Gesandschaftsverrath). L. Engelmann, 139 S. 12.

Franke, lectiones Aeschinese, Ph. Suppl. B. I, 427-76. Hamaker, observat. criticae in Aesch. orat., Mn. VIII, 1—18.

Aeschyli tragoediae. Recensuit G. Hermannus. Edit. II. 2 tomi. B.,
Weidmann. XVII u. 1127 S. 8.

— ed. Dindorf, rec. von Ludwig, O. Z. X, 51—70.

— Agam. ed. Weil, rec. von Enger, Z. G. XIII, 796—802; von Ludwig, O. Z. X, 121—27; von M. Schmidt, J. J. 79, 460—68.

— Suppl. ed. Schwerdt, rec. von M. Schmidt, J. J. 79, 97—111.

Ahrens, Studien zum Agamemnon des Aesch. I. II, Ph. Suppl. Bd. 1, 213-304. 477-534.

Bergk, zu Aesch. Eum. 328 ff., Ph. XV, 546-50.

Bessler, Fr., explicationis Aesch. symbola. Gymn. Pr. Salzwedel (58) 20 S. 4.

Casar, J., der Prometheus des Aesch. Zur Revision der Frage über seine theologische Bedeutung. Marburg, Elwert (60). VIII und

Enger, R., de Aesch. Septem ad Thebas parodo. Gymn. Pr. Ostrowo (58) 29 S. 4. — Aesch. Sept. 594, Eum. 504, Ph. XIV, 319. Choeph. 956, 959, Ph. XIV. 585, XV, 266.

Fritzsche, F. V., de Aesch. choro in Agam. v. 352 sqq. Rostock (L., Fritzsche). 8 S. 4.

Gilljam, G. F., de Orestia Aesch. quaestiones. Upsala. 66 S. 8.

Göttling, K., Commentat. de Aesch. et Simonidis epigrammatis in pugnam Marathoniam. Jena. 10 S. 4.

Häbler, über die tragischen Stoffe des Aesch. u. des Euripides. Gymn. Pr. Dresden 65 S. 8.

Rec. Centralbl. 1859, 28.

Hoffmann, Aesch. und Herodot über den gooros der Gottheit, Ph. XV, 224-66.

Kvicala, zur Texteskritik des Aesch. (Prom. 366) und Soph. (Antig. 348), O. Z. X, 605-06.

Lowinski, Aρης u. Κής in den Sieben des Aesch., J. J. 79, 468—72. — Zur Kritik des Aesch. (Sieben gegen Theben) Z. G. XIII, 145—48.

Peters, L., zur Kritik und Erklärung des Prologs und der Parodos im aesch. Agamemnon. Gymn.-Pr. Heiligenstadt. 21 S. 4.

Planck, M., über den Grundgedanken des Aesch. Agamemnon. Gymn. Pr. Ulm. (Tübingen, Fues) 24 S. 4.

Rhode, K. A. F., de Aesch. Agamemnonis quarto episodio. Breslau

(58). 50 S. 8.

Ribbeck, O., qua Aesch. arte in Prometheo fabula diverbia composuerit. Bern. 14 S. 4. Ritschl, F., disputatio de Aesch. Septem adversus Thebas v. 254

sqq. Bonn (57). 12 S. 4.
Rossbach, A., de Choeph. locis nonnullis commentatio. Breslau.

18 S. 4.

R., zu Aesch. Prom. 424 ff., Rh. M. XIV, 627.

Schmidt, M., Aesch. Suppl. 463, J. J. 79, 198.

Schmitt, J. C., observationes criticae in Aesch. Agamemnonem. Gymn.-Pr. Mannheim, Löffler. 27 S. 8. Rec. Centr. Bl. 1859, 48.

Schömann, G. F., noch ein Wort über Aesch. Prometheus. Greifswald, Koch. 49 S. 8.

waid, Rock. 49 S. S. Schultze, R., de re scenica in Aesch. Eumenidibus. Gymn. – Pr. Colberg. 26 S. 4.

Todt, Beiträge zur Kritik von Aesch. Agamemnon, Ph. XV, 38-49; zu Aesch. Eum., Ph. XV. 205-23.

Weil, der letzte Chorgesang in Aesch. Choeph., J. J. 79, 608-12. 731-32. — die Gliederung des dramatischen Recitativs bei Aesch., J. J. 79, 721-31. 835-38.

Westphal, R., emendationes Aeschyleae. Breslau. 18 S. 4.

Alciphron.

Mähly, zu dem zweiten und dritten Buche von Alciphrons Briefen, Ph. XIV, 194-204.

Alexander Aphrodisiensis.

Usener, H., Alex. Aphr. quae feruntur. problematorum liber III et IV, ex libris manu scriptis emendati. B. XVI und 38 S. 4.

Anaximenes.

Funkhänel, zu Anaximenis ars rhetorica ed. Spengel, Ph. XV, 620-25.

Sauppe, zu Anaximenes Rhetorik, Ph. XV, 626-37.

Anthologia graeca.

Keil, zur griech. Anth., mélanges gréco-rom. 2, 36-50. Antiphon.

Funkhänel, zu Anthiphon, J. J. 79, 194-98.

Linder, C. G., de rerum dispositione apud Antiphontem et Andocidem commentatio. Upsala (Göttingen, Dieterich). 87 S. 8. Rec. Centr.—Bl. 1859, 46.

Apollodor.

Hercher, zu Apoll. Bibliothek, Ph. XIV, 622 - 26, 761.

Apollonius Dyscolus.

Skrzeczka, die Lehre des Apoll. D. vom Verbum. 2. Theil. Gymn .-Pr. Königsberg (58). 21 S. 4.

Aristophanis comoediae. New. edit. 2 vols. Oxford, Parker, 18.

- ed. Kock 1-3.

- Nubes ed. Teuffel.

Rec. von Leutsch, G. G. A. 1859, St. 197 ff.

- Vespae ed. Richter.

Rec. von Enger, J. J. 79, 734-51. Bergk, Th. emendationes Aristoph. Halle (58) 8 S. 4.

Fritzsche, F. V. de nova Arist. recensione. Rostock (L., Pritzsche). 8 S. 4.

Goguel, E., Aristophane et Socrate. Paris, Dubois. 94 S. 4.

Göttling, K., commentatio de vocabulo βεχχεσέληνος ab Arist. ficto. Jena (58). 8 S. 4.

Grönlund, K., hafva Arist. komedier en oligarchisk tendens? Hel-

singfors (57). 34 S. 8.

Jaep, G. Chr., quo anno et quibus diebus festis Arist. Lysistrata atque Thesmophoriazusae doctae sint. Gymn. - Pr. Eutin. 101 S. 8.

Rec. von Fels, G. G. A. 1859, St. 188.

v. Leutsch, die Lücken und Interpolationen in Arist, Fröschen, Ph. Suppl. Bd. I, 61-152.

Marcou, F. L., de choro et carmine lyrico apud Arist. Paris, Du-rand. 100 S. 8.

Schöll, Uebersetzung v. Arist. Ran. 324 ff., 814 ff., Ph. XV, 362-66. Wähdel, H., de Cleonis apud Arist. persona. Pars I. Göttingen, Vandenhöck u. Ruprecht (58) 36 S. 8.

Rec. von Leutsch, G. G. A. 1859, St. 197 ff.

Aristotelis rhetorica et poetica ab Imm. Bekkero tertium editae. B., G. Reimer. 206 S. 8.

Anton, H. S., quae intercedat ratio inter Ethicorum Nicom. VII, 12-15 et X, 1-5. Danzig. 18 S. 4. — über die Rhetorik des Arist. in ihrem Verhältniss zu Platons Gorgias, Rh. M. XIV, 570-98.

Bendixen, Uebersicht über die neueste des Arist. Politik betreffende Literatur, Ph. XIV, 332-72.

Bernays, üb. d. tragische Katharsis bei Arist., Rh. M. XIV, 367-77. Bonits, zur Texteskritik der Eudemischen Ethik u. der Magna Moralia, J. J. 79, 15-31.

Bursian, zu Arist. Poetik, J. J. 79, 751-58.

Forchhammer, die Ordnung der Bücher der Arist. Politik, Ph. XV, 50-68.

Göttling, K., commentatio de loco quodam Arist, in libro primo-Politicorum (p. 1253 a Bekk.) Jena (57). 7 S. 4.

Hulleman, bedenkingen tegen de echtheid van den zoogenaamden πέπλος van Arist., Verhand, d. Akad. v. wetensch. 1. 25 S.

Jessen, über des Arist. Pflanzenwerke, Rh. M. XIV, 88-101.

v. Leutsch, Arist. Pol. 11, 2, 5, Ph. XV, 433.

Pansch, Chr., de Arist. Ethicorum Nicom. 1. VII. c. 12-15 et X. c. 1-5. Gymn.-Pr. Eutin (58). 23 S. 8.

Rassow, H., observationes criticae in Arist. Progr. d. Joach. Gymn. Berl. (58). 32 S. 4.

Rec. von Bonitz. J. J. 79, 17-31.

Stahr, A., Arist. und die wirkung der Tragodie. B., Guttentag, IX u. 66 S. 8.

Rec. von Stein, G. G. A. 1859, St. 200, -Centr. - Bl. 1859, 44.

Teichmüller, G., die einheit der Aristot. Eudämonie. B., Weber u. Co. 80 S. 8. — die Aristot. Eintheilung der Verfassungsformen. Ebd. 30 S. 8.

Thurot, Ch., questions sur la rhétorique d'Arist, Paris, Durand,

Wimmer, lectiones Arist. Gymn.-Pr. Breslau. 16 S. 4.

Arsenius.

Leutsch, E. de, commentationis de violarii ab Ars. compositi codice archetypo part. III. Gotting. 29 S. 4.

Athenaei deipnosophistae. E recognitione A. Meineke. 3 voll. L., Teubner, V. und 488, 514 und 499 S. 8.
Volckmar, Hedyli epigramma (Ath. IV, 176), Ph. XV, 335-38.

Babrii fabulae Aesopeae: e cod. mscr. partem secundam nuoc primum edidit G. C. Lewis. London, Parker. 72 S. 8.

Cobet, Babr. fabulae fraudulenter a Minoide Myna suppositae, Mn. VIII, 339-40.

Bucolicorum graecorum Theocriti, Bionis, Moschi reliquiae accedentibus incertorum idylliis. Ed. H. L. Ahrens. Tomus II, scholia cont. L., Teubner, LXXIV u. 556 S. 8.

Rec. v. M. Schmidt, Ph. XV, 514-22. Centr.-Bl. 1859, 39.

Callimachus.

Dabas, J. Chr., Callimaque, ou les poëtes du musée d'Alexandrie. Rordeaux. 30 S. 8.

Göttling, K., commentatio de duobus Callim. epigrammatis. Jena. (57). 9 S. 4.

Haupt, M., emendationes Call. B. (58). 8 S. 4.

Charito.

Cobet, annotationes criticae ad Char., Mn. VIII, 229-303.

Comici graeci.

- fragm. ed. Meineke, V, I. 2. rec. v. Leutsch, G. G. A., 1859, St. 197 በ.

Schmidt, L., über Menander, Rh. M. XIV, 320-21.

Toppel, de fragm. com., rec. v. Leutsch, G. G. A. 1859, St. 197 ff. Welcher, ein neues Fragment von Menander. Rh. M. XV, 155-58.

Demetrius.

Finckh, zu Dem. περί έρμηνείας 213, Ph. XV, 153-54.

Demosthenes' Werke, griech, und deutsch mit kritischen und erklärenden Anmerkungen. 7. Theil (Rede über den Gesandschaftsverrath). L., Engelmann. 216 S. 8.
with an English commentary, by R. Whiston. Vol. 1. London.

Whittaker. 612 S. 8.

Hädicke, H., de prima Dem. Philippica. Diss. inaug. B. (58) 54 S. 8. Rec. von Schäfer, J. J. 79, 667 ff.

Karsten, over het epitaphium voorkomende by Dem. de cor. S. 289, versl. en mededeelingen IV. 1, 21-45.

Schäfer, die Zeitverhältnisse von Dem. Phil. I, (Rec. von Kurz u. Hädicke) J. J. 79, 667-78.

- Demosth. III. rec. von Kayser, M. G. A. 1859. 11 N. 7-12.

Dinarchus. Kleyn, Dinarchea, Mn. VIII, 81-105.

Dio Chrysostomus.

- ed. Dindorf, I. II., rec. von Kayser, M. G. A. 1859, I, N. 20-22.

Dinoysius Halic. Fischer, H., de aliquot locis antiquitatum Romanarum Dion. Hal. Gymn.-Pr. Meiningen. 13 S. 4.

Elegiker, die griechischen, griechisch mit metrischer Uebersetz. und prüfenden u. erklärenden Anmerkungen von J. A. Hartung. 2 Bd. (die Elegiker unter den ersten Ptolemäern). L., Engelmann. XXXIV u. 253 S. 8.

Empedocles.

Stein, zu Emped., Ph. XV, 143-46.

Epici. Corpus poetarum epicorum Graecorum consilio et studio A. Köchly editum. Vol. II. L., Teubner (hymni Homerici ex recens. A. Baumeister). XVI. u. 102 S. 8.

Pöhlmann, quomodo poetae er. augmento temporali usi sint. Gymn .-

Pr. Tilsit. (58). 18 S. 4.

Volckmann, Jahresbericht über das spätere Epos, Ph. XV, 303-27. Erotici scriptores graeci, recogn. R. Hercher. Tom. II. Charitonem Aphrodisiensem, Eustathium Macrembolitam, Theodorum Prodromum, Nicetam Eugenianum, Constantinum Manassen, addenda cont. L., Teubner LXVIII u. 612 S. 8. Euripidis tragoediae. Recensuit et commentariis instruxit R. Klots.

Vol. III (Orestes). Gotha, Hennings 207 S. 8.

with an English commentary, by F. A. Paley. Vol. III. London, Whittaker 650 S. 8.

- ex recensione F. A. Paley, accessit verborum et nominum index.

Vol. II. Cambridge, Whittaker. 290 S. 18.

deutsch in den Versmassen d. Urschrift v. J. J. C. Donner. 2 verb.
 Aufl. 3 Bde. L., Winter. VII u. 448, VII u. 391, V u. 412 S. 16.

- sämmtliche Tragodien, metrisch übertragen v. Fr. Fritze. 10-13. Lig. (die Flehenden, Iphig. in Aulis, Iphig. in Taurist, B., Schindler. 2 Bde. XXXIX u. 437 S. 8.

Ascherson, über die beiden Parodoi im Orestes des Eur., Ph. XIV. 499-507.

Häbler, s. Aeschylus.

Kolanowski, Wl. de, quaestiones criticae in Eurip. Alcestidem. Diss. inaug. Breslau (Posen 58). 54 S. 8.

Kvicala, J., Beiträge zur Kritik und Exegese der Taurischen Iphigenia des Eurip. (aus den Sitz.-Ber. d. Wien. Akad. 1858). Wien (Gerold). 89 S. 8.

Nauck, Eurip. Studien I, mém. de l'acad. de Pétersburg, 7e série, Tome 1, N. 12. 139 S. 4. Schömann, G. F., Scholia in Ionis Eurip. prologum. Greifswald. (Koch) 27 S. 4.

Stahl, Eur. 1ph. Taur. 770, Rh. M. XIV, 627-28.

Galenus.

Cobet, ad Galenum, Mn. VIII, 434-36; IX, 21-48.

Gnomici graeci.

L., die griechischen Gnomiker, P. A. 1859, 97-104.

Grammatici graeci.

Bohle, de Demetrio Scepsio grammatico. Gymn. - Pr. Kempen
(58). 9 S. 4.

Schmidt, M., die griechischen Nationalgrammatiker und Lexicographen, Jahresbericht, Ph. XV, 508-25.

Hermesianax.

Schubart, de Herm. elegis. Gymn. - Pr. Plauen (58) 22 S. 4. Rec. Cent .- Bl. 1859, 8.

Hermodorus.

Zeller, E., diatribe de Hermod. Ephesio et Hermod. Platonico. Marburg (Elwert. 60). 26 S. 4.

Herodianus.

Lents, A., schedae Herodianeae. Schul.-Pr. Graudenz. 23 S. 4.

Herodoti Hal. musae. Textum ad Gaisfordii editionem recogn., perpetna tum Creuzeri tum sua annotatione instruxit, commentationem de vita et scriptis Herodoti, tabulas geographicas indicesque adjecit J. C. F. Bahr. Editio II emendation et auction. Vol. III. L., Hahn VI, u. 825 S. 8.

Rec. von Gompers, O. Z. X, 808 ff.

- erklärt von H. Stein. 3. Bd. Buch V u. VI. B., Weidmann 216S. 8. Rec. v. Gompers, O. Z. X, 808 ff.

- New English version, edited with copious notes and appendices, etc., by G. Rawlinson, Sir H. Rawlinson, and Sir J. G. Wilkinson. Vol. III. London, Murray, 563 S. 8.

I-III, rec. von Bähr, Heid. J. 1859, 81-114; v. Gompers,

O. Z. X. 808 ff.

Abicht, C., quaestionum de dialecto Herod. specimen 1. Diss. in-Göttingen (Vandenhöck u. Ruprecht). 38 S. 8.

Gebhardt, G., emendationum Herod. part. III. Gymn. - Pr. Hof. (58). 10 S. 4.

La Roche, über das Procemium vor den geschichtsbüchern des Her., Ph. XIV, 281-87.

Ostermann, zu Herod., Ph. XIV, 397-98.

Stein, H., vindiciarum Herod. specimen. Gymn.-Pr. Danzig (58). 20 S. 4.

Mesychii Alexandrini lexicon post Joannem Albertum recensuit Maur. Schmidt. Vol. II. Fasc. 1-5. Jens, Mauke. S. 1-360. 4. Legerlots, zu Hesych., Ph. XV, 714-17.

Schmidt, M., zu Hesych., Ph. XIV, 204-10: XV, 154-56. 344-

349. 712-14.

Hippocratis et aliorum medicorum veterum reliquiae. academiae regiae disciplinarum quae Amstelodami est edidit Fr. Z. Ermerins. Vol. 1. Utrecht, Kemink et Sohn. CXXXIV u. 740 S. 4. Rec. von Conradi, G. G. A. 1859, St. 149-51.

Cobet, miscellanea philologica et critica ad Hippocratem, Mn. IX,

68-86.

Homeri carmina Imman. Bekker emendabat et annotabat. Vol. II. Bonn, Marcus 480 S. 8.

Rec. Centr. - Bl. 1859, 3. 17. - v. Friedländer, J. J. 79, 808 - 31.

- Iliad: with English notes and grammatical references, edited by

T. K. Arnold. 2d edit. London, Rivingtons. 700 S. 12. - the first six books with English notes, etc., by Ch. Anthon. New

York (58). VIII u. 897 S. 12.

Odysseae epitome. In usum scholarum ed. Fr. Pauly. Pars I lib. I-XII. Editio II. correctior. Prag, Tempsky. XII u. 193 S. 8. 1. Ausg. rec. von Hug, J. J. 80, 1-9; von La Roche, O. Z.

X, 209-24.

- von Ameis; I-XVIII, rec. von Classen, J. J. 79, 289-317.

- Hymni ed. Baumeister, s. Épici.
Abel, die Agora des 2. Gesanges der Ilias, nach ihrem Zweck u. Zusammenhang. Gymn.-Pr. Aschaffenburg (58). 18 S. 4.

Aschenbach, W., über die Erinyen bei Homer. Gymn.-Pr. Hildes-

heim. 15 S. 4.

Bekker, über Zahlenverhältnisse am homer. Versbau beobachtet, Berl. Monatsber. 1859, 259-68: über den hom. Gebrauch von οτι und ο τι, ότε und ο τι, έθέλω und θέλω, ib. 391-95 : Beispiele von Wörtern, die bei Hom. ein e zu Anfang bald haben bald nicht haben, ib. 423-26.

Bergk, Th., emendationes Homer. Halle. 8 S. 4.

Crusius - Seiler, hom. Lexicon, rec. von Schenkl, O. Z. X, 505-12. Cuntz, περί δαίμονος Όμηριχου. Gymn.-Pr. Wiesbaden [58] 8S. 4. Döderlein, homer Glossar III rec. von Baumeister, J. J. 79, 161-71. Düntzer, H., die homer. Beiwörter des Götter- u. Menschenge-

schlechts. Göttingen, Dieterich. 72 S. 8.
Friedländer, L., analecta Homerica (Suppl. Bd. v. J. J. Bd. 3). L., Teubner. 31 S. 8. - dissertationis de vocabulis Homer. quae in alterutro carmine non inveniuntur, partt. I-III. Königsberg (58. 59). 42 S. 4. - aequalitatem in usu vocabulorum Hom. restitui non posse. Königsberg. 4 S. 4. - homerische Litteratur IV: kritische Schriften (Rec. von Curtius, Hiecke, Köchly, Moritz, Bekker, Heerklotz, Hennings, Rhode, Schuster, Döderlein), J, J. 79, 577-97. V: Ausgaben der homer. Gedichte (Bäumlein, Dindorf, Bekker). 2. Nachtrag zu I, Nachtrag zu IV, ebd. 801-35. Göbel, A., Beiträge zu homer. Worterklärung, O. Z. IX, 783-93. Grandsard, Chr., de homer. mulieribus. Strasbourg. 50 S. 8.

Grashof, K., über das Hausgeräth bei Ilom. u. Hesiod. I. Gymn.-

Pr. Düsseldorf (58). 24 S. 4.

v. Hahn, Proben homer. Arithm., rec. v. Stier, Z. G. XIII, 406-12. Heller, Hom. Od. XII, 105, Ph. XV, 356-57.

Hircke, über Lachmanns Lied der Ilias. Greifswald (Koch). 20 S. 4. Hoffmann, C. A. J., Homer. Untersuchungen. 2. die Tmesis in der

Ilias, 2. Abth. Clausthal, Grosse. 16 S. 4.

Kayser, Aristonikus zu Hom. Od. XII, 15: X, 40, Ph. XV, 544—46.

Kirchhoff, A., homerische Excurse, Ph. XV, 1-29: Rh. M. XV, 62-83. - Die homerische Odyssee und ihre entstehung. Text u. Erläuterungen. B., Hertz. XIX u. 317 S. 8.

Rec. von Ribbeck, J. J. 79, 657-66. - Centr.-Bl. 1859, 43. -

v. Friedländer, J. J. 79, 832-35.

Koch, lexikalische Bemerkungen über den homer. Sprachgebrauch. Gymn.-Pr. Münstereiffel. 40 S. 4.

Krzesinski, de lovis et lunonis apud Hom. ratione constituenda atque interpretanda. Gymn.-Pr. Trzemeszno (5"). 22 S. 4.

La Roche, J., Didymus über die Aristarchische Recension der Homerischen Gedichte. Triest. 26 S. 8.

Rec. v. Friedländer, J. J. 79, 831.

La Roche, P., über die Bedeutung von zorgideo; im Hom., O. Z. X, 363-68. – die Erzählung des Phönix von Meleagros (II. I, 529-600), ein Beitrag zu den homer. Studien. München (Kaiser). 21 S. 4.

Rec. Centr.-Bl. 1859, 42.

v. Leutsch, das Oel in den Kleidern bei Hom., Ph. XV, 329-30. Moritz, C., de Iliadis libro IX suspitiones criticae. Gymn.-Pr. Posen. 32 S. 4.

Otto, F., Beiträge zur Lehre vom Relativum bei Hom. Theil I.

Gymn.-Pr. Weilburg. 18 S. 4.

Rhode, A., Untersuchungen über den 12-16. Gesang der Odyssee. Gymn.-Pr. Brandenburg (58). 50 S. 4.

Schuster, A., über die homer. Adjectiva auf - EIG, O. Z. X, 16-43. - über die kritische Benutzung hom. Adjectiva. Gymn.-Pr. Clausthal. 24 S. 4.

Stoll, zu den homer. Hymnen, J. J. 79, 318-22.

Volkmann, neue Leistungen für Hom., P. R. 52, 95-112.

Widal, A., Etudes litteraires et morales sur Homère. Scènes ti-rées de l'Iliade, Paris, Hachette et Ce (60). 308 S. 8.

Wolf, Fr. A., prolegomena ad Hom. sive operum Hom. prisca et genuina forma variisque mutationibus et probabili ratione emendandi. Edit. II. Vol. I. Halle. Buchh. d. Waisenhauses. VI u. 169 S. 8.

Hybrias.

Schmidt, M., Hybrias, Ph., XIV, 760-61.

Hyperides funeral oration over Leosthenes and his comrades in in the Lamian war; the texte edited, with notes, by Ch. Babington. 2d edit. London, Bell. 8.

1. Ausg., rec. von Kayser, Heid. Jhrb. 1858, 564-73.

 Grabrede, herausgegeben von H. Sauppe, Ph. Suppl. Bd. I, 1-60.
 Schäfer, zu Hyper. Epitaphios, Ph. XV, 150-51. Volckmar, zu Hyper. Grabrede, Ph. XV, 151-52.

Forberg, Betrachtung über Flavius Ios. Gymn.-Pr. Coburg. 18 S. 4.

Isacus.

Scheibe K., commentatio critica de ls. orationibus. Pr. d. Vitzth. Gynin. Dresden. 45 S. 8.

Rec. Centr.-Bl. 1859, 31.

Isocrates, ausgewählte Reden. Für den Schulgebrauch erklärt von O. Schneider. 1. Bdchn. (Demonicus, Euagotas, Areopagiticus). L. Teubner. VIII u. 120 S. 8.

Rec. Centr.-Bl. 1859, 45.

- Festrede, griechisch u. deutsch von G. Herold. Nürnberg, Schmid. 112 S. 8.

Rec. Centr.-Bl. 1859, 44.

Schröder, H. P., disputatio philologica inauguralis continens quaestiones Isocr. duas. Utrecht, Kemink und Sohn. VIII u. 202 S. 8.

Rec. Centr.-Bl. 1859, 44.

Cobet, annotationes criticae et palaeographicae ad Iulianum, Mu. VIII, 341-419: IX, 1-20.

Luciani somuium sive vita Luciani. Ex codd. Marcianis recogn. J. Sommerbrodt. Anclam, Dietze. 11 S. 4.

Pahle, zu Luc. piscator §. 22. 45, Z. G. XIII, 493-94.

Sommerbrodt, zu Luk. (περὶ ὁρχήσεως 76. 81. 83. περὶ τ. ἐνυπνίου 12. Χάρ. 11. 24: Τίμων 14. 15), J. J. 79. 483-86. — die Lucian. Handschriften auf der Marcus-Bibliothek zu Venedig, Rh. M. XIV, 613-26.

Lycurg v. Jenicke, rec. von Schiller, M. G. A., 1859, II, N. 13. 14. Weidner, Lycurg Leocr. 16. Ph. XV, 127.

Lyrici poetae.

Bergk, Th., meletematum lyricorum specimen. Halle. 9 S. 4. Lysias ausgewählte Reden, erklärt von R. Rauchenstein. 3. Aufl. B.,

Weidmann. VII u. 249 S. 8.

Bake, атакта, Mn. VIII, 304-09. Frohberger, über das bei Lys. erwähnte Ephoren-Collegium zu

Athen, Ph. XIV, 320-31. - zu Lys., Ph. XV, 340-44. Müller, P. R., de emendandis aliquot locis in orationibus Lys.

Gymn.-Pr. Rossleben (58). 14 S. 4.

Rauchenstein, Lysanders Proscriptionsliste (I.ys. 25, 16), Ph. XV. 338-40. - die fünf Ephoren in Athen (Lys. 12,43-47), ib. 703-709. Sauppe, zu Lys., Ph. XV, 146-50.

Westermann, A., quaestionum Lys. pars I. L., Dürr. 24 S. 4.

Metrici scriptores.

Jung, A., de Trichae metrici vita et scriptis. Diss. inaug. Breslau (58). 44 S. 8.

Rec. von M. Schmidt, Ph. XV, 523-24.

Rossbach, A., de Hephaestionis Alexandrini libris et de reliquiis quae aetatem tulerunt metricorum Graecorum scriptis. 1. 11. Breslau (57. 58). 36 S. 4.

Rec. von M. Schmidt, Ph. XV, 522-23.

Musãos, Hero u. Leander von F. Torney. Mitau, Lucas. 96 S. 8. Nonnus.

Koch, zur neuesten Ausgabe des Nonnus, Rh. M. XIV, 453-60.

Oracula.

Volkmann, emendantur duo oracula, J. J. 79, 704.

Wolff, de noviss. orac. aetate, rec. v Volkmann, J. J. 77, 868-72. Oratores graeci.

Bake, araxra Mn. VIII, 106-16.

Pamphilus.

Mercklin, P.'s Elzoves κατά στοιχείον, Ph. XV, 709-12.

Pausanias.

Schubart, über das olxqua bei Paus., Ph. XV, 385-400; über die von den griech. Künstlern bearbeiteten Stoffe, nach Pausan., Rb. M. XV, 84-118.

Philostratus, traité sur la gymnastique. Texte grec accompagné d'une traduction en regard et de notes, par Ch. Daremberg. Paris, Didot. XXIV u. 100 S. 8.

Cobet, C. G., de Philostr. libello περί γυμναστικής recens reperto, Leyden, Brill. 94 S. 8. - Philostr. epp., Mn. VIII, 75-77; vita Apoll., ib. 77-80; annotationes ad Philostr., ib. 117-81.

Phocylides.

Goram, de Pseudo-Phoc., Ph. XIV, 90-112.

Photius.

Cobet, ad Ph. lexicon, Mn. VIII, 18-75.

Pindar.

Böthke, P., Ideen über das Loos des Menschen, J. J. 80, 185-99. Friederichs, Erklärungen zu P. Epinikien. Ph. XV, 30-37. Goram, P. translationes et imagines, Ph. XIV, 241-80: 478-98. v. Leutsch, de P. carminis Nemei IX. procemio. Göttingen. 4 S.

4. - Pind. Studien: 2. die Epinikien auf Chromios von Aetna.

Ph. XIV, 45-68. — zu Pind., Ph. XV, 302. Villemain, essais sur le génie de Pindare et sur la poésie lyrique dans ses rapports avec l'élévation morale et religieuse des peu-

ples. Paris, Didot. 618 S. 8.

Platonis opera omnia. Recensuit et perpetua annotatione illustravit G. Stallbaum. Vol. X, sect. 1-3 (Plat. leges et epinomis). Gotha, Hennings CCLXXXIV u. 1535 S. 8.

Rec. Centr.-Bl. 1859, 50.

- sämmtliche Werke übersetzt von H. Müller, mit Einleitungen begleitet von K. Steinhart. 7. Bd. 2 Abthl. L., Brockhaus XIV u. 1019 S. 8.
- dialogues for English readers, by W. Whewell. Vol. I. Dialogues of the Socratic school, and dialogues referring to the trial and death of Socrates. Vol. 1. London, Macmillan. 440 S. 12.
- Apologie u. Kriton, v. Kron, rec. von Ludwig, O. Z. X, 696-99.

- Gastmahl, v. Zeller, rec. von Bonits. O. Z. IX, 837-46.

- Gorgias, mit Einleitung und Anmerkungen von E. Jahn. Wien, Gerold, LXVIII u. 215 S. 8.

Rec. von Ludwig,, O. Z. X, 607-13.

- für den Schulgebrauch erklärt von J. Deuschle. L., Teubner. XII u. 240 S. 8.

Rec. von Bonitz, O. Z. X, 786-808.

- Protagoras, von Sauppe, rec. v. Bonitz, O. Z. IX, 837-46; von Funkhaenel, J. J. 80, 367-75.

Alberti, einige Bemerkungen zum Zusammenhang des plat. Theaetet mit dem Sophistes, J. J. 79, 473-82.

Back, F. Th., meletemata Platonica. Diss. inaug. Breslau (58). 66 S. 8.

Rec. von Susemill, J. J. 79, 566-70.

Beyer, Erklärung von Pl. Menon p. 87 A,. Z. G. XIII, 886-88.

Bonitz, über Plat. Lysis, O. Z. X, 285-87.

platon. Studien, rec. von Stein, G. G. A. 1859, St. 28. — Ctr. Bl. 1859, 47.

Cholava, über Plat. Lysis, O. Z. X, 589 — 91. — Platonisches (I, über die Unechtheit des Lysis, 11, zur Ideenlehre), ib. IX, 703-808.

Druon, H., an fuerit interna sive esoterica Pl. doctrina. Paris, Durand. 39 S. 8.

Finckh, zu Plat. Apol. p. 37 C. D., Ph. XV, 344.

Hirschig, R. B., exploratio argumentationum Socraticarum, in quibus scribae labefactarunt medios Platonis dialogos Gorgiam et Philebum. Utrecht, Kemink und Sohn. 28 S. 8.

Kühnast, ist Pl. Lysis für die Gymnas. - Lecture geeignet? Z. G.

XIII, 817-36.

Kvicala, über Pl. Lysis, O. Z. X, 275-84: 591-92.

Michelis, F., die Philosophie Platons in ihrer innern Beziehung zur geoffenbarten Wahrheit kritisch aus den Quellen dargestellt. 1. Abth. Münster, Aschendorff. XVII u. 280 S. 8.

Munk, natürliche Ordnung der plat. Schriften, rec. von Susemihl, J. J. 77, 829-67. — Replik von Munk, ib. 79, 781-96.

Schmidt, L, die Rede des Lysias, Pl. Phaedr., Verhandlg. d. Phil.
 Vers. XVIII, 93-101.
 Schwanitz, G., quaestionum Platonicarum specim. II, de Atlantide

Schwanitz, G., quaestionum Platonicarum specim. II, de Atlantide insula. Gymn.-Pr. Eisenach. 11 S. 4.

Stallbaum, G., de fide et auctoritate doctrinae de diis eorumque cultu decimo libro legum Plat. explicatae. Gym.-Pr. Leipzig (58). 26 S. 4.

Susemill, zur platon. Eschatologie und Astronomie, Ph. XV, 417

Wiegand, W., Einleitung in Pl. Gottesstaat für Freunde der Akademie. Gymn.-Pr. Worms (Rahke 58) 28 S. 4.

Plotin, les Ennéades, traduites peur la première fois en français etc. par N. Bouillet. Tome II. Paris, Hachette et Ce. (58). XLIII u. 692 S. 8.

Plutarchi vitae parallelae iterum recognovit C. Sintenis Vol. III. IV. L., Teubner XXXIII u. 860 S. 8.

 vergleichende Lebensbeschreibungen, griechisch und deutsch mit kritischen Noten und erklärenden Anmerkungen. 3 Thl. L., Engelmann. 203 S. 8.

ausgewählte Biographien, für den Schulgebrauch erklärt von O. Siefert. 1. Bdchen. (Philopomen und Flamininus). L., Teubner VI, u. 87 S. 8.

Döhner, zu Michael Psellus u. Plutarch, Ph. XIV, 407-10.

Pilann, quaestionum Plutarch. spec. I. Gymn. — Pr. Greiffenberg (58). 13 S. 4.
Schäfer, zu den Verzeichnissen Plut. Schriften, Ph. XIV, 762—64.

Volckmar, Plut. Ant. c. 28, Ph. XV, 671.

Polybins.

Hultsch, über den Hiatus bei Polyb., Ph. XIV, 288-319; δσπες u. σσις bei Polyb., Ph. XV, 152 · 53.

Porphyrii de philos. rell. ed. Wolff, rec. von Volckmann, J. J. 77, 872-76.

Ptolemans Hephaestio.

Hercher, zu Ptolem. Heph., J. J. 79, 222-23.

Sillographi.

Meineke, zu den Sillographen, Ph. XV, 330-35.

Wachsmuth, C., de Timone Phliasio ceterisque sillographis graecis disputavit et sillogr. reliquias collectas dispositas recognitas adjecit. L., Teubner. VIII u. 78 S. 8.

Rec. Centr.-Bl. 1859, 48.

Sophorles with English notes, by G. H. M. Blaydes, London, Whittaker, 680 S. 8.

- Aiax von Wolff, rec. von Enger, Z. G. XIII, 805-09.

 Oedipus Rex von Bellermann, rec. von Enger, Z. G. XIII, 132-37.
 Ahrens, über einige Interpolationen in der Elektra des Soph. Gymn.-Pr. Coburg 18 S. 4.

Bonits, Beitr. II, rec. von Enger, Z. G. XIII, 123-32.

Enger, Jahresbericht über Soph. I, Ph. XV, 92-127. Soph. Aj. 257, Ph. XV, 91; Soph. Aj. 961-73, Rh. M. XIV, 475-78.

Fechner, J., die sittlich - religiöse Weltanschauung des Soph. Bromberg, Aronsohn. 58 S. 8.

Rec. Centr.-Bl. 1859, 48.

Furtwängler, zur Kritik und Erklärung des Soph. 'Antig. 4. 23. 106. 126), Ph. XV, 698-702.

Göttling, K., de diverbio nuntii et Creontis in Soph. Antigona. Jena. 7 S. 4.

Gulden, iden i Soph. Antigone. Helsingfors (57). 52 S. 4.

Hagemann, quaestionis de fato Soph. part. II. Gymn.-Pr. Bielefeld (58) 41 S. 4.

Hèlmke, F., die Parodos aus Soph. Antig. v. 100-161 in latein. metrischer Uebersetzung nebst deutschen Anmerkungen, etc. Gymn.-Pr. Cleve (58). 36 S. 4.

Kocks, W., die Idee des Tragischen, entwickelt an der Antigone des Soph. Gymn.-Pr. Köln (58). 16 S. 4.

Kolster, W. H., Sophokleische Studien, eine Zahl von Aufsätzen. Hamburg, Perthes – Besser und Mauke. XV u. 300 S. 8. Rec. Centr – Bl. 1859. 31.

- carminum Antigones ad supplicium abducendae interpretatio. Gymn.-Pr. Meldorf. 10 S. 4.

Kvicala, s. Aeschylus.

Lange, L., über das 2. Stasimon im Soph. O. T. 863—910, Verhdlgn. d. Phil.-Vers. XVIII, 23—69. — brevis disputatio de Soph. Antigonae initio. Giesser. 24 S. 4. — de Sophoclis Electrae stasimo secundo commentatio. Ebend. 31 S. 4.

Lechner, M., de Sophocle poeta δμηφικωτάτφ. Gymn.-Pr. Erlangen (Blaesing). 30 S. 4.

Mommsen, T., Soph. El. 993-96. 1017, Rh. M. XIV, 478-80. Mutke, S., de theologia Soph. Gymn.-Pr. Neisse (58), 19 S. 4.

Nicolai, R., de Soph. Oedipi Colonei consilio et setate. Diss. philol. Halis Sax. (58. 34 S. 8.

Nobbe, C. F. A., Soph. Oedipi Colonei cantilenae chori versibus latinis illustratae. Gymn.-Pr. L. (58). 30 S. 8.
Rauchenstein, zu Soph. Aj. 798, J. J. 79, 732-34.

Rentsch, G., über die verschiedenen Auffassungen des Soph. Phi-

loktet. Gymn.-Pr. Detmold. 17 S. 4.

Schmalfeld, bei Soph. keine politischen Anspielungen auf einzelne Personen oder Zustände der unmittelbaren Gegenwart, Z. G. XIII, 371-97.

Schöll, zu Soph. Aj. 360, Ph. XIV, 188-90.

Teuffel, zu Soph. Oed. T. 1409-37, J. J. 79, 322-26.

Thudichum, G., zu Soph. Antigone. Gymn.-Pr. Büdingen (58). 43 S. 4.

Wieseler, Soph. Ant. 4, Ph. XV, 474.

Wilms, einige Bemerkungen über die Responsion der Personen in den χόμμοις des Soph. Gymn.-Pr. Münster (58). 25 S. 4.

Stobacus.

Cobet, miscellanea philologica et critica, ad Stob. floril., Mn. IX, 86-112.

Meineke, zu Stob., Z. G. XIII, 563-65.

Suidas.

Finckh, zu Suidas s. v. επρυτάνευσε, Ph. XV, 156-57.

Themistoclis epistolarum quae feruntur denuo rec. pars III, ed. A. Westermann. L., Dürr. 15 S. 4.

Theokrit übers. von Ebers, rec. von Weil, J. J. 79, 396-401.

Stiévenart, J. F., une comédie de Théocrite, étude sur la quinzième idylle de ce poëte. Paris, Hachette et Ce. 67 S. 8.

Weissgerber, Fr., Theocrits 3. Idyll metrisch übertragen und Anmerkungen zu ldyll 15. Gymn.-Pr. Freiburg (58). 28 S. 8.

Theophrastus.

Cobet, Theophr. characteres e cod. Palat.-Vatic. CX accuratissime expressi, Mn. VIII, 310-38. Meineke, ad Theophr. librum de characteribus, Ph. XIV, 403-07.

Theopompus.

Schäfer, zu den Fragmenten des Theop., J. J. 79, 483.

Thucydides, rec. J. G. Donaldson. 2 vol. Cambridge, Bell. 630 S. 18. Binde, R., commentatio critica et exegetica de Cleonis oratione quae est in tertio libro Thucyd. Gymn-Pr. Glogau. 22 S. 4. Golisch, de praepositionum usu Thucyd. I, de & praepositione.

Gymn.-Pr. Schweidnitz. 14 S. 4.

Haase, F., lucubrationum Thuc. mantissa. Breslau (57). 19 S. 4. Hunnekes, H., quaestiones Thucyd. Diss. philol. Munster, (Theissing). 63 S. 8.

Stahl, Thuc. 11, 93, 2, Rh. M. XIV, 480-82.

Tragicorum gr. fr. ed. Nauck, rec. von Leutsch, G. G. A. 1859, St. 165-66.

v. Leutsch, die Zahl der Tragödien. des Phrynichos, Ph. XIV,

187 - 88.

Xenophontis Anabasis, with English notes, critical, and explanatory, a map etc. by Ch. Anthon. New-York (58). XXII und 632 S. 8.

- in usum scholarum emendavit C. G. Cobet. Leyden, Brill. VIII

u. 298 S. 8.

Rec. Centr.-Bl. 1859, 46.

- zum Schulgebrauch herausgegeben von K. Matthiä. 2. verb. Aufl. Quedlinhurg, Basse. VIII u. 434 S. 8.

- Cyropadie, erklart von F. K. Hertlein. 1. Bdchen. 2. Aufl. B., Weidmann. 222 S. 8.

Bake, ἄταχτα, Mn. VII, 421-26. Büchsenschütz, Xen. griech. Geschichte, Ph. XIV, 508-49.

Morel, C., quaestiones de libello qui dicitur Xenoph. de republica Atheniensium. Diss. inaug. Bonn (58) 32 S. 8.

Müller, E., zu Xenophon und Pseudoxenophon, Ph. XIV, 190-94. 398-403.

Meineke, kritische Blätter, Ph. XIV, 1-44. - kritische Beiträge, Ph. XV, 137-43. Schmidt, M., parerga critica, Ph. XIV, 465-77.

# B. Lateinische Schriftsteller.

Apulcius.

Goumy, Ed., de Apul. fabularum scriptore et rhet. Paris. 62 S. 8. Caesaris commentarii de bello gallico, erklärt von Fr. Kraner. Mit 1 K. 3. Aufl. B., Weidmann. VI und 392 S. 8.

- ad optimarum editionum fidem scholarum in usum ed. O. Ei-

chert. Breslau, Kern. 167 S. 16.

- with notes, by G. Long. 3d edit. London, Whittaker. 470 S. 12. Alesia, autrement dit Alaise lez Salins, ou Alise Sainte-Reine; par un Gaulois qui n'a de parti pris ni pour l'une ni pour l'autre. Batignolles. 47 S. 8.

Bousson de Mairet, E., de la position réelle de l'Alésia de Jules-César. — Alésia et M. Quicherat. — Encore Alesia. Arbois (56—

58). 84 S. 12.

Deville, A., considérations sur Alesia des commentaires de César. Paris, Didot. 24 S. 8.

Göter, Caes. gall. Kr., rec. v. Bähr, Heid. Jahrb. 1859, 424-30. Heller, Caes. B. Gall. III, 12, 1, Ph. XV, 354-56.

Kossak, C., observationes de ablativi qui dicitur absolutus usu apud Caes. Gymn.-Pr. Gumbinnen (58). 16 S. 4.
Lattmann, die gallischen Mauern, Ph. XV, 638-61.

Möhring, quaestiones Caes. Gymn.-Pr. Kreuznach (58). 21 S. 4. Prevost, F., recherches sur le blocus d'Alesia. Mémoire en faveur d'Alise. Paris, Leleux (58). XII u. 119 S. 8.

Resler, das Pays de Gex, der Auszug der Helvetier und Caes. Verschanzungen gegen dieselben. Gymn.-Pr. Oppeln (58). 12 S. 4. Schneiderhan, V., die Politik des C. Jul. Caes. in seinem ersten Consulate nach den Quellen dargestellt. Rottweil (Tübingen, Fues). IV u. 31 S. 4.

Cassiodorus.

Schirren, s. Jordanes.

Schmitz, zu Cassiodor u. Beda, Rh. M. XIV, 634-36.

Catonis origin. ed. Bormann, rec. Centr.-Bl. 1859, 52: v. Jordan, J. J. 79, 424 - 33.

Fröhner, Catoniana, Ph. XV, 349-51.

Jordan, über die Apophthegmen und Sentenzen des Cato, Rh. M. XIV, 261-83.

Vahlen, zur Literatur des M. Porc. Cato, O. Z. X, 469-89.

Catullus. Pervigilium Veneris adnotabat et emendabat Fr. Bücheler. L., Teubner. 63 S. 16.

Rec. Centr.-Bl. 1859, 30.

Fröhner, Controversen zur Textesgeschichte des Catullus, Ph. XIV.

Klots, R., emendationes Catull. L. (Dürr). 16 S. 4.

Maurer, Catulls 5. Gedicht: ad Lesbiam, Rh. M. XIV, 322—24.

Ribbeck, zum pervigilium Veneris, Rh. M. XIV, 324—25.

Ritschl, F., emendationum Catull. trias. Bonn (57). 9 S. 4.

Zehme, de Cat. carmine sexagesimo tertio. Gymn.- Pr. Lauban. 15 S. 4.

Celsi de medicina libri VIII. Ad fidem optimorum librorum denuo recensuit adnotatione critica indicibusque instruxit C. Daremberg. L., Teubner. XI.VIII u. 407 S. 8.

Cicero de oratore, für den Schulgebrauch erklärt von K. W. Piderit. L., Teubner. 375 S. 8.

Rec. von Kayser, M. G. A. 1859, II, Nr. 38-41; J. J. 79,

838-44. — Centr.-Bl. 1859, 35.
- orator, erklärt von O. Jahn. 2. Aust. B., Weidmann. 171 S. 8. Rec. von Tischer, Z. G. XIII, 681 - 88. - von Kayser, J. J. 79. 853-59.

ausgewählte Reden, erklärt von K. Halm. 1. Bdchn. 3. Aufl. (p. Roscio Am., de imperio Cn. Pomp.), 2. Bdchn, 3. Aufl. in Cae-cil., in Verr. 4. 5), 3. Bdchn. 4. Aufl. (in Catil. p. Sulla, p. Archia). B., Weidmann 177, VI-u. 247, 208 S. 8. I, 3. Aufl., rec. von Tischer, Z. G. XIII, 934-38.

- Reden, lateinisch mit deutscher Uebersetzung, Einleitungen und erklärenden Anmerkungen. 3. Bdchn. (für Archias u. Dejotarus, von E. Jenicke). L., Engelmann. V u. 94 S. 8.

- orationes XIV, ed. Schultz, rec. von Rothmann, Z. G. XIII, 626-34. - oratio pro Murena, recensuit et explicavit A. W. Zumptius. B.,

Dümmler, LII u. 192 S. 8. Rec. Centr.-Bl. 1859, 51.

- speech for A. Cluentius, with prolegomens and notes, by W. Ramsay. London, Griffin. 216 S. 8.

Bake, ἄτακτα (Cicer. oratt.), Mn. VIII, 184-228, 426-33.

Cobet, emblemata quaedam ex Cic. sublata, Mn. VIII, 454-56 Fechner, de causa quae dicitur Juniana (Cic. Verr. 11, 50-57) dis-

putatio. Gymn.-Pr. Breslau (58). 24 S. 4. Halm, Beiträge zur Verbesserung von Cic. Büchern über die Ge-

setze, J. J. 79, 759-78. Heidtmann, zur Kritik und Interpretation der Schrift Cic. de natura deorum. Gymu.-Pr. Neu-Stettin (58). 4.

Heine, Jahresbericht über die philosophischen Schriften Cic., Ph. XV, 672—96.

Held, lexikalische Uebungen zu Cic. Büchern von den Pflichten. Gymn.-Pr. Bayreuth (58). 17 S. 4.

Hoffmann, zur Lebensgeschichte Cic., Ph. XV, 662-71.

Hugues, G. d', de Cic. in Sicilia provincia proconsulatu. Strassburg. 96 S. 8.

Jessen, quaestiuncula Tulliana. Gymn.-Pr. Glückstadt (58) 4.
Kayser, zur Litteratur von Cic. rhetorischen Schriften I. (Rec. von Halm, anal. Tull. II, Eckstein, Piderit, Sauppe', J. J. 70, 487-503. II, (Rec. von Piderit, Jahn, Bake), ibid. 838-63.

Mommsen, Cic. de republ. II, 10, Rh. M. XV, 165-67.

Ostermann, Cic. Phil. I, 14, 35, Ph. XIV, 331.
Rinkes, verisimilia (Cic. oratt.), Mn. VIII, 434-53.
Schömann, G. F., comment. V. VI. ad Cic. libros de natura decrum. Greifswald (57). 26 S. 4.

Urlichs, zu Cic. de rep. 11, 22, Rh. M. XIV, 325-27.

Volckmar, Cic. de orat. I, 29, 132, Pb. XV, 327.

Claudianus.

Bernays, Scaligers Ausgabe des Claudianus, Rb. M. XV, 163-65. Cornelius Nepos, für Schüler mit erläuternden und eine richtige Uebersetzung fördernden Anmerkungen versehen von J. Siebelis. 3. Aufl. L., Teubner. XIII u. 197 S. 8.

Eichert, O., vollständiges Wörterbuch zum Corn. Nepos. 5. Aufl. Breslau, Kern. 444 Sp. 16.

Wagler, Corn. Nepos als Schulbuch, Z. G. XIII, 577-93.

Curtius Rufus, life and exploits of Alexander the Great, edited and illustrated with English notes, by H. Crosby. New-York (58). VI u. 385 S. 12.

Domitius Marsus.

Unger, zur Cicuta des Dom. Marsus, Ph. XIV, 217.

### Ennius.

Göbel, über Ennius-Fragmente bei Livius, O. Z. X. 180 - 86. 495 - 500.

Reifferscheid, zu den Annalen des Ennius, J. J. 79, 157-58. Vahlen, vermeintliche Ennius - Fragmente bei Livius, O. Z. X. 265-74. - Bemerkungen zu Ennius, Rh. M. XIV, 552-69.

# Ennodius.

Fertig, M., Magnus Felix Ennodius u. seine Zeit. 3. Abthl. Lob-rede auf Theodorich den Grossen. Landshut (Krüll, 58). 17 S. 4.

# Fronto.

Mützell, zu Fronto, Z. G. XIII, 640.

#### Gellius.

Haupt, M., de Gellii noctium Atticarum VI, 20. Berlia (57). 6 S. 4. Herts, M., vindiciae Gellianae. Greifswald (58). 27 S. 4.

Grammatici latini ex recens. H. Keilii. Vol. III, Fasc. 1 (Prisciani institutionum grammaticarum libri XVIII ex recens. M. Hertsii vol. II.) L., Teubner XII u. 384 S. 8. Rec. Centr.-Bl. 1859, 42.- I, 1, 2. rec. von Christ, M. G. A.

1859, I, N. 25-28.

Hegesippus qui dicitur sive Egesippus, de bello Judaico ope cod. Cassellani recognitus. Edidit C. F. Weber. Fasc. 3. Marburg (60). S. 118-68. 4. Homerus Latinus.

Müller, L., Homerus Latinus, Ph. XV, 475-507.

Moratii opera, with English notes, for the use of schools and colleges, by J. L. Lincoln. 5. edit. New-York (58). XXXVIII und 575 S. 12.

with English notes, critical and explanatory, by Ch. Anthon. New edit., corrected and enlarged, with excursions relative to the wines and wineyards of the ancients, and a life of Horace by Milman. New-York. LXXV u. 731 S. 12.

- Episteln von Döderlein II, rec. von Krüger, Z. G. XIII, 398-406.

- Satiren erklärt von L. F. Heindorf. 3. Aufl. Mit Berichtigungen u. Zusätzen von L. Döderlein. 4. Lfg. (Schluss). L., Herbig. S. 385 -479. 8.

Rec. von Jan, M. G. A. 1859, II, N. 15-16.

Beck, F. A., über das Wesen der Horaz. Satire. Gymn.-Pr. Giessen. 24 S. 4.

Bücheler, Hor. C. IV, 6, Rh. M. XIV, 158-60.

Bullmann, Aug., zu Horaz (insb. C. I, 28), Z. G. XJI, 903-24. Cäsar, zu Hor. ars poetica 251, Ph. XIV, 216-17.

Döderlein, zu Horaz (C. I, 3, 1: Sat. II, 3, 152), Ph. XV, 352-54. Elsperger, de locis quibusdam Hor. commentatio. Ansbach (58). 12 S. 4.

Feldbausch, Hor. ars poet. v. 265 ff., Z. G. XIII, 261-64. Forchhammer, zu Hor. C. I, 2, 19: I, 3, Ph. XV, 717-21.

Frühe, F. X., de Hor. sententiis. Gymn.-Pr. Constanz (58). 40 S. 8. Gruppe, O. F., Minos. Ueber die Interpolationen in den römischen Dichtern mit besonderer Rücksicht auf Hor., Virgil und Ovid. L., Teubner. XX u. 587 S. 8.

Hamacher, schedae criticae; insunt aliquot emendationes Horatianae. Gymn.-Pr. Trier (58). 21 S. 4.

Hasper, T., quaestionnm Horat. particula. Gymn. - Pr. Naumburg (58). 18 S. 4.

Hauthal, Ferd., Acronis et Porphyrionis qui circumferuntur, commentarii in Q. Hor. Flaccum. Ad codices et manuscr. et typis excusos ed. Pars I. L., Schrader. S. 1-64. 8.

Havestadt, Gedanken über die Erklärungsweise der Horaz. Oden,

Z. G. XII, 881-94.

Hitzig, zur Kritik des Horatius (C. III, 4, 9: IV, 8, 15: I, 2, 39), J. J. 79, 353—57.

Janin, Jules, Horace et son temps. Paris (Revue européenne).

87 S. 8. Jansen, zur Erklärung des Horatius (Epp. 1, 20, 19), J. J. 79, 433-36.

Kirchhoff, das melische Gesetz des Horaz auch im Griech. nachgewiesen (Sappho), Z. G. XIII, 193-201. Lenhoff, Th., animadversionum in aliquot Hor. locos spec. II. Gymn.-Pr. Neu-Ruppin (58). 22 S. 4.

Linker, de Horatii carminum scholiastis qui feruntur Acrone et Porphyrione adnotationes subsicivae, O. Z. IX, 813-23.

Ljungberg, s. Livius.

Michaelis, A., dissertatio de auctoribus quos Hor. in libro de arte poetica secutus esse videtur. Kiel (57). 35 S. 4.

Nieberding, zur Erklärung von Hor. C. 111, 24. Gymn.-Pr. Gleiwitz (58). 19 S. 4.

Obbarius, zu Hor. Sat. I, 6, 110: C. I, 12, 45, Z. G. XIII, 566-

70: Ph. XV, 721. Olander, L. J., anteckningar till Horatii lib. 1. od. 28. Lund. 15 S. 8.

Pauly, Fr., scholia Horatiana quae feruntur Acronis et Porphyrionis post G. Fabricium nunc primum emendatiora edidit. Vol. II. Scholia in sermones, epistolas, artem poeticam continens. Adjecti sunt indices scriptorum et rerum et verborum. Prag. Bellmann. XXXIX u. 559 S. 8. Vol. I. rec. Centr.-Bl. 1859, 8.

Pierson, Bacchus bei Horaz. Rh. M. XV, 39-61.

Ritter, die Erdichtung einer 5. Blandinischen Handschrift des Ho-raz; eclogarum lib. I et 11, ein erdichteter Titel für die Hor. Satiren, Z. G. XIII, 75-81.

Rüdiger, Horatiana (C. I, 26: de dialogo C. I, 28), J. J. 80, 378-80. Rührmund, über Hor. Sat. II, 8 im Verhältniss zu Sat. II, 4 u. 2. desgleichen zu Sat. I, 5, Z. G. XIII, 699-709. Scheibe, zur Litteratur des Horaz (Rec. v. Meineke, Stallbaum,

Jahn - Schmid, Linker), J. J. 79, 112-54: 438-39. Schmidt, J. N., zu Hor. C. I, 28, Z. G. XIII, 571-72.

Winkler, Bemerkungen zu Hor. C. IV, 12, Z. G. XIII, 148-55. . , Horace and his translators, Quarterly review N. 208, 325 ff.

Hyginus. Bernays, Herder u. Hyginus, Rh. M. XV, 158-63.

Jordanes. Schirren, K., de ratione quae inter Jordanem et Cassiodorum intercedat commentatio. Diss. inaug. Dorpat. (58). 95 S. 8.

Isidor ed. Becker, rec. v. Reifferscheid, J. J. 79, 712-19.

Becker, Isidor und die Scholien des Germanicus, Ph. XIV, 410-11.

Justinus. Trogi Pompei historiarum Philippicarum epitoma. Re-censuit J. Jeep. L., Teubner. CCVIII u. 273 S. 8.

Editio minor, ebd. 273 S. 8.

Juvenalis satirae, edidit O. Ribbeck, L., Tauchnitz. XVIII u. 134 S.

16 [XVI u. 112 S. 8].
Friedländer, de Juv. VI, 70. Königsberg. 4 S. 4. (= J. J. 79, 779-81). Göbel, A., über eine bisher ganz unbeachtet gelassene Wiener Juvenal - Handschrift aus dem 10. Jahrh, als einzige Vertreterin der ältesten und unverdorbensten Recension Juvenals. [Aus d. Sitz.-Ber. d. Wiener Akad.]. Wien (Gerolds Sohn). 41 S. 8. Rec. Centr.-Bl. 1859, 24.

Häckermann, zu den Scholien Juvenals I. II. J. J. 89, 477-86.

III. ebd. 591-603.

Licinianus ed. Bonn. heptas, rec. v. Bormann, Z. G. XIII, 61-66.

Fröhner, zu Liciu., Ph. XV, 302. 619.
Perts, über die Entdeckung des Licin., Berl. Monatsber. 1858, 347-49. 527-28.

Wijnne, über die Fragmente der Annalen des Licin. Ph XV.

357 - 62.

Livi ab urbe condita libri, erklärt von W. Weissenborn, 3. Bd.: Buch VI-X. 2. Aufl. B., Weidmann. 468 S. 8.

2. Bd., rec. v. Lowe, Z. G. XIII, 331-41.

selections from the first five books. Together with the 21 and 22 books entire. Chiefly from the text of Alschefski, With English notes for schools and colleges, by J. L. Lincoln. 11th edit. revised. New-York (58). VII u. 329 S. 12.

Detlefsen, Veronezer Handschrift des Livius, Ph. XIV, 158-60b. Leutsch, E. de, exercitationum criticarum specimen. Göttingen.

8 S. 4.

Ljungberg, neue kritische Bearbeitung des Livius und der Oden des Horaz, angekundigt und durch mitgetheilte Proben veranschaulicht, J. J. 80, 343-63: 389-409: 437-70.

Petersson, C. Chr. A., om C. Licinius Macer, Q. Aelius Tubero och Valerius Antias, såsom historiska auktoriteter för T. Livius,

Malmö. 18 S. 8.

Zumpt, A. W., de Livian. librorum inscriptione et codice antiquissimo Veronensi commentatio. Gymn.-Pr. Berlin. 39 S. 4.

#### Lucanus.

Delle/sen, der römische Lucanpalimpsest, Ph. XV, 526-38. Preime, A., de Lucani Pharsalia. Gymn.-Pr. Cassel. 43 S. 8. Unger, R., quaestio de Lucani Heliacis. Gymn.-Pr. Friedland (58). 22 S. 4.

# Lucilius.

Hoffmann, zu Lucilius (Non. p. 25), Z. G. XIII, 81-82.

#### Lucretius.

Müller, Luc., zu Lucretius, Ph. XV, 157-62.

Purmann, quaestiones Lucretianae. Gymn.-Pr. Lauban (58). 13 S. 4. Susemihl u. Brieger, kritische Bemerkungen zum 1. Buche des Lucretius, Ph. XIV, 550-67.

Metricae rei scriptores.

Wentzel, H., symbolae criticae ad historiam scriptorum rei metri-Cae latinorum. Diss. inaug. Breslau (58). VI u. 71 S. 8.

Rec. von Munch, Z. G. XIII, 219-23. — Centr.-Bl. 1859, 6.

Ovid's Werke, berichtigt, übersetzt und erklärt von H. Lindemann. 4. Thl. (Amorum libri III). L., Engelmann. VIII u. 272 S. 8. Binsfeld, quaestiones Ovidianae criticae, Rh. M. XIV, 30-40.

Bormann, Probe einer Ausgabe von Ovids Metamorphosen. Gymn.-Pr. Halberstadt (58). 24 S. 4.

Deville, A., essai sur l'exil d'Ovide. Paris, Didot. 63 S. 8.

Dinter, B., de Ovidii ex Ponto libris commentatio. Gymp. - Pr. Grimma (58). 34 S. 4. - Berichtigung in Bezug auf Ov. Epp. ex Ponto, J. J. 80, 488-89.

Eichert, O., vollständiges Wörterbuch zu den Verwandlungen des Ovid. 2. Aufl. Hannover, Hahn. VI u. 321 S. 8.

Gruppe, s. Horatius.

Suchier, zur Kritik von Ovids Metamorphosen, J. J 79, 570-75: 639 - 43.

# Paulus Diacenus.

Preller, zu Paulus Diac. Exc. p. 3, Ph. XV, 225-26.

# Persius.

Göbel, über eine Wiener Persius-Handschrift saec. X., Pt. XIV, 170-80: 379-87: XV, 128-35.

Beck, the age of Petronius Arbiter, memoirs of American Academy, Vol. VI, 1. 2, 21-178.

#### Phaedrus.

Billerbeck, J., vollständiges Wörterbuch zu den Fabeln des Ph. 5. Ausg. Hannover, Hahn. IV u. 131 S. 8.

Kunkel, zu Phadrus, Z. G. XIII, 892-94: 939--46.

#### Plautus.

Crain, Plautin. Studien. Gymn.-Pr. Putbus (58). 18 S. 4. Dubief, L., qualis fuerit familia Romana tempore Plauti, ex eius

fabulis disseruit. Moulins. 69 S. 8.

Flecheisen, zu Plaut. mil. glor. 774, Rh. M. XIV, 628-33.

Haupt, M., de versibus non nullis Militis gloriosi, fabulae Plautinae. Berlin (58). 7 S. 4.

Klots, zu Plaut. mil. glor. (958. 1319, J. J. 79, 707-708.

Liebig, A. L. R., de prologis Terentianis et Plautinis. Gymn -Pr. Görlitz. 50 S. 4.

Ritschl, F., canticum Poenuli emendatum. Bonn (58). 8 S. 4. Stamkart, J. A., commentarius in Plauti Mostellariam. Diss. in-

aug. Amsterdam, Sulpke 158). 128 S. S.

Plini Secundi naturalis historiae libri XXXVII. Recognovit atque indicibus instruxit L. Janus. Vol. IV. libb. XXIII—XXXII. L., Teubner. LXVIII u. 312 S. 8.

Rec. Centr.-Bl. 1859, 51.

Bingelow, the death of Pliny the Elder, memoirs of American Academy, Vol. VI, 1. 2, 223-28. Brieger, emendantur aliquot loci libri VIII. naturalis historiae Plin.,

J. J. 79, 71 -- 77.

- de fontibus etc., rec. von Jan, M. G. A. 1859, I, N. 6.

Fels, zur Orthographie in Plin. Hist. Nat., Ph. XIV, 217-19.

Schottmüller, A., de C. Plini Secundi libris grammaticis part. 1. Diss. inaug. Bonn. (L., Teubner). 44 S. 8.

Urlichs, C. L., observationes de arte Praxitelis, Würzburg (58). 15 S. 4.

Rec. von Jan, M. G. A. 1859, I, N. 6.

Plinianische Excurse, Rh. M. XIV, 599-612.

#### Quintilian.

Meister, Ph. XV, 725.

# Rutilius Lupus.

Mähly, zu Rutil. Lup. de fig. sent. et eloc., Ph. XIV, 764-68: XV. 722.

- Sallusti Crispi quae supersunt, recensuit Rud. Dietsch. Vol. I. Commentationes. Libri de Catilinae conjuratione et de bello lugurthino. - Vol. II. Historiarum reliquiac. Index. L., Teubner. VIII u. 368 u. 404 S. 8.
- übers. von Cless, rec. von Mesger, J. J. 80, 324-37.

Bernays, Sall. Jug. 41, 7, Rh. M. XV, 168.

Deltour, F., de Sallustio Catonis imitatore, seu quid in scriptis C. Crispi Sallustii ad imitationem M. Porci Catonis censoris referri possit. Paris, Durand. VIII u. 86 S. 8.

Finckh, zu Sallustius, J. J. 79, 863-64.

Gerlache, haron de, études sur Salluste et sur quelques-uns des principaux historiens de l'antiquité, considérés comme politiques, comme moralistes et comme écrivains, suivies de réflexions et de discours sur la manière d'étudier et d'écrire l'histoire. 2e édition. Bruxelles. CVI u. 224 S. 8.

Kappes, Sall. Cat. 3., Ph. XIV, 768-70; Cat. 26, Ph. XIV, 280. Pahl, G. M., de procemiis Sallustianis. Tübingen (Fues). 16 S. 4.

### Senecae.

oratorum et rhetor, sententt, ed. Bursian rec. von Spengel, M. G. A. 1858, II, N. 1-3.

Höfig, A., de Senecae rhetoris quattuor codicibus mss. Schottianis ad Fr. Haasium prof. Vratislaviensem epistola. Gymn.-Pr. Gör-

litz (58). 27 S. 4.

Holzherr, der Philosoph L. Annaeus Seneca. Ein Beitrag zur Kenntniss seines Werthes überhaupt u. seiner Philosophie iu ihrem Verhältniss zum Stoicismus u. zum Christenthum. 1 u. 2. Theil. Rastatt (Tübingen, Fues 58. 59). 198 S. 8.

#### Servius.

Böhmer, lectionum Servianarum fasciculus. Gymn.-Pr. Oels (58). 26 S. 4.

Thilo, G., quaestiones Silianae criticae. Gymn.-Pr. Halle (58). 24 S. 4.

Taciti Agricola. Ex Wexii recensione recognovit et perpetua annotatione illustravit Fr. Kritzius. Berlin, Schneider. XV u. 163 S. 8. Rec. von Bähr, Heid, Jahrb. 1859, 414-20.

- ed. Wex. rec. Centr.-Bl. 1859, 46.

- dialogus de oratoribus. In usum scholarum recognovit brevique annotatione instruxit Fr. Ritter. Editio II. Bonn, Habicht. IV u. 65 S. 12.
- Germania and Agricola, and also selections from the Annales. With English notes, critical and explanatory, by Ch. Anthon. New-York (58). LIX u. 402 S. 12.

Capellmann, zur Erklärung des Procemium von Tac. Agr., O. Z. IX, 808-12.

Dubois, E. P., Tacite et son siécle, ou La société romaine impériale d'Auguste aux Antonins. Le senat romain, moeurs littéraires. Nantes, Guérand et Ce. 58 S. 8.

Ek, ett nytt uppslag i frågan om författare till dialogus de ora-

toribus, Tidskr. for philol. I, 1, 1-11.
Haase, praef. zu seiner Ausg. I. rec. von Baumann, J. J. 79,

Herans, C., zur Kritik und Erklärung des Tacitus. Gymn .- Pr. Hamm. 30 S. 4.

Jansen, zu Nipperdey's 2. Ausgabe der Annalen des Tac., J. J. 79, 213-22.

Linker, über das Prohoemium zu Tac. Agr., Verholgn. d. Phil. Vers. XVIII, 15-19.

Meister, über den Schluss des cap. I. im Agricola des Tacitus, O. Z. X, 593-604.

Pluygers, observationes criticae in Corn. Taciti libros, Mn. IX, 49 - 67.

Schömann, G. F., disputatio de locis quibusdam Taciti vitae Agricolse. Greifswald (Koch). 19 S. 4.

Schopen, L., diorthotica in Cornelii Taciti dialogum. Gymn .- Pr. Bonn (58). 10 S. 4.

Vahlen, noch einmal das Procemium zu Tac. Agr., O. Z. X.

Wagner, zu Tac. Agr. 10. 19, Z. G. XIII, 641-43.

Weinkauff, de Tac. dialogo, rec. v. Bähr, Heidelb. Jahrb. 1859, 420 - 24

Wex, Fr. C., spicilegium in Corn. Tacito. Schwerin. 8 S. 4.

Terentii Andria, from Reinbardt's text: with critical and explanatory notes, and a literal translation. Cambridge, Hamilton. 110 S. S. Crain, zur Kritik des Terenz, Ph. XIV, 211-16.

Heinrichs, de ablativi apud Ter. usu et ratione. Part. 1. Gymn:-Pr. Elbing (58). 28 S. 4.

Fröhner, zur vita Terentii, Ph. XV, 507.

Klette, Beiträge zur Kritik des Terenz, Rh. M. XIV, 461-70.

Liebig, s. Plautus.

Ritschl, F., Porcii Licini de vita Ter. versus integritati restituti. Bonn. 11 S. 4. - disputatio de poetarum testimoniis quae sunt in vita Terentii Suetoniana. Bonn 17 S. 4.

Tibullus.

Kindscher, Chronologie der Gedichte Tibulls, Z. G. XIII, 289-301. Varro.

Bücheler, Bemerkungen über die Varr. Satiren, Rh. M. XIV, 419 - 52.Lütgert, theologumena Varroniana a S. Augustino in judicium vo-

cata. Gymn.-Pr. Sorau (58). 29 S. 4. Oxé, C. E. L., de Terentii Varronis etymis quibusdam commentatio.

Gymn.-Pr. Kreuznach. 29 S. 4.

Ribbeck, über Varron. Satiren, Rh. M. XIV, 102-30. Ritschl, F., epimetrum disputationis de M. Varronis hebdomadum

sive imaginum libris. Bonn (58). 16 S. 4.

Röper, G., M. Terentii Varronis Eumenidum reliquise. Gymn.-Pr.
Danzig (58). 24 S. 4. — Varronische Vindicien, Ph. XV, 267 - 302.

Spengel, L., commentatio de emendanda ratione librorum M. Terentii Varronis de lingua latina. München (58). 14 S. 4.

Vegetius, traité de l'art militaire. Traduction nouvelle par V. Develay. Paris, Correard. XVIII u. 239 S. 8.

Victor (Aurel.).

Rotter, H., de auctore libelli de origine gentis Romanae. Gymn.-Pr. Cottbus (58). 11 S. 4.

Vergili Maronis opera recensuit O. Ribbeck. Vol. I. Bucolica et Georgica. L., Teubner. VII u. 267 S. 8.

- Gedichte, erklärt von Th. Ladewig. 3. Bdchen. (Aeneide, Buch VII-XII). Mit 1 Karte. 3. Aufl. B., Weidmann. 262 S. 8.

- Aeneid with English notes, critical and explanatory, a metrical clavis, and an historical, geographical and mythological index, by Ch. Anthon. New-York (58). XIII u. 942 S. 12. Gruppe, s. Horatius.

Haupt, M., emendationes catalectorum Vergilianorum. Berlin. 13 S. 4. - Verbesserungen des Textes des Culex und der Ciris,

Monatsber. d. Berl. Acad. 1858, 646-71.

Hitsig, Virg. Ecl. X, 16-18, Rh. M. XIV, 482-85.

Kappes, zu Verg. Aen. I, 44, 45, J. J. 80, 489-91.

Kuschel, über die Quellen von Virgils Aeneis. Gymn.-Pr. Breslau (58). 32 S. 4.

Ribbeck, O., Vergili eclogae I et X apparatu critico iustructae et recognitae. Bern (57). 22 S. 4. - emendationes Vergilianae. Bern (58), 19 S. 4.

Roth, über den Zauberer Virgilius, Germania IV, 257-98.

Thilo, Beitrage zur Kritik der Scholissten des Vergilius, Rh. M. XIV, 535-51: XV, 119-54.

Wagner, lectiones Vergilianae, Ph. XV, 351-52. — lectionum Vergilianarum libellus, Ph. Suppl. Bd. I. 305-426.

Virgil and his modern critics, The national review XV, Jan.

Vitravius.

Bergan, über das opus monotriglyphum bei Vitruvius, Ph. XV, 194-201.

Vopiscus.

B., zu Vopisc. Aur. 6, Rh. M. XIV, 633-34.

# Index auctorum.

|                            |            | •                              |                 |
|----------------------------|------------|--------------------------------|-----------------|
| Aeschylus Agam. 78, 89     | p. 375     | Anaxim. rhet. p. 24, 12        | р. <u>624</u>   |
| <u> </u>                   | <b>3</b> 8 | - 24, 16                       | <b>633</b>      |
| <b>— 170</b>               | 40         | - 25, 10                       | <b>636. 637</b> |
| <b>— 216</b>               | 41         | - 25, 11, 13, 14, 15.          | 637             |
| 308                        | <b>377</b> | <b>—</b> 32, 5                 | 634             |
| <b>— 378, 79</b>           | 44         | <b>- 43</b> , 14               | 634             |
| <b>— 470</b>               | 46         | -43, 19                        | 626             |
| <u>- 640</u>               | 105        | $-\frac{43}{21}$               | 621             |
| ·· <b>737</b>              | 46         | <b>- 44, 2</b>                 | 634             |
| <b>— 1276</b>              | 47         | -45, 14                        | 624             |
| - 1397                     | 49         | <b>–</b> 50, 7                 | 634             |
| - Choeph. 959              | 266        | -51, 4                         | 621             |
| - Eumen. 3                 | 205        | - 56, 19                       | 622             |
| - $-$ 44. 50.              | 206        | -58, 15                        | 622, 631        |
| <b>— — 176. 177</b>        | 207        | <b>- 59, 3</b>                 | 621             |
| 248 54                     | g ann.     | $-\frac{60}{61}$ , 12          | 637             |
| 260 71                     | 208        | $-\frac{68}{68},\frac{1}{2}$   | 627             |
| — <u>— 302</u>             | 209        | - <del>68</del> , 4            | 621. 627        |
| 323                        | 9 ann.     | <b>-</b> 68, 11                | 628             |
| — — <u>328</u> sqq.        | 546        | 69, 5                          | 629             |
| 347                        | 209        | $-\frac{507}{70}, \frac{5}{5}$ | 630             |
| <u>481</u>                 | 216        | $-\frac{71}{71}, 2.8$          | 629             |
| ·· <b>— 757</b>            | 217        | -80, 26.81, 10                 | 621             |
| <b>—</b> — 903             | 218        | Anecdot. graec. Bekk. 443      |                 |
| 1032-47                    | 221        |                                |                 |
| - Prom. 319                | 139        | Anthol. palat. X, 77. 93       | 141             |
| 356                        | 384        | -X, 105                        | 142             |
| Anaxim. rhet. p. 6, L 5 Sp | . 623      | - X, 118, 123                  | 141             |
| <u>- 6, 12</u>             | 636        | - XI, <u>280</u>               | 140             |
| $-\frac{10}{10}$ , 23.     | 632        | Apollod. III, <u>12, 5</u> 609 | . ann. 21       |

```
Aristonicus ad Hom. Od. XII.

155. X, 40

19. 543

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 28

1 - 33

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

1 - 1, 26

2 - 1, 26

2 - 1, 26

2 - 1, 26

2 - 1, 26

2 - 1, 26

2 - 1, 26

2 - 1, 26

2 - 1, 26

2 - 1, 26

2 - 1, 26

2 - 1, 26

2 - 1, 26

2 - 2, 26

2 - 1, 30

3 - 2, 30

3 - 2, 30

3 - 3, 106

3 - 2, 1, 31

3 - 3, 106

3 - 2, 1, 31

3 - 3, 106

3 - 2, 1, 31

3 - 3, 106

3 - 3, 106

3 - 1, 31

3 - 3, 106

3 - 1, 31

3 - 3, 106

3 - 1, 31

3 - 3, 106

3 - 1, 31

3 - 3, 106

3 - 2, 26

3 - 3, 31

3 - 3, 106

3 - 3, 102

3 - 3, 102

3 - 3, 102

3 - 3, 102

3 - 1, 31

3 - 3, 106

3 - 1, 31

3 - 3, 106

3 - 1, 31

3 - 3, 106

3 - 1, 31

3 - 3, 106

3 - 1, 31

3 - 3, 106

3 - 1, 31

3 - 3, 106

3 - 1, 31

3 - 3, 106

3 - 1, 31

3 - 3, 106

3 - 1, 31

3 - 3, 106

3 - 1, 31

3 - 3, 106

3 - 1, 31

3 - 3, 106
```

| Cic | . Offie. 11, <u>33</u><br>11, 36         | p.          | <b>689</b>        | Cicero Tusc. V, 84 p.                                                                                                               | 681         |
|-----|------------------------------------------|-------------|-------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| _   | II, <u>36</u>                            | •           | 690               | - V. 87 679.                                                                                                                        | 680         |
|     | II, <u>39</u>                            | 675.        | 689               | Cicero Tusc. V, 84 p V, 87 679 V, 88. 94 - V, 107. 117                                                                              | 6×3         |
|     | 11 4 *                                   | 2131        | 690               | - V 107, 117                                                                                                                        | 680         |
|     | 11, 43<br>11, 49, 50<br>11, 51<br>11, 74 |             | 650               | Cornus Inscript granes I ma 0.2                                                                                                     | UOU         |
|     | II 51                                    |             | 600               | Corpus Inscript. graecc. 1, no 217                                                                                                  | 333         |
| _   | 11. 74                                   |             | 092               | 1, no 233<br>Damasc. ap. Suid. 441, ann                                                                                             | 336         |
| _   | 11, 44                                   |             | 090               | Damasc. ap. Suid. 441. ann                                                                                                          | . 33        |
|     | II, 75                                   |             | 691               | Demetrius περί έρμην. 213                                                                                                           | 153         |
|     | 11, 76, 89                               |             | 689               | Demosth. adv. Timocr. 151                                                                                                           | 139         |
| -   | III, <u>57</u>                           |             | 691               | Empedocles fragm. 143                                                                                                               |             |
|     | 111. 71                                  |             | 000               | Description 1 1 1                                                                                                                   |             |
|     | III, 74. 79. 81                          |             | 692               | ed. Buecheler p. 1. 1. 18 3                                                                                                         |             |
| _   | 111, 84                                  |             | 691               | 17. 11. 8. 27. 0. 28. 0. 20                                                                                                         | 2           |
| _   | 111 87. 88                               | 600         | 601               | ed. Buecheler p. 1. 1. 18. 3<br>17, 11, 8. 27, 9. 28, 9. 28<br>11. 32, 4. 35, 1<br>— p. 45, 19. 48, 23<br>Fronto ed. Nieb. p. 89    | 275         |
|     | 111 00                                   | 030.        | 600               | 11. <u>92.</u> 91. <u>93.</u> 1                                                                                                     | 310         |
|     | 111 00                                   |             | 092               | E 45, 19, 48, 23                                                                                                                    | 377<br>374  |
| -   | 111, 92                                  |             | 009               | Fronto ed. Nieb. p. 89                                                                                                              |             |
|     |                                          |             | 002               | - p. 124, 125 bis 137, 143                                                                                                          | 375         |
|     | III, 114                                 |             | 690               | — p. 124, 125 bis 137, 143<br>Granius: v. Licinian.<br>Gregor. Nazianz.                                                             |             |
| _   | Orat. in Catil, I                        |             | 174               | Gregor. Nazianz.                                                                                                                    | 712         |
| _   | - in Catil. IV, 13, 23.                  | 24.         | 174               | Hedylt epigramma (Athen, IV                                                                                                         |             |
| _   | - de domo sua                            |             | 553               | 176) 335                                                                                                                            | ann.        |
|     | de oratore <u>I. 29, 132</u>             |             | 327               | 176) 335<br>Hesych. s. ἄβοστο,<br>— ἀγχοῦρος<br>— ἀθινώρ                                                                            | 156         |
| -   | Paradox. 1, 8, 13, 11, 1                 | 2 111       |                   | - avvoices                                                                                                                          | 715         |
| 9   | 6. V, 35. 36                             | 2. 11.      | 686               | — άγχοῦρος<br>— άθιγύρ                                                                                                              | 315         |
| *   | Tuesd 1 20                               |             |                   | - 401700                                                                                                                            | 010         |
|     | Tuscul. 1, 30                            |             | 683               | - αερσιπονον                                                                                                                        | 155         |
| _   | 1, 38                                    |             | <u>693</u>        | - axiboc                                                                                                                            | 154         |
| -   | 1, 4U                                    | 680.        | 683               | - ákova                                                                                                                             | <b>15</b> 6 |
| _   | <u>I. 43</u> .                           |             | 682               | - άμέσω                                                                                                                             | 345         |
| _   | <u>l. 50</u>                             |             | 683               | - αυγού<br>- ἀκιρός<br>- ἀλουα<br>- ἀμέσω<br>- ἀμόωλον<br>- ᾿ Αμι μυσίων<br>- ἀναβαλλαγόρας<br>- ἀναγαγγαλισμός<br>- ἀναγαγγαλισμός | 155         |
| _   | <u>I. 52. 54. 65. 77</u>                 |             | 650               | - 'Aμη ιμυσίων                                                                                                                      | 346         |
| -   | 1. 88                                    |             | 678               | - ἀναβαλλαγόρας                                                                                                                     | 155         |
| -   | Ī, <u>91</u><br>Ī, <u>96</u> , 102       |             | 682               | - ανανανναλισμός                                                                                                                    | 155         |
| _   | I. 96, 102                               |             | 680               | - dvaideins gagos                                                                                                                   | 154         |
|     | 11, 5                                    | 680.        |                   | - avarector                                                                                                                         |             |
| _   | 1, 91<br>1, 96, 102<br>11, 5             | uou.        | 681               |                                                                                                                                     | 344         |
| _   | 11) 1                                    |             |                   |                                                                                                                                     | 345         |
|     | II, 23                                   |             | 680               |                                                                                                                                     | 348         |
| _   | ii, <u>27.</u> <u>5</u> 2                |             | <u>679</u>        | — ἀνεσθίων                                                                                                                          | 344         |
|     | II, OU                                   |             | <u>683</u>        | — avileddas.                                                                                                                        | 349         |
| -   | 11, 67                                   |             | 679               | — ἄνορος                                                                                                                            | 346         |
| -   | 111. 4                                   |             | 681               | — ἀποθύοι. ἀποθύσαι<br>— ἄραμεν. (α)οανις                                                                                           | 137         |
|     | III, <u>11</u>                           | 679.        | 680               | <ul><li>– ἄραμεν. (α)ρανις</li></ul>                                                                                                | 155         |
| _   | III, <u>12</u>                           |             | 682               | - Apavxilic                                                                                                                         | 540         |
|     | III, <u>32</u>                           |             | 679               | <ul> <li>άρασύνη, άριστήδης</li> </ul>                                                                                              | 155         |
| _   | III 76                                   |             | 679               | gonazon                                                                                                                             | 714         |
|     | III, <u>76</u><br>III, <mark>82</mark>   |             | 683               | <ul><li>– ἄρναπον</li><li>– ἀρύει</li></ul>                                                                                         |             |
| _   | IV 7                                     |             |                   | - apper                                                                                                                             | 345         |
|     | 117, 10                                  |             | 681               | — ἀρχολαβών                                                                                                                         | 346         |
| -   | 1V, 1Z                                   |             | <u>680</u>        | — αὐξίδημος                                                                                                                         | 155         |
| -   | IV, 7<br>IV, 12<br>IV, 14                |             | <u>682</u>        | <ul><li>— ἄχηρον</li><li>— Βαιῶτις</li><li>— Γεστία</li></ul>                                                                       | 155         |
| -   | IV, 16<br>IV, 21                         | <u>680.</u> |                   | - Baswing                                                                                                                           | 348         |
| -   | IV, 21                                   |             | 682               | - Γεστία                                                                                                                            | 715         |
| _   | IV, <mark>28</mark>                      |             | 680               | - Δηλιακός βωμός                                                                                                                    | 538         |
| _   | IV, 29                                   |             | 683               | - Ληλιακός βωμός<br>- δίαιτα τοῦ οὐρανοῦ<br>- Φρία                                                                                  | 137         |
|     | IV, 35                                   |             | 679               | — đwia                                                                                                                              | 346         |
| _   | IV, 28<br>IV, 29<br>IV, 35<br>IV, 48, 59 |             | 679<br>683<br>679 | — ξβάμωσεν                                                                                                                          | 155         |
| _   | IV, 66                                   |             | 670               |                                                                                                                                     | 154         |
|     | IV, 66<br>V, 35, 63, 69<br>V, 48         |             | 670               | - eyypunos                                                                                                                          |             |
|     | V 40                                     |             | DICH.             | - Eyxiios                                                                                                                           | 155         |
|     | v, 40                                    |             | 093               | - ໄປ້ພໍປະພຸດς                                                                                                                       | 137         |

| Hesych. s. lyrig p. 155                                                                  | Homer, latinus 511, 533 sqq.                 |
|------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------|
| εξμην. ξχρήμνεσαν 1 <u>37</u>                                                            | 548 sqq. 582 sqq. 591. 601                   |
| — ἐπύχασε. ἐριφιήματα 349                                                                | -8 p. 49.                                    |
| - Ecephuses 544                                                                          | <b>- 621-626</b>                             |
| - Ευηλος 1 <u>56</u>                                                                     | - 627. 641 sq. 674 sq. 684 sq.               |
| — ζαβλεμέως 156                                                                          | 696 sq. 718. 753. 774. 798 497               |
| <ul> <li>ζειγάρη, ζειρεῖν, ζόασαν, ζόες 345</li> </ul>                                   | - 807-812. 826 sq. 841 sq. 498               |
| <ul> <li>ήρ. ήραίνει. Ἡραιον. ήρατον 348</li> </ul>                                      | - 849 sqq. 859 sq. 499                       |
| - nos                                                                                    | - 863-65.869-71.877.881-84 500               |
| <ul> <li>– ἤρης, ἠροῦ, ἠρούσιαζον</li> <li>348</li> </ul>                                | - 888. 889 sq. <u>501</u>                    |
| — ἤφυσεν 140                                                                             | - 895 sq. 503                                |
| <ul> <li>- θαρσύς. Θάσιος πάϊς 'Αγλαο-</li> </ul>                                        | - 899-902 <u>479</u>                         |
| φῶντος 156                                                                               | - 909. 919 sqq. 503                          |
| — θιά ρατος 346                                                                          | - 926. 939 sqq. 1004 sq. 504                 |
| — Θρεπτήρες 1 <u>56</u>                                                                  | - 1030 sqq. 1036 sq. 1048 sq. 505            |
| - Ιτθαί. ἴττυγα 347                                                                      | - 1052 sq. 1066 sq. 506                      |
| — χααρτίας 346                                                                           | — 1069 sq. 507                               |
| — χάδρησον 347                                                                           | Horat. Carm. I, 1 553                        |
| — жаітта <u>347</u>                                                                      | - I, 2, 19 - 717                             |
| <ul> <li>– κακή κόνις, κακόκνημος</li> <li>346</li> </ul>                                | -1, 2, 19 $-1, 3, 1$ $-1, 3, 1$ $-1, 3, 1$   |
| <ul> <li>χάνδη, κατ' αλανόν, κατανεῦαι 347</li> </ul>                                    | $-\frac{1}{1},\frac{28}{28}$                 |
| — χή <i>ρτεα</i> . 346                                                                   | - II. 18, 14 553                             |
| — xievev 349                                                                             | - III, 3, 11, 12 480                         |
| <ul> <li>– λεύσετε. λιαμάθω αίγιαλώ. λί-</li> </ul>                                      | - Epist. 1, 5, 1                             |
| γαναρ. λίημος.                                                                           | - Serm. I, 4, 11, 10, 20 573                 |
| $-\nu\alpha\dot{\nu}\omega\nu$ 715                                                       | $-$ II, $\frac{3}{152}$ $\frac{354}{152}$    |
| — ξανίσσατο 345                                                                          | Hygin. fab. 28, 119 379                      |
| - οἴδημος <u>346</u>                                                                     | Hyperides 151 sq.                            |
| — <i>дайтто</i> µаг 347                                                                  | Inscript. graec. Rhang. nr. 868 402          |
| — δρρίξας 155                                                                            | no. 2477 167                                 |
| — δρσω 349                                                                               | Inscript. graec. Pittak. n. 2818 403         |
| <ul> <li>σεμνὰ τῆς σῆς παρθένου μυ-</li> </ul>                                           | <b>- 3340. 3341 403</b>                      |
| στήρια 154                                                                               | <b>— 3342</b>                                |
| — σιγαλφοί <u>345</u>                                                                    | 3396 409                                     |
| <ul><li>σόναρον</li><li>σπαύονθες</li><li>349</li><li>347</li></ul>                      | Inscript. graec. Lebas no. 85                |
|                                                                                          | p. 12 556                                    |
|                                                                                          | - graec. novv. p. 366. 368 556               |
| <ul> <li>τέλσας, τήμη, τεβθεί, τεμηθές,</li> <li>Ϋννεμος, ψεβθεί</li> <li>348</li> </ul> | Inscript. latt. Or. no. 3395                 |
| υνγεμος. ψιβθεί 348<br>- ὑεστάχα 715                                                     | <del></del>                                  |
| Homer. II. 2 596                                                                         | — Neapol. Mommsen. no. <u>547</u> <u>571</u> |
| - Od. H 18. 83 7. ann.                                                                   | - latt. novv. p. 168 sq. 170. 171.           |
| - H 107 329                                                                              | 172. 174 sqq. 565 sq. 568 sq.                |
| 14.01                                                                                    | 570 sq. 574                                  |
| - M 105 355                                                                              | lon. trag. fragm. 41 (Nauck p.               |
| Hom. latinus 1-7. 9. 10. 17. 22.                                                         | 547) 142                                     |
| 36. 52. 62 sqq. 483                                                                      | - 42 ap. Ath. IV, 185 142                    |
| - 68-70. 104-110 484                                                                     | - ap. Athen. III, 91 d 142                   |
| - 111. 124 sqq. 184. 185. 190.                                                           | - ap. Athen. VII. p. 318 c. 143              |
| 193 486                                                                                  | Isaeus 3, 24, 4, 11-19 378                   |
| - 213. 223 sq. 244-249 487                                                               | <b> 7, 39 74</b>                             |
| - 261 sq. 488                                                                            | Juvenal. 1, 67. 161. III, 66. 201 377        |
| - 273 sq. 294 sqq. 307 sqq.                                                              | Lactant. Instit. Div. 1, 7                   |
| 349 sqq. 489                                                                             | Liban. πρὸς Ἐλλέβιχον II, p. 13,8 401        |
| - 365 sqq. 492                                                                           | Licinian. 357. 555. 619                      |
| - 368. 377. 432 sqq. 442 sq. 493                                                         | Licin. ed. Pertz. p. 10 302                  |
| - 509 sqq. 494                                                                           | — — p. 34. 35. 37. 40 358                    |
| = =                                                                                      | /                                            |

| Licin. ed. Pertz. p. 43 ter.                                                          | 359        | Plat. Tim. 77 bc.                                                  | 430         |
|---------------------------------------------------------------------------------------|------------|--------------------------------------------------------------------|-------------|
| Livius 8, 6, 9, 23, 10, 9, 16, 13                                                     |            | Plin. Nat. hist. 35, 36                                            | 394         |
| 30, 3, 39, 4                                                                          | 554        | Plut. Anton. c. 28                                                 | 67.1        |
| <b>— 11</b> , 12, 11                                                                  | 553        | Pollux IV, 126                                                     | 377         |
| Lucani cod. Vatic. rescriptus 526                                                     |            |                                                                    | 728         |
| - Pharsal. VI, 237, 244, 245                                                          | 1          |                                                                    | <b>72</b> 2 |
| 246. 252, 256, 267.                                                                   | 534        |                                                                    | 723         |
| Incian Rie some 4                                                                     | 539        |                                                                    | 724         |
| Lucian. Bis accus. 4                                                                  |            | Onintil On Inst VII 11 25                                          |             |
|                                                                                       | 188        |                                                                    | 144         |
|                                                                                       | 157        | Sallust. Catil. 2                                                  | <u>591</u>  |
|                                                                                       | 159        | Schol. ad Apollon. Rhod. IV                                        | , ,         |
| Lycurg. Leocr. 16                                                                     | 127        | 2 <u>59</u> 9                                                      |             |
| Lysias 1, 22                                                                          | 340        | - ad Demosth. Andr.                                                | <u>729</u>  |
| $-12, \overline{33}$                                                                  | 342        | — — Hom. Od. A, 85                                                 | 5           |
| <b>—</b> 12, 43                                                                       | 703        | - Eur. Orest. 308                                                  | 49          |
| $-\overline{12}$ , $\overline{62}$                                                    | 149        | 859 (p. 263 Geel) 12                                               | ann.        |
|                                                                                       | 147        | - ad Theorr. VII, 21                                               | 380         |
| - <u>18</u> , <u>17</u>                                                               | 342        | IV, 23 611 ann                                                     |             |
| 10 13 34                                                                              | 146        | $  \frac{65}{1}$ , 1, 18, $\frac{67}{1}$ , 10, $\frac{72}{1}$ , 19 |             |
| $-\frac{19}{10}, \frac{13}{29}, \frac{34}{29}$                                        |            | 70 0 60 14 06 10 167 16                                            | •           |
| - <u>19</u> , <u>38</u>                                                               | 147        | 79, 9, 80, 14, 96, 19, 167, 16                                     | 2<br>2 1 A  |
| $-\frac{25}{16}$ 338                                                                  |            | 402, 10                                                            | 319         |
| <b>—</b> <u>25</u> , <u>33</u>                                                        | 342        | - ad Theorr. pl. II.                                               | 218         |
| <u>- 26, 7</u>                                                                        | 73         |                                                                    |             |
| Manil. IV, procem. 37-42                                                              | <u>490</u> | Serv. ad Virg. Aen. VII, 678                                       |             |
| Menander                                                                              | 625        | VIII, <u>314</u>                                                   | <u>380</u>  |
| Nicander γένος Νικάνδρου                                                              | 306        | Sillograph. fr. IV, Diog. Laert                                    |             |
| Nonnus Dionys. 19, 23. 21, 237                                                        | 317        | VI, <u>185</u>                                                     | 334         |
| Oracula Sibyll. III, 381 sqq.                                                         | 323        | - V. Diog. Laert. IX. 25                                           | 330         |
| Pausan. 1, 26, 5                                                                      | 397        | - V, Diog. Laert. IX, 25<br>- VII III, 1                           | 330         |
| 2 16 2 3                                                                              | 395        | $ X 1X, \frac{52}{2}$                                              | 334         |
| $-\frac{2}{3},\frac{16}{20},\frac{2}{6},\frac{3}{2}$                                  | 390        | - XXXIII Sext. Empir. adv                                          | UUT         |
| $-\frac{2}{2},\frac{20}{22},\frac{6}{2}$                                              |            | Mathem VI 171                                                      | 221         |
| - 2, <u>22</u>                                                                        | 553        | Mathem. XI, 171                                                    | 331         |
| $-\frac{3}{5}, \frac{16}{15}, \frac{2}{8}$                                            | 389        | - XXXX ap. Sext. Empir                                             |             |
| - <u>5</u> , <u>15</u> , <u>8</u>                                                     | 386        | Pyrrh. hyp. <u>1, 224</u><br>—— XXXXIap.Laert.D. <u>II,107</u>     | 331         |
| - 9, 40, 11<br>- 10, 38, 6                                                            | 400        | — — XXXXIap.Laert.D. 11,107                                        | 332         |
|                                                                                       | 393        | XXXXIV ap. Athen. X                                                | ,           |
| Persii cod. Vindob. conlat. 128                                                       | sq.        | 445 e                                                              | 333         |
| Pervig. Veneris 22. 45. 74                                                            | 378        | L ap. Laert. D. II, 19                                             | <b>33</b> 3 |
| Phaedrus 1, 4, 4-7                                                                    | 376        | Simonides ap. Strab. XV, 728                                       | 3           |
| Philostr. περί γυμν. 4. 5. 10                                                         |            | 619 ann                                                            | . 87        |
| 12, 30, 2, 44, 9, 78, 10                                                              | 137        | Skymnus Chius 638 sq. 613 anu                                      | . 45        |
| Dinden lethen 7 45 and                                                                | 20         | Sambaalaa Aisa 45                                                  | 96          |
| - Nem. 3, 34 5, 2 sqq 01. 3, 10 sqq 0. 8, 54 sqq 9, 53 sqq 11, 7 sqq Prib. 5, 94 sqq. | 302        | 97                                                                 | 102         |
| - Neill 0, 01                                                                         | 30         | $\frac{-}{-} = \frac{97}{208}$                                     | 101         |
| <u>5</u> , <u>2</u> sqq.                                                              | 30         | 200                                                                |             |
| — Ol. 3, 10 sqq.                                                                      | 20         | $-\frac{221}{257}$                                                 | 95          |
| 8, 54 sqq.                                                                            | 31         | <u>257</u>                                                         | 91          |
| — — 9, 53 sqq.                                                                        | 32         | - <u>269</u>                                                       | 99          |
| 9, 53 sqq.<br>11, 7 sqq.                                                              | 33         | 358                                                                | 102         |
| - I Ytu. J. 27 oqq.                                                                   | 00         |                                                                    | 101         |
| Plato Apol. c. 27, p. 37 c. d                                                         | 344        | <del> 398</del>                                                    | 102         |
| - Ринев. р. эов                                                                       | 333        |                                                                    | 102         |
| - Protag. 312, a. 313c. 322c.                                                         | 183        | -475.494                                                           | 101         |
| 327d 183.                                                                             | 552        | 554                                                                | 96          |
| 327d 183.<br>- 328b. 329 a. 331e. 336c                                                | 183        | <del>701</del>                                                     | 102         |
| 3.46h                                                                                 | 559        | - $-$ 799. 802                                                     | 100         |
| - Reipubl. IX, 592b.<br>- Tim. 40 abc.                                                | 423        |                                                                    | 95          |
| accipubit in, oven.                                                                   | 3.00       |                                                                    |             |
| - Tim. 40 abc.                                                                        | 426        | — — 966. 974                                                       | 96          |

```
p. 100 | Soph. Oed. Col. 1435. 1454. 1551.
Sophocles Aiac. 994
                                 100
                                         1567-78. 1619. 1640. 1752. 114
- - 1031
- - 1187. 1190
                                 102
                                       Soph. Philoct. 125, 174, 300
                                                                          124
                                  96
                                       -502
- - 1419
                                                                         126
                     474, 698
                                       — 716. 728. 830. 1092
                                                                         125
Soph. Antig. 4
                                                                         126
                                       - 1128
- - 23
                                 699
                                       - 1140. 1163
                                                                         124
- - 24. 46
                                 120
                                                                         125
                                       -1393-96
_ _ 48
                                 121
                                       - 1437-40. 1443
                                                                         126
- - 89
                                 117
                                       - Trachin. 80
— — <u>105.</u> 106
                                 119
                                       - 122, 188, 327, 365, 381, 392, 419, 526, 588, 781, 856, 910, 911, 1019
                                 700
--106
- - 112
                                  117
                                        910.911. 1019
— -- 126
                                 701
                                        - 1032. 1046. 1260. 1264 sqq. 123
- - 134
                                  119
                                       Stephan. Byzant. 194, 6, 502,
                        117. 701
- - 138
                                         14
— — 151. 211
                                  117
                                       Strabo VI, p. 212. et p. 262
                                       - XIII, p. 608 598 ann. 54
Sueton. vita Horatii 573
Suidas s. Επριπάνευσε 156
- a. Ηάμφιλος 709
Tacit. Agric. c. 10, 19 375
- - c. 69 391
- Hist. IV, 29 188
- dial. de στε 1
- - 218
                                  119
                                                                611 ann. 32
- - 348 ff.
                                 384
                               117
- - 556
- - 648
                                 119
                               117
118
120
118
117
--\frac{718}{-795}
— — 905 ff.
- - 966. 1097 ·
- - 1179
- - 1281
                                        - dial. de oratt.
-1281
                                121
                                        Terentii Vita
                            102
104
103
104
103
Themistius or. XXXIV, p. 447
                                        Dind.
                                        Theophr. Charact. ed. Petersen 541
                                       Theopar. Charact. ed. Petersen 341

— I. p. 122, 16 542

— p. 123, 12, 13 543

— II, p. 124 f. 542

— IV, p. 126, 10 541

— V, p. 127, 17 544

— XV 543

— XXVIII, p. 154, 10 541

Throyd 1 94–118 557
- - 686, 688, 691
- - \frac{739}{853}
                                 104
-921
— — 1060. 1395. 1423
                                  193
- Oed. Tyr. 43. 101. 199
                                  105
- - 224 sqq. 230. 246-251 107
- - 329. 390. 478. 539
                                  105
                                       Thucyd. I, 94-118

- III, 38, 2. IV, 86, 3

- V, 7
                                                                         557
- - 624.640
                                  106
                                                                         553
- - 822
                                  105
- - 870. 876. 889. 906
                                  109
                                        Timon.
                                                v. Siliographi
                                  106
-943
                                        Varro Aborig. fragm. 2 277 ann,
— flaxtabulae fragm. 5 277 ann.
                                  105
- - 1054
                              بين
-1264
                                        - Sesquiulixes fr. 7 Non. 83,
- - 1280
                                 105
                                        25
-1424-31
                                110
                                       - - fr. 8. Non. 99, 30
                                                                          293
- - 1493, 1526
- Oed, Col. 47
                                 105
                                        - - fr. 20. Non. 344, 8
                              113
                                       - - ταφή Μενίππου f. 16 289 ann.
                                 112
- - <u>113</u>
                                       - - fr. 21 Non. 169, 10
                               126
-150
                                                                    295 ann.
-- <u>278. 521. 525. 547</u>
                                 112
                                        - περὶ αἰρέσεων fr. 1 Non. 94,
- 590
                                  115
-755
                                  113
                                        — περὶ ἐγχωμίων fr. 5 Non. 213,
-813
                                  116
— 861. 862
                                  115
                                        - fragm. 1 Non. 56, 9
- - 2 Non. 179, 11
                                                                         291
— 1022. 1118. 1172. 1266. 1270 115
                                                                          291
- 1305. 1336. 1358. 1419 113 - 4 Non. 9, 19
                                                                          281
```

| Varro n. łyzwu. fr. 5 Non. | 79, 21 | Virgil Aen. 2, 691, 7, 759         | p. 351 |
|----------------------------|--------|------------------------------------|--------|
|                            | p. 290 | Xenoph. Hipparch. 9, 5             | 75     |
| 6                          |        | Zenob. proverb. L. 57              | 538    |
| 10 Non. 47, 26             |        | 1, 64                              | 539    |
| ap. Non. 113, 12           |        | $  \overline{1}$ , $\overline{73}$ | 538    |
| Virgil. Aen. 1, 321-324    |        | - $ 1, 77$                         | 540    |

# Verzeichniss der excerpirten zeitschriften 1).

| Academie der wissensch. zu Berlin - p. 165                           | 366        |
|----------------------------------------------------------------------|------------|
| Academie der wissensch. zu Wien                                      | 166        |
| Annales de l'acad. d'archéol. de Belgique -                          | 192        |
| Archaeologisches institut in Rom - 168, 559                          | . 736      |
| Archaeologische zeitung von Gerhard - 179                            | 307        |
| Augsburger allgemeine zeitung 178                                    | . 367      |
| Ausland                                                              | 369        |
| Blätter für literarische unterhaltung                                | 180        |
| Bulletin de la société imperiale des antiquaires                     | 178        |
| Bulletin de la classe historico - philol. de l'acad. imp. des scien- |            |
| ces de St. Pétersbourg                                               | 555        |
| Bulletino archeol. Neapolitano                                       | 563        |
| Correspondance littéraire -                                          | 573        |
| Correspondenzblatt f. d. gelehrten u. realschulen -                  | 180        |
| Dansk Maanetskrift                                                   | 191        |
| Deutsche vierteljahrsschrift                                         | 369        |
| Deutsches museum von Prutz - 181                                     |            |
| Gesellschaft der wissensch, zu Göttingen -                           | <b>367</b> |
| Gersdorf repertorium                                                 | 181        |
| Göttingische gelehrte anzeigen 183                                   |            |
| Grenzboten – – 183                                                   | . 372      |
| Heidelberger jahrbücher                                              | 183        |
| Historischer verein in Mittelfranken                                 | 367        |
| Jahrbücher des vereins von alterthumsfr. im Rheinlande               | 171        |
| Institut                                                             | 176        |
| Investigateur                                                        | 192        |
| Katholische Literaturzeitung                                         | 183        |
| Kuhn zeitschrift für vergleich. sprachwissenschaft -                 | 183        |
| Mentzel literaturblatt — — — — —                                     | 372        |
| Mittheilungen des historischen vereins von Krain -                   | 172        |
| Mittheilungen des histor. vereins von Steiermark -                   | 172        |
| Morgenblatt                                                          | 186        |
| Münchener gelehrte anzeigen                                          | 373        |
| Mützel zeitschrift f. d. gymnasialwesen 187                          |            |
|                                                                      | 3. 376     |
| Revue archéologique                                                  | <u>574</u> |
| Revue des deux mondes                                                | <b>576</b> |
| Rheinisches museum für philologie – – –                              | 190        |
|                                                                      |            |

Wegen mangel an raum hat in diesem bande über viele zeitschriften nicht referirt werden können: Phil. XVI heft 1 und 2 werden das fehlende bringen. — Die Redaction.

Philologus. XV. Jahrg. 4.

| Scéances et travaux de l'acad. des sc. morales<br>Tidskrift for philologi og paedagogik | et polit. | p.<br>191. | 176<br>525 |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|-----------|------------|------------|
| Verslagen en mededeelingen der k. akademie<br>Westermann illustrirte monatshefte        |           | 197.       | 172        |
| Zarnke literarisches centralblatt Zeitschrift für die österreich. gymnasien             | _         | _          | 376<br>383 |

# Druckfehler.

### Bd. XIV:

P. 44, z. 15 schreibe Aesch. Sept. c. Theb. statt. Pers. - 405, z. 23 collari statt corollari. Bd. XV: - 207, z. 12 von oben lies аптерой. - 207, z. 5 - unten - der Gothaer Her. - 208, z. 8 - oben - Verständniss. - 210, z. 20 - oben - stürzend. - 210, z. 10 - unten - véor. - 210, z. 9 - unten - νεόαιμον. - 210, z. 22 - oben - σπευδομεναι - 218, z. 17 - unten - die stelle (st. sie). - 539, z. 32 füge nach diese ein: verse. - 549, z. 10 - fragmente ein: der menandrischen Andria. - 622, z. 16 schreibe: schreibe statt sage.

- 623, z. 9 von unten schreibe: definition statt definitive.





B 945,114

